
opusdei.org

Betrachtungstext:
21. Woche im
Jahreskreis –
Dienstag

Christus weist die Pharisäer
nicht ab – Den Sinn der Gebote
verstehen wollen – Von innen
nach außen reinigen

DAS EVANGELIUM berichtet von
zahlreichen Begegnungen Jesu mit
Schriftgelehrten und Pharisäern.
Häufig sehen wir ihn im Dialog mit
ihnen, unermüdlich bemüht, ihre
Herzen zu bekehren, denn der
Menschensohn ist gekommen, um zu
suchen und zu retten, was verloren ist
(Lk 19,10). Für Christus waren diese



Männer vom Reich Gottes weiter
entfernt als die Zöllner und
Prostituierten (vgl. Mt 21,31). Doch
bekanntlich tat der Herr alles, um
den Bedürftigen zu helfen und die
verlorenen Schafe zurückzubringen.
Viele dieser verlorenen Schafe,
darunter auch einige Schriftgelehrte
und Pharisäer, forderten seine
besondere Kraft und Geduld. Obwohl
er in seinem irdischen Leben –
soweit wir wissen – unter ihnen nur
wenige Erfolge verbuchen konnte,
sehen wir, dass zumindest ein
Schriftgelehrter noch vor seinem
Leiden und Sterben heimlich zu
seinen Jüngern zählte (Joh 7,50; Joh
19,38). Nach seiner Auferstehung
traten mehrere Pharisäer zum
Glauben über (vgl. Apg 15,5), wobei
einige weiterhin nach den alten
Gesetzen lebten und dadurch
Schwierigkeiten verursachten in der
frühen christlichen Gemeinde (vgl.
Apg 15,5). Andere hingegen, wie



Paulus (vgl. Apg 23,6), entfalteten
eine bemerkenswerte Wirksamkeit.

Es ist anzunehmen, dass sich Jesus
bei den Begegnungen mit den
jüdischen Autoritäten oft unwohl
fühlte. Er wusste, dass sie in der
Regel nur darauf lauerten, ihn mit
seinen eigenen Worten zu
überführen. Zudem schmerzte ihn
die geistige Blindheit, die sie daran
hinderte, seine Botschaft
anzunehmen. Trotzdem wandte er
sich nicht von ihnen ab. Wir
hingegen hätten uns an seiner Stelle
vielleicht nur mit jenen umgeben, die
die Botschaft verstanden und
wohlgesinnt waren. Doch Gottes
Wille ist nicht der Tod des Schuldigen,
sondern dass ein Schuldiger sich
abkehrt von seinem Weg (Ez 33,11).
Wenn Christus die Schriftgelehrten
und Pharisäer ansprach, tat er dies in
der Hoffnung auf ihre Umkehr, selbst
wenn seine Worte manchmal scharf
klangen: Weh euch, ihr



Schriftgelehrten und Pharisäer, ihr
Heuchler! Ihr gebt den Zehnten von
Minze, Dill und Kümmel und lasst das
Wichtigste im Gesetz außer Acht:
Recht, Barmherzigkeit und Treue.
Man muss das eine tun, ohne das
andere zu lassen (Mt 23,23).

Wir bitten den Herrn, uns einen
Durst nach Seelen zu schenken, der
uns dazu bringt, das Heil aller
Menschen zu suchen, auch derer, die
uns vielleicht nicht verstehen. „Wir
wollen allen Gutes tun“, schrieb der
heilige Josefmaria in einem Brief,
„denen, die Jesus Christus lieben,
und denen, die ihn vielleicht hassen.
Doch diese tun uns auch sehr leid.
Deshalb müssen wir danach
trachten, ihnen mit Zuneigung zu
begegnen, ihnen zu helfen, zum
Glauben zu finden und das Böse, ich
wiederhole, in einer Fülle von Gutem
zu ertränken. Wir dürfen niemanden
als Feind betrachten: Wenn manche
die Kirche aus einem falschem



Glauben heraus bekämpfen, wird
unser aufrechtes menschliches
Verhalten, fest und freundlich, das
einzige Mittel sein, damit sie mit
Gottes Gnade die Wahrheit
entdecken oder sie zumindest
respektieren.“1

CHRISTUS wirft den Pharisäern und
Schriftgelehrten vor, dass sie sich
penibel an menschliche Vorschriften
halten, dabei aber die grundlegenden
göttlichen Gebote vernachlässigen.
Er kritisiert nicht die Existenz dieser
Regeln an sich, sondern betont, dass
es wichtig ist, sie einzuhalten, ohne
das Wesentliche – das göttliche
Gesetz – aus den Augen zu verlieren.
Dies ist möglich, wenn wir den
tieferen Sinn hinter unseren
Handlungen erkennen:
Gerechtigkeit, Barmherzigkeit, Treue
– kurz gesagt: Liebe. Denn das ganze



Gesetz ist in dem einen Wort erfüllt
(Gal 5,14). Das Problem mancher
Schriftgelehrten und Pharisäer war,
dass sie den eigentlichen Zweck
dieser Regeln aus den Augen
verloren hatten und zu blinden
Führern geworden waren, die in der
Lage waren, eine Mücke
auszusieben, aber ein Kamel zu
verschlucken (vgl. Mt 23,24).

Die Haltung, verstehen zu wollen, um
die Beziehung zu Gott mit „stets
frischer Freiwilligkeit“2, aus Liebe, zu
leben, stellt sich nicht automatisch
ein und funktioniert auch nicht von
selbst. Deshalb sprach der heilige
Josefmaria von der Bildung als einem
Kampf, der „niemals endet“3. Das
Gesetz soll verstanden werden, denn
es wurde für intelligente Wesen
erlassen, die eingeladen sind, sich
von ihm in der Tiefe leiten zu lassen,
nicht nur rein oberflächlich. Der
Prälat des Opus Dei führt aus: „Heilig
sein bedeutet nicht, jeden Tag mehr



zu tun oder bestimmte Standards zu
erfüllen, die wir uns auferlegt haben.
Der Weg zur Heiligkeit besteht laut
Erklärung des heiligen Paulus darin,
dem Wirken des Heiligen Geistes zu
entsprechen, bis Christus in uns
Gestalt angenommen hat (vgl. Gal
4,19).“4

So können wir alles, was das
christliche Leben kennzeichnet –
Gebote, religiöse Praxis, Werke der
Barmherzigkeit ... – als Mittel
begreifen, die uns helfen, uns mit
dem Herrn zu identifizieren. Diese
Praktiken sind, wie der Prälat
ebenfalls betonte, „Teil eines
Liebesgesprächs, das unser ganzes
Leben umfasst, und führen uns zu
einer persönlichen Begegnung mit
Christus. Es sind Momente, in denen
Gott uns erwartet, um sein Leben mit
uns zu teilen.“5



WEH EUCH, ihr Schriftgelehrten und
Pharisäer, ihr Heuchler! Ihr haltet
Becher und Schüsseln außen sauber,
innen aber sind sie voll von Raffsucht
und Gier (Mt 23,25). Jesus geht dem
Problem auf den Grund und zeigt
den Widerspruch auf zwischen dem
äußeren Schein, den diese Menschen
suchen – durch laut gesprochene
Gebete, auffälliges Fasten usw. – und
dem inneren Zustand, in dem sie sich
befinden – sie möchten etwas
darstellen, suchen Anerkennung
usw. Papst Franziskus fordert uns
auf, uns gegen diese „Kultur der
Schminke“ zu wehren, die uns lehrt,
das Äußere zu pflegen, das vergeht,
während das Herz, das in den Augen
des Herrn kostbar ist, unbeachtet
bleibt.6

Der Weg Jesu besteht darin, uns von
innen heraus zu reinigen. Du blinder
Pharisäer! Mach den Becher zuerst
innen sauber, dann ist er auch außen
rein (Mt 23,26). So wird uns klar, dass



die Bildung, die der Herr für uns
wünscht, nicht in der reinen
Anhäufung von Wissen besteht,
sondern in der Entwicklung unserer
inneren Welt. Es geht nicht darum,
oberflächliche Fortschritte zu
erzielen, sondern darum, den tiefen
und fruchtbaren Boden unseres
Herzens zu pflegen, damit der Same,
den Jesus in unsere Seele gepflanzt
hat, keimen kann.

Dies ist eine Aufgabe, die jeder von
uns mit Hilfe der Gnade allein zu
bewältigen hat. Während äußere
gute Werke oft durch den Einfluss
anderer inspiriert werden können –
sei es durch Ermutigung oder
gesellschaftlichen Druck –, liegt die
Pflege unserer Innerlichkeit allein in
unseren Händen. Es geht darum,
eine innere Welt zu schaffen, die das
Gute liebt und das Böse zurückweist,
nicht weil es verboten ist, sondern
weil es uns vom wahren Glück
fernhält. Wie Papst Franziskus sagte,



braucht es dazu „die Fähigkeit,
innezuhalten, den ,inneren
Autopiloten abzuschalten‘, und sich
bewusst zu machen, wie wir
handeln, welche Gefühle uns
bewegen und welche Gedanken uns
oft unbewusst beeinflussen.“7 Die
Jungfrau Maria ist das schönste
Vorbild für eine gepflegte
Innerlichkeit, die das Wort aufnimmt
und Früchte bringt (vgl. Lk 11,28). Sie
kann uns helfen, treu und
unerschütterlich in den Fußstapfen
ihres Sohnes zu wandeln.

1 Hl. Josefmaria, Brief 4, Nr. 24.

2 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 293.

3 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen aus
einem Familientreffen, 18.6.1972.

4 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 28.10.2020, Nr. 6.



5 Ebd.

6 Vgl. Franziskus, Predigt, 3.11.2018.

7 Vgl. Franziskus, Audienz, 5.10.2022.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-21-
woche-im-jahreskreis-dienstag/

(22.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-21-woche-im-jahreskreis-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-21-woche-im-jahreskreis-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-21-woche-im-jahreskreis-dienstag/

	Betrachtungstext: 21. Woche im Jahreskreis – Dienstag

