
opusdei.org

Betrachtungstext: 2.
Osterwoche –
Dienstag

Nikodemus nach der
Kreuzigung – Die Einheit,
Geschenk und Aufgabe von
Anfang an – Man wird die
Christen an ihrer Liebe
zueinander erkennen

DAS GESPRÄCH zwischen Jesus und
Nikodemus dürfte lang gedauert
haben, auch wenn uns das
Evangelium nur einige Sätze
überliefert. Jener Gesetzeslehrer
hatte erwartet, einen Propheten
anzutreffen, einen von Gott
Erwählten, doch wurden seine



Erwartungen weit übertroffen: Was
er vorfand, war nicht nur mehr, als
er gehofft hatte, sondern etwas
radikal anderes, ein Mann, aus
dessen Mund er ungeahnte
Offenbarungen vernahm. Wir wissen
nicht, wie weit er sie verstanden hat
oder wie viele Einzelheiten Jesus ihm
in diesem Moment offenbaren
wollte. Doch wir wissen, dass
Nikodemus in der schweren Stunde
der Passion, als fast alle Jünger
geflohen waren, für ein würdiges
Begräbnis des Leichnams Christi
sorgte. Dabei wird er sich an Jesu
Worte erinnert haben, mit welchen
der Herr bei jenem nächtlichen
Gespräch seinen Kreuzestod und die
Früchte dieses Opfers prophezeit
hatte: Wie Mose die Schlange in der
Wüste erhöht hat, so muss der
Menschensohn erhöht werden, damit
jeder, der glaubt, in ihm ewiges Leben
hat (Joh 3,14-15).



Nikodemus war diese Episode aus
der Geschichte seines Volkes
bekannt: Mose hatte die bronzene
Schlange an einen Pfahl geheftet,
damit diejenigen, die von den
Giftschlangen in der Wüste gebissen
worden waren, geheilt wurden,
wenn sie sie anblickten (vgl. Num
21,8-9). Mit dem Hinweis auf diese
Episode erinnert uns Jesus daran – so
hielt es das II. Vatikanische Konzil
fest –, dass „niemand durch sich
selbst und aus eigener Kraft von der
Sünde erlöst und über sich
hinausgehoben wird, niemand
vollends von seiner Schwachheit,
Einsamkeit oder Knechtschaft frei
gemacht wird, vielmehr brauchen
alle Christus als Beispiel, Lehrer,
Befreier, Heilbringer,
Lebensspender“1. Um zu glauben, um
gerettet zu werden, um lieben zu
lernen, müssen wir auf Christus am
Kreuz blicken. An seinen Gesten und
Worten werden wir erkennen, wie
die Liebe ist, die er unseren Herzen



eingießen möchte. Durch seine
persönliche Begegnung mit dem
Kreuz verwandelte sich Nikodemus
noch weiter. Von da an überwand er
seine Ängste und menschlichen
Rücksichten, um sich offen als
Freund Jesu zu erkennen zu geben.
Die Betrachtung des Kreuzes
verändert uns immer.

AUCH DIE APOSTEL verwandelten
sich weiter, als sie nach der
Auferstehung des Herrn die wahre
Tragweite und Bedeutung seines
Kreuzestodes verstehen lernten. In
ihren Herzen blieb eingebrannt, dass
es, wie der heilige Josefmaria sagte,
„die Liebe ist, die den Herrn nach
Golgotha geführt hat und dass auch
jetzt, da er schon am Kreuz hängt,
jede Gebärde, jedes Wort Ausdruck
der Liebe ist, einer langmütigen,
starken Liebe“2. Erst als sie die Größe



der göttlichen Liebe am Kreuz in
ihrer Tiefe sahen, konnten sie zwei
Dinge richtig verstehen: erstens das
neue Gebot, das Jesus ihnen beim
letzten Abendmahl gegeben hat (vgl.
Joh 13,34), und zweitens die Bitte um
die Einheit unter seinen Jüngern, die
Christus in jener Nacht an den Vater
gerichtet hatte (vgl. Joh 17,21).

Die Worte Jesu über die brüderliche
Liebe und Einheit wurden von den
Aposteln treu an die ersten Christen
weitergegeben. Und in der Tat lautet
die Beschreibung der jungen
Gemeinde in Jerusalem, dass die
Menge derer, die gläubig geworden
waren, ein Herz und eine Seele war
(Apg 4,32). Dabei war die Einheit und
Harmonie, die sie erlangt hatten,
sicherlich nicht allein eine
menschliche Leistung, eine Frucht
der Praxis der Tugenden des
Zusammenlebens oder kluger
Vereinbarungen. Sie war in erster
Linie eine Gabe Gottes, ein Werk des



Heiligen Geistes in jenen, die durch
die Taufe zum Leben der Gnade
geboren worden waren. Sie war aber
auch eine Aufgabe. Die traurige
Geschichte von Hananias und
Saphira, die unmittelbar danach
erzählt wird (vgl. Apg 5,1-10), zeigt
deutlich, dass diese Einheit – die so
fest war, dass sie als ein Herz und
eine Seele bezeichnet werden
konnten – ein kostbares, aber
zerbrechliches Geschenk ist, das
auch davon abhängig ist, mit welcher
persönlichen Freiheit sich ein jeder
öffnet, um es zu empfangen.

Dieses „Wunder der Einheit“ wird
vom Heiligen Geist vollbracht, doch
es hängt auch davon ab, ob wir
bereit sind, es zu empfangen: Stolz,
Egoismus, üble Nachrede, Misstrauen
können uns daran hindern. Der
heilige Johannes Paul II. schrieb: „Die
Apostelgeschichte legt dar, wie in der
heiligen Stadt Jerusalem, die noch
von den Ereignissen des letzten



Passahfestes gezeichnet ist, die
Kirche geboren wird. Diese junge
Kirche hat von Anfang an an der
Einheit festgehalten, das heißt, sie
hat eine Gemeinschaft gebildet, die
durch die Gnade des Heiligen Geistes
gestärkt wurde. Und so ist es bis
heute. In seinem österlichen
Geheimnis bildet Jesus Christus das
Zentrum dieser Gemeinde. Er sorgt
dafür, dass die Kirche lebt, wächst
und sich aufbaut als ein Leib, der
zusammengefügt und durch jedes
Gelenk gefestigt wird (Eph 4,16).“3 Die
Einheit ist ein Geschenk an die
Kirche und eine Aufgabe für jeden
Einzelnen.

DIE APOSTEL legten Zeugnis ab von
der Auferstehung Jesu, des Herrn, und
reiche Gnade ruhte auf ihnen allen
(Apg 4,33). In den ersten
Jahrhunderten verbreitete sich das



Christentum rasch. Dies geschah
dank des Mutes der Christen, aber
vor allem dank des Zeugnisses der
Liebe, die sie zueinander lebten und
unter allen zu verbreiten suchten.
„Seht, wie sie einander lieben“,
sagten die Leute nach dem Zeugnis
eines antiken Schriftstellers, „seht,
wie bereitwillig jeder für den
anderen zu sterben bereit ist!“4

Um glaubwürdig zu sein, müssen die
Christen vereint sein, muss die Liebe,
mit der sie miteinander umgehen,
sichtbar sein. Das Apostolat ist nichts
anderes als das Überfließen dieser
Liebe auf alle, weil jeder eine
natürliche Sorge für die anderen
empfindet. Der heilige Josefmaria
hielt dies im Opus Dei für wesentlich:
„Ich möchte, dass das Werk immer so
bleibt: eine kleine, sehr vereinte
Familie, auch wenn wir über die
ganze Welt verstreut sind.“5 Er sagte
auch, dass wir uns für dieses Klima
des Vertrauens und der Einfachheit,



der Freude und der Zuneigung
einsetzen sollten, auch wenn sich das
Apostolat des Werkes immer mehr
ausdehnen würde.

„Welche große Verantwortung trägt
uns der Herr heute auf! Er sagt uns“,
so Papst Franziskus, „dass die
Menschen die Jünger Jesu daran
erkennen werden, wie sie einander
lieben. Die Liebe ist – mit anderen
Worten – die Identitätskarte des
Christen, der einzige ,Ausweis‘, der
gültig ist, um als Jünger Jesu erkannt
zu werden. Der einzige gültige
Ausweis. Wenn dieser Ausweis
abläuft und nicht ständig erneuert
wird, sind wir keine Zeugen des
Meisters mehr. Also frage ich euch:
Wollt ihr die Einladung Jesu
annehmen, seine Jünger zu sein?
Wollt ihr seine treuen Freunde sein?
Der wahre Freund Jesu unterscheidet
sich vor allem durch die konkrete
Liebe (...), lieben heißt schenken –
nicht irgendetwas Materielles,



sondern etwas von sich selbst: die
eigene Zeit, die eigene Freundschaft,
die eigene Fähigkeit.“6

Bitten wir die allerseligste Jungfrau
Maria, dass wir mit der Wärme einer
konkret gelebten Liebe und mit einer
Einheit, die alle anzieht, das Licht
und die Wärme des Glaubens
weiterzugeben wissen.

1 Zweites Vatikanisches Konzil, Ad
Gentes, Nr. 8.

2 Hl. Josefmaria, Kreuzweg, XI.
Station.

3 Hl. Johannes Paul II., Predigt,
13.6.1999.

4 Tertullian, Apologeticum, 39.



5 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen,
17.5.1970.

6 Franziskus, Predigt, 24.4.2016.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-2-
osterwoche-dienstag/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-osterwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-osterwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-osterwoche-dienstag/

	Betrachtungstext: 2. Osterwoche – Dienstag

