
opusdei.org

Betrachtungstext: 2.
Woche der
Fastenzeit – Sonntag
(C)

Wüste und Berg sind Orte der
Stille – Gott vergöttlicht uns im
Gebet – Das Geheimnis Gottes
wird uns schrittweise offenbart

DIE LITURGIE des vergangenen
Sonntags stellte Jesus und den Teufel
in der Wüste gegenüber – von
Angesicht zu Angesicht. An diesem
zweiten Fastensonntag hingegen
steigen wir auf den Berg Tabor, um
Zeugen der glorreichen Verklärung
des Herrn zu werden. In der Wüste
begegnen wir Jesus „als dem



vollkommenen Menschen“, der – wie
wir – Versuchungen ausgesetzt ist.
Auf dem Tabor jedoch schauen wir
ihn „als Sohn Gottes“, der unser
Menschsein vergöttlicht.1 Trotz ihrer
Gegensätzlichkeit weisen beide
Ereignisse auf das Ostergeheimnis
hin: „Der Kampf Jesu mit dem
Versucher lässt den großen
abschließenden Zweikampf der
Passion vorausahnen, während das
Licht seines verklärten Leibes die
Herrlichkeit der Auferstehung
vorwegnimmt“2, lehrt Benedikt XVI.

Wüste und Berg verbindet, dass sie
Orte der Abgeschiedenheit sind, an
denen Einsamkeit herrscht. Dorthin
zieht sich Jesus, geleitet vom Heiligen
Geist, zurück, um mit dem Vater zu
beten. Die Heilige Schrift zeigt uns
immer wieder, dass Gott sich in
solchen lärmfreien Räumen auf
besondere Weise offenbart. Auch wir
brauchen Zeiten und Orte der Stille,
um den äußeren Lärm



auszublenden, unser Inneres zu
sammeln und Gottes leises Flüstern
zu hören. „Die Stille vermag in uns
einen tiefen Raum zu schaffen, in
dem Gott wohnen kann, damit sein
Wort in uns bleibt und die Liebe zu
ihm in unserem Geist und Herzen
Wurzeln schlägt und unser Leben
beseelt.“3

Es ist nur natürlich, dass wir die
Stille zunächst scheuen, denn sie
fordert uns auf, nach innen zu
blicken und der Wahrheit unseres
Lebens zu begegnen. Ebenso
verständlich ist es, dass es anfangs
schwerfällt, den Lärm in unserem
Inneren zu dämpfen. Doch wenn wir
in unserem oft hektischen Alltag –
mitten im geschäftigen Kommen und
Gehen – bewusst die Stille suchen,
öffnen wir Gott einen Weg in unser
Inneres. Denn oft wartet der Herr
auf unser Schweigen, um sich uns zu
offenbaren.



MEIN HERZ denkt an dich: Suchet
mein Angesicht! Dein Angesicht, Herr,
will ich suchen. Verbirg nicht dein
Angesicht vor mir (Ps 26,8-9). Mit
diesen Worten des Psalmisten lädt
uns die Kirche ein, unsere Herzen
auf Ostern vorzubereiten. Sie
ermutigt uns, in dieser Fastenzeit das
Antlitz Christi mit noch größerer
Sehnsucht zu suchen.

Petrus, Jakobus und Johannes, die
mit Jesus auf den Tabor steigen,
werden unerwartet in sein Gebet
hineingenommen. Sie kannten das
Gesicht ihres Meisters gut – sie
hatten es oft gesehen, wenn er
betete, wenn er das Kommen des
Reiches verkündete oder Kranke
heilte. Doch auf dem Gipfel des Tabor
offenbart sich ihnen sein geliebtes
Gesicht auf eine völlig neue Weise.



Jesus zeigt seinen drei engsten
Freunden seine Herrlichkeit: Und
während er betete, veränderte sich
das Aussehen seines Gesichtes und
sein Gewand wurde leuchtend weiß
(Lk 9,29). Der Anblick des
verherrlichten Körpers des Herrn
beeindruckte sie so sehr, dass Petrus,
ohne zu wissen, was er sagte,
begeistert ausrief: Meister, es ist gut,
dass wir hier sind. Wir wollen drei
Hütten bauen, eine für dich, eine für
Mose und eine für Elija (Lk 9,33). Die
Jünger fühlten sich in die göttliche
Sphäre erhoben. Der heilige
Johannes von Damaskus beschreibt
das Gebet als „die Erhebung der
Seele zu Gott“4 – eine Formulierung,
die in den Katechismus der Kirche
eingeflossen ist. Es ist jener heilige
Raum der Stille vor Gott, in dem wir
von ihm erfüllt werden und unseren
tiefsten Durst stillen.

Die Jünger waren von dem, was sie
auf dem Tabor erlebten, überwältigt.



„Das Gebet wird in uns eine gute,
demütige, heilige Vergöttlichung
bewirken“, schrieb der heilige
Josefmaria, „und wir werden in allen
Umgebungen arbeiten können (...).
Als Antwort auf die fortwährende,
beharrliche Befolgung des göttlichen
Willens wird der Herr über uns die
Gabenfülle – die gute Vergöttlichung
– mit vollen Händen ausgießen.“5

Papst Franziskus warnt zugleich vor
einer Form des Gebets, die uns von
der Realität entfremdet: „Ein Gebet,
das uns vom konkreten Leben
entfremdet, wird zum Spiritualismus
oder, noch schlimmer, zum
Ritualismus. Erinnern wir uns:
Nachdem Jesus den Jüngern auf dem
Berg Tabor seine Herrlichkeit gezeigt
hat, wollte er jenen Augenblick der
Ekstase nicht verlängern, sondern
stieg mit ihnen wieder hinunter –
zurück in den Alltag. Diese
Erfahrung sollte als Licht und Kraft
des Glaubens in ihren Herzen
bleiben, auch für die kommenden



schweren Tage: die Tage seines
Leidens.“6

WIE SCHON BEI der Taufe Jesu im
Jordan, erschien auch auf dem Berg
Tabor die ganze Dreifaltigkeit – wie
der heilige Thomas schrieb: „der
Vater in der Stimme, der Sohn im
Menschen, der Geist in der
leuchtenden Wolke“7. Erstaunt über
das, was sich vor ihren Augen
vollzieht, erhalten die drei Jünger
eine Offenbarung, die sie erst später
ganz erfassen werden: dass der eine
Gott zugleich eine Dreifaltigkeit von
Personen ist.

Das Geheimnis Gottes enthüllt sich
uns schrittweise im Gebet – oft
vorbereitet durch die geistliche
Lesung und die persönliche Bildung.
So öffnen wir dem Heiligen Geist den
Weg, damit er unser Gottesbild nach



und nach reinige und uns lehre, ihm
mit Einfachheit und Vertrauen zu
begegnen. Er selbst wird uns
verwandeln, erneuern und trösten,
sodass wir mehr und mehr zu
„verklärten Männern und Frauen“8

werden.

Kaum hatte Petrus ausgesprochen,
was ihn bewegte, da kam eine Wolke
und überschattete sie. Sie aber
fürchteten sich, als sie in die Wolke
hineingerieten. Da erscholl eine
Stimme aus der Wolke: Dieser ist mein
auserwählter Sohn, auf ihn sollt ihr
hören (Lk 9,34-35). Es waren Worte
und Augenblicke, die die Apostel nie
vergessen sollten.

Wenn wir uns – wie die Jünger auf
dem Berg – im Gebet mit Jesus
verbinden, entdecken auch wir das
Wunder, auf ihn zu hören und unser
Dasein als Kinder Gottes zu
verstehen. Der Katechismus
beschreibt das Gebet als „die



lebendige Beziehung der Kinder
Gottes zu ihrem unendlich guten
Vater, zu seinem Sohn Jesus Christus
und zum Heiligen Geist.(...) Das
Leben des Gebetes besteht somit
darin, dass wir immer in Gegenwart
des dreimal heiligen Gottes und in
Gemeinschaft mit ihm sind.“9 Möge
Maria, die ganz von Gnade erfüllt
war, uns helfen, Momente der Stille
zu finden – Zeiten, in denen wir
tiefer in unser Leben als Kinder
Gottes eintauchen können.

1 Vgl. Benedikt XVI., Angelus-Gebet,
17.2.2008.

2 Ebd.

3 Benedikt XVI., Audienz, 7.3.2012.

4 Hl. Johannes von Damaskus, De fide
orthodoxa, 3, 24.



5 Hl. Josefmaria, Briefe 2, Nr. 54.

6 Franziskus, Audienz, 9.6.2021.

7 Hl. Thomas von Aquin,, Summa
theologiae, III, c. 45, a. 4, ad 2.

8 Hl. Johannes Paul II., Predigt,
11.3.2001.

9 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2565.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-2-
fastensonntag-c/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-c/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-c/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-c/

	Betrachtungstext: 2. Woche der Fastenzeit – Sonntag (C)

