opusdei.org

Betrachtungstext:
18. Woche im
Jahreskreis —
Sonntag (C)

Die Tauschung des Lasters —
Eitelkeit und Diskretion — Geiz
und Loslosung

IN DER heutigen zweiten Lesung
fordert der heilige Paulus die
Kolosser auf, nach den himmlischen
Gutern zu streben. Damit einher geht
ein deutlicher Appell: alles Weltliche
aus ihrem Leben zu entfernen —
Unzucht, Unreinheit, Leidenschafft,
bose Begierde und die Habsucht, die
Gotzendienst ist (Kol 3,5). Denn ein
lasterhaftes Leben hindert uns nicht



nur daran, Gott eines Tages von
Angesicht zu Angesicht zu schauen -
sondern verwehrt uns bereits hier
auf Erden die Moglichkeit zu
wahrem Gliuick.

So verfihrerisch das Laster auch
erscheinen mag — weil es sofortige
und intensive Freude verspricht —,
bleibt es triigerisch wie eine Fata
Morgana: Was zundchst real
anmutet, 16st sich im entscheidenden
Moment auf. Es bedient hdufig tiefe
menschliche Sehnsiichte — nach
Liebe, Geborgenheit, Frieden — und
gaukelt uns vor, ein guter Weg zu
deren Erfillung zu sein. Doch die
Erfahrung lehrt, dass dieser Weg ins
Leere fihrt: Nach einer kurzzeitigen
Befriedigung kommt es bald zu
einem Verlangen nach mehr — ohne
dass wahrer Friede einzieht. Zurick
bleibt ein Zustand permanenter
Unzufriedenheit und eine gewisse
Unfahigkeit, einfache Freuden zu



verkosten. Trost findet man nur noch
im Stindhaften.

Papst Franziskus erinnert uns daran,
dass niemand diesem Weg
ausgeliefert ist: ,Das Herz des
Menschen kann tiblen
Leidenschaften folgen und
schadlichen Versuchungen Gehor
schenken, die in schmeichelnde
Gewander gekleidet sind, es kann
sich all dem aber auch widersetzen.
(...) Der Mensch ist fiir das Gute
geschaffen, das ihn wahrhaft
verwirklicht, und in dieser Kunst
kann er sich auch tiben und so dafir
sorgen, dass gewisse Haltungen in
ihm dauerhaft werden.“! Diese
Haltungen sind die Tugenden, die
uns helfen, nicht nur gelegentlich,
sondern bestandig das Gute zu
wiéhlen. Ein tugendhafter Mensch ist
besser in der Lage, seine
Leidenschaften zu beherrschen und
mit grofderer Freiheit zu handeln: Er
mochte sein Herz nicht mit



Belanglosigkeiten fiillen, sondern in
Einklang mit seiner Identitét als
Christ authentisch leben. Der heilige
Josefmaria betonte: ,Echte Tugend ist
nicht traurig und unsympathisch. Sie
ist froh und liebenswiirdig.“*

Der Weg der Tugend ist sicherlich
mit Mihe und Kampf verbunden, um
der Anziehung des Lasters zu
widerstehen. Entscheidend ist jedoch
Zu wissen, dass wir so der Gnade
Raum verschaffen, uns zu reinigen,
und eine innere Freiheit erlangen,
die uns das Leben mit dem Herrn
geniefsen lasst. Papst Franziskus
fasste zusammen: , Der geistliche
Kampf fihrt uns dahin, jenen
Lastern ins Auge zu blicken, die uns
fesseln, und mit der Gnade Gottes zu
jenen Tugenden unterwegs zu sein,
die in uns aufgehen konnen und so
den Fruhling des Geistes in unser
Leben bringen.*




EINES dieser Laster ist die Eitelkeit.
Sie verfihrt uns dazu, unser Gliick
an die Meinung der anderen zu
binden. Im Hebréaischen steht dafiir
ein Wort, das ,,Dunst“ oder ,,Hauch*
bedeutet. So erklart sich die erste
Lesung dieses Sonntags aus dem
Buch Kohelet: Windhauch,
Windhauch, sagte Kohelet,
Windhauch, Windhauch, das ist alles
Windhauch (Koh 1,1-2). Der heilige
Autor will damit bedeuten, dass alles
Streben des eitlen Menschen — nach
Grofde, Erfolg, Bewunderung —
fliichtig ist: Wie ein Moment, der
keine Spuren hinterlasst. Der
Kirchenlehrer Basilius erklirte dazu:
,Kohelet offenbart uns die Eitelkeit
alles Irdischen, damit wir begreifen,
dass das Vergangliche nicht
begehrenswert ist und wir unsere
Aufmerksamkeit nicht auf belanglose
oder nichtige Dinge richten sollen.*

In gewisser Weise fuihrt Eitelkeit zur
Instrumentalisierung menschlicher



Beziehungen: Der andere wird zum
Spender von Anerkennung. Wenn es
nach dem Eitlen ginge, miissten
,seine Person, seine
Unternehmungen, seine Erfolge allen
gezeigt werden: Er bettelt unablassig
um Aufmerksamkeit.“* Der heilige
Josefmaria merkte an: ,Manch einer
meint, er sei wie die Sonne der
Mittelpunkt aller anderen, alles solle
um ihn als dem Zentrum kreisen.*®

Jesus warnte eindringlich davor, gute
Werke nur zu tun, um gesehen zu
werden, denn man suche damit
mehr die menschliche Anerkennung
als die gottliche Belohnung (vgl. Mt
6,1); stattdessen lobte er stille,
diskrete Gesten wie die der armen
Witwe (vgl. Mk 12,41-43). Wenn wir
uns umschauen, entdecken wir auch
heute viele Menschen, die sich still
fur andere aufopfern. Christliches
Leben besteht aus vielen Gesten — zu
lacheln trotz Mudigkeit, lieber zu
schweigen als zu verletzen, Zeit zu



verbringen mit schwierigen
Menschen oder unscheinbare
Arbeiten zu verrichten —, die
vielleicht unbeachtet bleiben, aber
Gott sehr wohl sieht. Unddein Vater,
der auch das Verborgene sieht, wird
es dir vergelten (Mt 6,4). Dieser Lohn
wird ein Glick sein, das nicht vom
schwankenden Urteil anderer
abhdngt, sondern von der
Gewissheit, Gott zu gefallen.

IM EVANGELIUM spricht Jesus von
einem reichen Mann, der dem Laster
der Habgier verfallen ist. Angesichts
einer reichen Ernte wahnt er, dass
sein Leben von nun an nur noch aus
Wohlergehen, Essen, Trinken und
Vergniigen bestehen wird. Da sprach
Gott zu ihm: Du Narr! Noch in dieser
Nacht wird man dein Leben von dir
zurtickfordern. Wem wird dann das
gehoren, was du angehduft hast So



geht es einem, der nur fiir sich selbst
Schatze sammelt, aber bei Gott nicht
reich ist. Deshalb mahnt Jesus: Gebt
Acht, hiitet euch vor jeder Art von
Habgier! Denn das Leben eines
Menschen besteht nicht darin, dass
einer im Uberfluss seines Besitzes lebt
(Lk 12,13-21). Die Habgier macht
blind fiir die Wahrheit, dass Gliick
nicht in der Ansammlung von Besitz
liegt, und fihrt dazu, dass alles, was
nach Verzicht aussieht, als Verlust
erlebt wird. So war es auch beim
reichen Jungling, der traurig
wegging, als Jesus ihn rief, weil er
sich nicht vorstellen konnte, ohne
seinen Besitz glucklich zu sein (vgl.
Mt 19,22).

Ganz anders die Apostel: Petrus,
Jakobus und Johannes liefSen ihre
Boote am Ufer zurtick (vgl. Lk 5,11),
Matthaus seinen eintraglichen Beruf
als Zollner (vgl. Mt 9,9). Ihr Verzicht
war konkret — aber auch befreiend.
Denn sie entschieden sich nicht



gegen etwas, sondern fiir jemanden:
Christus. Anstatt Giiter anzuhéaufen,
die friher oder spater
dahinschwinden, wollten sie ihr
Herz mit etwas Grofserem fiillen, das
nicht enttduscht und nicht vergeht.
Der heilige Josefmaria betonte daher,
dass derjenige, der sich entscheidet,
fur den Herrn zu leben, in Wahrheit
nichts verliert.”

Das bedeutet nattiirlich nicht, dass
man sich vollstdndig von den
materiellen Gegebenheiten
abwenden soll. ,,Selbstverstandlich
bedarfst du der materiellen
Hilfsmittel“, kommentierte der
Grunder des Werkes. ,,Aber setze
alles daran, dass du selbst von allem
irdischen Besitz losgeldst bist, damit
du diese Mittel stets nur im Dienst an
Gott und den Menschen
gebrauchst.“® Wir bitten die Jungfrau
Maria, dass sie uns helfe, ein freies
Herz zu haben - eines, das alles als



Gewinn ansieht, was uns niaher zu
Christus fiihrt.

1 Franziskus, Audienz, 13.3.2024.
2 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 657.
3 Franziskus, Audienz, 3.1.2024.

4 HI. Basilius, In principium
Proverbiorum 1.

5 Franziskus, Audienz, 28.2.2024.

6 HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
101.

7 Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 21.

8 HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 728.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/meditation/betrachtungstext-18-
woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
(20.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

	Betrachtungstext: 18. Woche im Jahreskreis – Sonntag (C)

