
opusdei.org

Betrachtungstext:
16. Woche im
Jahreskreis – Montag

Die Gedanken mancher Herzen
– Unsere Schwäche anerkennen
– Die Stimme Gottes hören

JESUS war noch ein Säugling, als der
greise Simeon zu Maria sagte: Siehe,
dieser ist dazu bestimmt, dass in
Israel viele zu Fall kommen und
aufgerichtet werden (Lk 2,34-35).
Solange Christus auf Erden wandelte,
ließ die Begegnung mit ihm kaum
jemanden gleichgültig. Die
Evangelien berichten besonders
eindringlich über die Wirkung Jesu
auf die Schriftgelehrten und



Pharisäer. Für diese Männer, die im
Allgemeinen sehr gelehrt waren und
ein hohes gesellschaftliches Ansehen
genossen, stellte der Herr eine
unbequeme Erscheinung dar. Denn
er offenbarte ihnen die Gedanken
ihres Herzens, enthüllte die
Verachtung, die sie für andere
empfanden, und deckte auf, dass
gerade sie, die religiösen Führer, sich
dem Licht Gottes verschlossen (vgl.
Lk 18,9; Joh 9,41).

Der Herr erzürnte die Pharisäer mit
seinem Verhalten und seiner Lehre
(vgl. Mt 15,12), zugleich bewegte er
sie durch seine Wunder (vgl. Joh 3,2),
vor allem jene unter ihnen, deren
geistliche Anschauungen nicht von
weltlicher Logik durchsetzt waren.
Jesus lud sie zur aufrichtigen
Bekehrung und zur bedingungslosen
Annahme der Person des Sohnes
Gottes ein, was auch bedeutete,
andere unterschiedslos anzunehmen
(Joh 9,16).



Eines Tages, als die Spannung kaum
mehr erträglich schien, baten die
Lehrer Israels Jesus um einen
endgültigen Beweis: Meister, wir
möchten von dir ein Zeichen sehen
(Mt 12, 38). Sie hatten mehr als genug
Zeichen gesehen, um sich dem Licht
des Glaubens zu öffnen; sie waren
viele Male dabei gewesen, als
Christus ihre Fragen beantwortete
und Wunder wirkte. Und dennoch
würde Jesus ihnen das endgültige
Zeichen geben, nach dem sie
verlangten: Wie Jona drei Tage und
drei Nächte im Bauch des Fisches war,
so wird auch der Menschensohn drei
Tage und drei Nächte im Schoß der
Erde sein (Mt 12, 40). Die
Auferstehung ist das größte Zeichen
und der tiefste Grund, um uns ihm
anzuschließen und den Glauben
anzunehmen, der unser Leben
verwandelt. Doch ist selbst dieses
Zeichen nur für diejenigen
erkennbar, die ein einfaches Herz
haben, die sich nicht kleinlich an



ihre eigenen Erkenntnisse klammern
und die ihre eigene Ehre nicht über
die Ehre Gottes stellen.

WENN WIR sagen, dass wir keine
Sünde haben, führen wir uns selbst in
die Irre und die Wahrheit ist nicht in
uns. Wenn wir unsere Sünden
bekennen, ist er treu und gerecht; er
vergibt uns die Sünden und reinigt uns
von allem Unrecht (1 Joh 1,8-9). Das
ist die Erfahrung des Apostels
Johannes, der in seinem Evangelium
viel über das Licht nachdachte, das
Jesus in die Welt gebracht hat; ein
Licht, das uns von der Sklaverei der
Sünde befreit (Joh 8,31-47) und uns
befähigt, in der Freiheit der Kinder
Gottes zu leben (1 Joh 3,1-10). Das
war auch die Erfahrung der
Einwohner von Ninive, denn sie sind
auf die Botschaft des Jona hin
umgekehrt (Mt 12,41). Die Schrift



berichtet uns, dass die Mitteilung des
Propheten nicht besonders
beeindruckend oder mitreißend war,
doch sie genügte, damit die
Menschen in dieser Stadt ihr Leben
änderten und sich der unendlichen
Barmherzigkeit Gottes öffneten (vgl.
Joh 3,10).

Gott kennt uns besser als jeder
andere, deshalb weiß er, dass das,
was unsere Seele heilt, ein doppeltes
Bekenntnis ist: das Eingeständnis
unserer Schwäche und die
Anerkennung seiner Vergebung:
„Erbarme dich, Herr, erbarme dich.
Denn wir haben vor dir gesündigt.“
Diese Anerkennung beseitigt ein
Hindernis, das uns oft von ihm
trennt: den Stolz. Papst Franziskus
wies in diesem Kontext auf folgendes
hin: „Wenn jemand von uns
sagt: ,Ach danke, Herr, dass ich ein
guter Mensch bin, Gutes tue, keine
schweren Sünden begehe …‘, dann ist
das kein guter Weg, sondern ein Weg



der Selbstgenügsamkeit, ein Weg, der
dich nicht rechtfertigt.“1 Hingegen ist
die Prüfung unseres Herzens, um zu
entdecken, wie oft wir uns selbst der
Liebe zu Gott und den anderen
vorgezogen haben, der Weg der
Umkehr, der das Geheimnis der
wahren Freude ist.

Die Heiligen haben sich immer als
der Barmherzigkeit Gottes bedürftig
gesehen. Der heilige Josefmaria
beschrieb sich selbst als einen armen
Sünder, der Jesus Christus wie
verrückt liebte. Und er betonte, dass
wir, wenn wir den Wunsch haben,
immer wieder ins Haus des Vaters
zurückzukehren und bei seiner
Barmherzigkeit Zuflucht zu nehmen,
ein Glück finden werden, das nicht
einmal unsere Schwächen uns
nehmen können: „Die Freude ist ein
christliches Gut. Einzig bei der
Beleidigung Gottes zieht sie sich
zurück: Denn die Sünde ist ein
Erzeugnis des Egoismus, und der



Egoismus ist die Ursache der
Traurigkeit. Aber selbst dann bleibt
die Freude noch in der Glutasche
unserer Seele erhalten, denn wir
wissen, dass Gott und seine Mutter
die Menschen niemals vergessen.
Wenn wir bereuen, wenn aus
unserem Herzen Reue aufsteigt,
wenn wir uns im heiligen Sakrament
der Buße reinigen, dann kommt Gott
uns entgegen und verzeiht uns; und
dann gibt es keine Traurigkeit
mehr.“2

GOTT segnet mit seiner reichen
Gnade diejenigen, die sich mit
Einfachheit dem Licht öffnen, das er
sendet, auch wenn dieses manchmal
so schwach ist wie das Licht, mit dem
Jona die Einwohner Ninives
erleuchtete. Wenn eine Seele sich
bemüht, empfindsam und
aufmerksam zu sein, dann genügt



ein kleiner Hinweis des Herrn, damit
sie sich mit Liebe, Dankbarkeit, Reue
oder Vorsätzen des Kampfes erfüllt.
Diese Seelen sind für das Licht
empfänglich und zeigen eine
Bereitschaft, die eine Gabe des
Heiligen Geistes ist.

Manchmal wird ein Licht
ausdrücklich durch Menschen zu uns
kommen, die uns lieben, die sich um
uns sorgen und die uns eine
Rückmeldung darüber geben, was
wir ändern könnten. Manchmal hat
der Heilige Geist aber einen anderen
Plan für uns und fordert uns auf,
selbst nach dem Licht zu suchen. So
tat es die Königin von Saba, die eine
lange Reise auf sich nahm, um
Salomo zu hören, in dessen Weisheit
sie das Handeln Gottes erkannte (vgl.
1 Kön 10,1-13). In Jesus haben wir
jemanden, der viel mehr ist als
Salomo, und wir müssen nicht bis
ans Ende der Welt fahren, um seine
Stimme zu hören (vgl. Mt 12,42). Sein



Licht erreicht uns unter anderem
durch den direkten Kontakt mit der
Heiligen Schrift, durch die Lektüre
eines geistlichen Buches oder durch
die geistliche Begleitung, bei der uns
jemand anderer hilft, die göttlichen
Eingebungen zu entdecken.

Doch immer ist es der Heilige Geist,
der uns lehrt, wie Papst Franziskus
sagte, „wo wir anfangen sollen,
welche Wege wir einschlagen und
wie wir gehen sollen“3. Jeder Weg,
um Gott zu hören, wird nur dann
gesund und fruchtbar sein, wenn wir
uns dessen bewusst sind, dass es der
göttliche Beistand ist, der uns mit
Sanftmut und weitem Horizont leitet.
Maria, die Mutter der
Barmherzigkeit, die immer offen
dafür war, das göttliche Wort zu
empfangen, möge uns helfen, mit
Demut und Dankbarkeit auf die
Stimme Gottes zu hören.



1 Franziskus, Audienz, 29.3.2023.

2 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 178.

3 Franziskus, Predigt, 5.6.2022.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-16-
woche-im-jahreskreis-montag/

(05.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-16-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-16-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-16-woche-im-jahreskreis-montag/

	Betrachtungstext: 16. Woche im Jahreskreis – Montag

