
opusdei.org

Betrachtungstext:
15. Woche im
Jahreskreis –
Samstag

Sanftmütig im Alltagsleben –
Gott gefallen – Wenn die Furcht
aufsteigt

BEREITS zu Beginn seines
öffentlichen Lebens preist Jesus die
Sanftmütigen selig (vgl. Mt 5,5).
Später sagt er von sich selbst: Lernt
von mir; denn ich bin sanftmütig und
von Herzen demütig (Mt 11,29).
Sanftmut kennzeichnet das irdische
Leben Jesu in Worten, aber auch in
Taten. Gegen jene, die ihn ablehnen
und sich gegen ihn verschwören,



versucht Jesus nicht, sich machtvoll
durchzusetzen. Missverständnisse
und Verachtung nimmt er geduldig
hin, allem voran am Kreuz. Papst
Franziskus betont: „Sanftmut zeigt
sich in Konfliktsituationen. Man
erkennt sie daran, wie man auf eine
feindselige Situation reagiert. Jeder
kann sanftmütig erscheinen, wenn
alles ruhig ist. Wie aber reagiert er
unter Druck, wenn er angegriffen,
beleidigt, angefeindet wird?“1 Der
heilige Petrus erinnert daran, wie
Jesus auf eine solche feindselige
Situation reagierte: Als er geschmäht
wurde, schmähte er nicht; als er litt,
drohte er nicht, sondern überließ
seine Sache dem gerechten Richter (1
Petr 2,23).

Auch wenn wir in unserem Alltag
nicht auf solche extreme
Feindseligkeit stoßen, kennen wir
doch auch schmerzhafte Prüfungen.
Besonders in Familie und Beruf ist
Sanftmut gefragt. Das bedeutet oft,



dass wir einer ersten impulsiven
Reaktion, geprägt von Wut oder
Empörung, widerstehen müssen, um
ruhig und geduldig zu reagieren – so
wie der Herr es tun würde und wie
wir gerne hätten, dass auch mit uns
umgegangen wird. Der Sanftmütige
weiß, dass die Bemühung, die
Menschen auf christliche Weise zu
achten, viel mehr wiegt als das
konkrete Ärgernis selbst. Denn so
legt er eine heldenhafte Art der Liebe
an den Tag und vermeidet es, den
Schaden noch zu vergrößern. Der
heilige Josefmaria schlägt einige
praktische Übungen vor, um die
Sanftmut Christi nachzuahmen: „Die
treffende Bemerkung und der Witz,
die du dir verkneifst; das freundliche
Lächeln für einen, der dich stört; das
Schweigen gegenüber ungerechten
Vorwürfen; wohlwollendes Verhalten
gegenüber zudringlichen Menschen
und solchen, die ungelegen kommen;
Nachsicht mit den lästigen
Angewohnheiten derjenigen, mit



denen du täglich zu tun hast und die
dir auf die Nerven fallen…, das alles,
mit Beharrlichkeit geübt, ist
handfeste innere Abtötung.“2

JESAJA hatte die sanftmütige und
demütige Art des Herrn bereits
vorausgesagt, wie Matthäus
berichtet: Er wird nicht streiten und
nicht schreien und man wird seine
Stimme nicht auf den Straßen hören.
Das geknickte Rohr wird er nicht
zerbrechen und den glimmenden
Docht nicht auslöschen, bis er dem
Recht zum Sieg verholfen hat (Mt
12,19-20). Der Prophet skizziert das
Geheimnis des leidenden Knechtes,
das sich in Jesus Christus erfüllt:
Jesus richtet sich nicht nach dem,
was andere über ihn denken oder
sagen. Er sucht weder Beifall noch
Anerkennung, sondern handelt mit
Blick auf den Vater, der über ihn



sagt: Siehe, mein Knecht, den ich
erwählt habe, mein Geliebter, an dem
ich Gefallen gefunden habe (Mt 12,18).
Jesus lebte, um seinem Vater zu
gefallen. Auch wenn manche seiner
Werke unbemerkt blieben, wusste er
doch, dass sein Vater sie gesehen
hatte und zufrieden war.

Unsere Gotteskindschaft lässt uns
spüren, dass Gott uns in unseren
kleinen, verborgenen, täglichen
Kämpfen sieht, die menschlichen
Augen vielleicht verborgen bleiben.
Wenn wir ihm unser Tun
darbringen, „hört Gott schon, hilft er
schon“, wie der heilige Josefmaria
sagte. „Wir erlangen den Stil einer
kontemplativen Seele, mitten in der
täglichen Arbeit! Denn uns erfüllt die
Gewissheit, dass er uns anschaut,
während er uns um eine neue
Überwindung, ein kleines Opfer
bittet: vielleicht jemanden
anzulächeln, der ungelegen kommt,
eine unangenehme, aber



dringendere Aufgabe in Angriff zu
nehmen, auf Ordnung zu achten,
beharrlich eine kleine Pflicht zu
erfüllen, auch wenn man sie leicht
vernachlässigen könnte, oder eine
Arbeit von heute nicht auf morgen
zu verschieben … Alles, um Gott,
unseren Vater, zu erfreuen!“3

So verstanden ist das Leben eines
Christen das Leben eines Liebenden.
Die Liebe zu einem Menschen zeigt
sich in vielen kleinen Dingen, die
ihm das Leben angenehmer machen
sollen. Manchmal wird diese Liebe
erkannt und geschätzt, manchmal
nicht. Es ist natürlich, ein gewisses
Maß an Anerkennung zu erwarten,
doch was uns wirklich antreibt, ist
das Glück des geliebten Menschen.
Genauso basiert eine gesunde
Beziehung zu Gott nicht auf dem
Wunsch, durch die Einhaltung von
ein paar Regeln einer Strafe zu
entgehen oder eine Belohnung zu
erhalten, sondern auf dem Wunsch,



ihm zu gefallen. Gleichzeitig lädt er
uns ein, seine ständige Fürsorge für
uns zu entdecken; das ist sogar das
Erste, was er von uns erwartet: dass
wir uns von ihm lieben lassen.

DER WUNSCH, Gott zu gefallen, kann
von der Furcht begleitet sein, ihn zu
kränken. Das zeigt, dass Liebe
vorhanden ist – denn nur wer liebt,
fürchtet, den Geliebten zu
enttäuschen. Doch bildet dieses
Gefühl keine Grundlage für ein
erfülltes Leben. Vielleicht finden wir
deshalb, wie Papst Franziskus sagte,
„in der Heiligen Schrift 365 Mal den
Ausdruck ,Fürchte dich nicht‘ – mit
all seinen Varianten –, so als ob sie
uns damit sagen wollte, dass der
Herr uns für jeden Tag des Jahres die
Freiheit von unseren Ängsten
wünscht.“4 Der Prälat des Opus Dei
wies darauf hin, dass man das Ideal



eines christlichen Lebens nicht mit
Perfektionismus verwechseln darf.
Stattdessen sollen wir lernen und
lehren, „mit der eigenen Schwäche
wie auch mit der der anderen zu
leben; tagtäglich bis zur letzten
Konsequenz eine Haltung der
vertrauensvollen Hingabe
einzunehmen, die sich auf die
Gotteskindschaft gründet.“5 Ein
heiliger Mensch fürchtet, Gott zu
beleidigen und seine Liebe nicht zu
erwidern. Ein Perfektionist hingegen
fürchtet, dass er oder sie die Dinge
nicht gut genug macht und Gott
unzufrieden sein könnte. ;

Es könnte uns auch traurig machen,
wenn wir sehen, dass wir uns wieder
von unseren Leidenschaften haben
leiten lassen, dass wir erneut
gesündigt haben oder dass wir zu
schwach sind, um die einfachsten
Ziele zu erreichen. In solchen
Momenten ist es gut, sich daran zu
erinnern, dass die Traurigkeit der



Verbündete des Feindes ist: Sie bringt
uns dem Herrn nicht näher, sondern
entfernt uns von ihm. Wir
verwechseln unsere Enttäuschung
mit einer vermeintlichen
Enttäuschung Gottes. Doch der
Ursprung von all dem ist nicht
unsere Liebe zu ihm, sondern unser
verwundetes Selbst, unsere nicht
akzeptierte Hinfälligkeit.

Angesichts der möglichen Furcht,
Jesus zu missfallen, können wir uns
fragen: Verbindet mich diese Furcht
mit Gott, bringt sie mich dazu, mehr
an ihn zu denken, oder kreise ich nur
um mich selbst: um meine
Erwartungen, meinen Kampf, meine
Leistungen? Führt sie mich dazu,
Gott in der Beichte um Vergebung zu
bitten und mich mit Freude zu
erfüllen, weil ich weiß, dass er mir
vergibt – oder lässt sie mich
verzweifeln? Wenn wir eine solche
Traurigkeit spüren, wenden wir uns
an die Jungfrau Maria, um immer



wieder mit Freude neu zu beginnen,
weil wir wissen, dass ihr Sohn jedes
Mal gerührt ist, wenn wir uns von
einem neuen Sturz erheben.

1 Franziskus, Audienz, 19.2.2020.

2 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 173.

3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
67.

4 Franziskus, Botschaft, 25.3.2018.

5 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 14.2.2017, Nr. 8.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-15-
woche-im-jahreskreis-samstag/

(19.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-15-woche-im-jahreskreis-samstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-15-woche-im-jahreskreis-samstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-15-woche-im-jahreskreis-samstag/

	Betrachtungstext: 15. Woche im Jahreskreis – Samstag

