
opusdei.org

Zürich: Kongress
über Escrivás
Botschaft mit 350
Teilnehmern

Heiligkeit: Bejahung, nicht
"Überwindung" der Welt.
Philosoph Martin Rhonheimer:
Durch die Überwindung der
Trennung Glaube-Welt hat
Escrivá ökumenische
Verdienste erworben.

03.07.2002

Zürich, 15. 06. 2002 – Josefmaria
Escrivá hat die Trennung zwischen



christlichem Glauben und weltlicher
Existenz an der Wurzel überwunden
und sich dadurch auch ökumenische
Verdienste erworben. Dies war die
Hauptthese des
Philosophieprofessors Martin
Rhonheimer, die er am Samstag in
Zürich anlässlich eines Kongresses
zum 100. Geburtstag des seligen
Josefmaria Escrivá vertrat. Die
Universitätsdozentin Gabriela
Eisenring setzte sich mit Escrivás
Bild von der Frau auseinander und
zeigte auf, dass er seit 1930 die Vision
von ihrer Rechtsgleichheit und ihrer
vollen Präsenz in allen Bereichen der
Gesellschaft und der Kirche besass.
Als dritter Hauptreferent legte
Bischof Klaus Küng von Feldkirch
Escrivás Überzeugung dar, dass sich
das apostolische Wirken der Laien
nicht von der Hierarchie der Kirche,
sondern direkt von der Taufe
ableitet. Die Tagung wurde von etwa
350 Personen besucht. Josefmaria



Escrivá wird am kommenden 6.
Oktober in Rom heilig gesprochen.

Escrivás Wiedergewinnung des
gewöhnlichen Lebens für das
christliche Heiligkeitsideal hat nach
Rhonheimer sowohl über die
katholische als auch über die
protestantische (namentlich
kalvinistisch-pietistische) Auffassung
der Welt hinausgeführt. Der
Katholizismus habe das Weltliche
seit dem Mittelalter als Gegensatz
zum Heiligen aufgefasst. Daher habe
er die christliche Vollkommenheit
dem Ordensleben vorbehalten:
Heiligkeit hiess notwendig
Weltentsagung, ja Weltflucht. Als
sprechenden Ausdruck dieser
Mentalität nannte er das Fresko vom
Jüngsten Gericht in einer
italienischen Wallfahrtskirche: Das
Paradies ist dort ausschliesslich von
Klerikern und Ordensleuten
bevölkert, während sich gewöhnliche
Christen verschiedenster Berufe im



Fegfeuer befinden. Escrivá machte
demgegenüber die Bejahung, ja die
„leidenschaftliche Liebe“ der Welt
geltend, denn sie sei gut, da sie aus
den Händen Gottes hervorgegangen
ist. Gott finde man überall, gerade
auch in der täglichen Arbeit, in der
scheinbaren Monotonie und dem
Einerlei des „Gewöhnlichen“.

Dem Protestantismus attestierte
Rhonheimer in einem gewissen Sinn
eine solche Weltentdeckung. Speziell
für den Puritanismus sei „auch die
geringste Beschäftigung eine
Berufung“ gewesen und habe, sofern
er nach dem Gesetz Gottes geschehen
sei, als geheiligt gegolten. Allerdings
bestand dieses Arbeitsethos letztlich
nicht in der Heiligung oder Erlösung
der Welt: „Nicht die Welt wird erlöst,
sondern nur der einzelne, indem er
letztlich doch dieser Welt enthoben
wird“. Es habe sich in einem
gewissen Sinne um eine
„säkularisierte Form des asketischen



Mönchsideals“ gehandelt, wobei die
Einheit von Arbeitsethos und
religiöser Motivierung schliesslich
zerbrochen sei. Für Escrivá dagegen
nehme der Mensch durch seine
Arbeit an Gottes Schöpfungswerk
teil. Heil der Welt und
Verherrlichung Gottes werden
zusammengedacht. Ausserdem seien
Heil der Welt und Heil des Menschen
untrennbar verbunden. Echte
Gottesliebe sei für Escrivá daher
nicht „Überwindung“ oder gar
„Verachtung“ der Welt, sondern eine
bestimmte Art der Liebe zur Welt,
das Hineintreten in sie „auf eine
neue Weise, nämlich in der Weise
Christi“.

In Wort und Tat für die
Gleichstellung der Frau

Dr. Eisenring erinnerte an Escrivás
Plädoyer, dass der Frau alle Berufe
offen stehen sollten; dies zu einer
Zeit, als die Gesellschaft faktisch wie



mental noch weit davon entfernt
war. Er habe sich dafür auf „klare
theologische Gründe“ berufen.
Zudem habe er es nicht bei
Erklärungen bewenden lassen,
sondern habe weltweit Initiativen
gefördert, um die Frauen auch
tatsächlich in die Lage zu versetzten,
Verantwortung in der Gesellschaft zu
übernehmen. Dabei verstand er die
Gleichstellung nicht als „blosse
Nachahmung typisch männlicher
Verhaltensweisen“; vielmehr sei die
Frau „dazu berufen, in Familie,
Gesellschaft und Kirche etwas
hineinzutragen, das nur ihr eigen ist
und das nur sie zu geben vermag“.
Eisenring betonte, dass dies gerade
auch für die Familie gelte. Auch die
der Familie gewidmete Zeit diene der
Entfaltung der eigenen
Persönlichkeit.

Schliesslich habe Escrivá die
Gleichheit der Frauen auch in der
Kirche vertreten. Im Opus Dei gab er



ihnen auf allen Ebenen dieselbe
Stellung wie den Männern, nicht nur
im Organisatorischen, sondern auch
im Geistlichen und in der
theologisch-philosophischen Bildung.
Er akzeptierte die vom Konzil
bestätigte Lehre, wonach das
Weihepriestertum Männern
vorbehalten ist; zugleich aber führte
er die Priester entschieden zurück zu
ihrer dienenden Funktion als
Verkünder des Wortes Gottes und
Spender der Sakramente. Im Opus
Dei unterstehen die Priester den
leitenden Gremien, also auch den
von Frauen gebildeten. „Das erklärt
auch“, merkte Eisenring an,
„weshalb die Frauen im Opus Dei nie
ein Problem mit den kirchlichen
Normen zum Weihepriestertum
hatten. Im Opus Dei folgen alle ihrer
Berufung, und die Berufung der
Frauen steht derjenigen der Männer,
inklusive der Priester, in nichts
nach.“



Neuartiges Zusammenwirken von
Priestern und Laien

Bischof Küng, früherer Regionalvikar
des Opus Dei in Österreich, hatte
Escrivá persönlich gekannt. Er
bedauerte, dass der allgemeine Ruf
zur christlichen Vollkommenheit –
eine Kernaussage des Zweiten
Vatikanischen Konzils – bisher zu
wenig beachtet worden sei. Das Opus
Dei besitze in dieser Hinsicht grosse
Erfahrung und könne sie für die
ganze Kirche fruchtbar machen. In
der Tat sei namentlich die
Zusammenarbeit zwischen Priestern
und Laien im Opus Dei geradezu
revolutionär: „Priester und Laien
stehen auf der gleichen Ebene, die
Priester werden – so wie die anderen
– gewöhnlich von Laien geleitet,
haben keine Privilegien und
normalerweise (abgesehen von
wenigen Ausnahmen) keine
Leitungsaufgaben.“ Nach Escrivá
sollten sich die Priester genauso wie



die anderen helfen lassen, müssten
aber „mehr als die anderen zum
Dienen bereit sein“.

Beruf und Familie als Orte der
Heiligung

Der im Finanzwesen tätige Laszlo
Gömöri berichtete von den
Schlüsselerlebnissen, die ihn in
seinem Berufsleben zum Glauben
geführt haben. Als 16-jähriger wurde
er vom unsäglichen Elend der Armen
von Kalkutta erschüttert, was ihn im
Gegensatz zu vielen Kollegen dazu
brachte, weiterhin am Sonntag zur
Messe zu gehen. Später traf er in
Boston zu seiner grossen
Überraschung viele normale
Berufsleute an, die auch unter der
Woche vor ihrer Arbeit den
Gottesdienst besuchten. Zurück in
der Schweiz, kam er schliesslich in
Kontakt mit dem Opus Dei, das ihm
die lange gesuchte religiöse
Perspektive für sein Leben



vermitteln konnte. Weder die Welt
im Allgemeinen noch seinen Beruf in
der Finanzwelt im Besonderen
musste er verlassen, um ein echtes
christliches Leben zu führen. Denn –
wie Escrivá sagte – Tag für Tag
wartet Gott auf uns im „ganzen,
unendlichen Feld der menschlichen
Arbeit“. Diese Entdeckung habe auch
seinen beruflichen Beziehungen und
seinem Familienleben eine ganze
neue Dimension verliehen.

Franziska Voirol schliesslich
berichtete von ihrem Leben als
Mutter einer grossen Familie. Ihr
Familienglück habe sich mit jedem
Kind vervielfacht, und das alles habe
sie und ihr Mann der Begegnung mit
dem Geist des Opus-Dei-Gründers zu
verdanken: „Ohne ihn hätten wir
keinen Glauben, keine Liebe, keine
Ehe und keine Kinder“. Ein
Schlüsselerlebnis war für sie die
Erkenntnis, dass die Familie der Ort
ihrer Heiligung ist. Sehr leicht



beginne man, sich überall
unersetzlich zu fühlen, nur nicht
dort, wo man es tatsächlich ist: in der
Familie. Sie illustrierte weiter, wie in
einer grösseren Familie eine
solidarische Einstellung und ein
unkonsumistischer Geist der
Genügsamkeit gedeiht: Man zieht
sich für das Rollschuhlaufen die
alten Hosen an, kann auch einmal
auf den letzten Schrei in der Mode
verzichten, fährt nur einen Vierteltag
lang Ski und gibt die Tageskarte
einem anderen weiter, usw. Sie
schloss mit einem Ausdruck der
Dankbarkeit für die Bildung, die ihr
das Opus Dei vermittelt und die es
ihr erlaubt, „die Batterien wieder
aufzuladen“.

Sozialinitiativen in aller Welt

Abgerundet wurde das Kongress-
Programm durch die Vorführung des
Filmes „Semeurs de paix, semeurs de
joie“ des französischen



Filmemachers Philippe Riberre.
Darin werden drei vom Geist des
seligen Josefmaria inspirierte
Sozialwerke vorgestellt: die
Frauenförderungsinstitute CADI im
Quartier Santa María von
Montevideo und Rosedale
Achievment Center im New Yorker
Bronx-Quartier sowie Monkolé, ein
Notfall-Spital in Kinshasa.

Den Abschluss der Tagung bildete ein
Festgottesdienst in der Kirche St.
Peter und Paul. In der Predigt bezog
sich Dr. Peter Rutz auf Escrivás von
Paulus übernommene Devise „Alles
trägt zum Guten bei“. Bei allen
Schwierigkeiten und Widerständen
habe Escrivá aber schliesslich die
Erfahrung des Petrus nach dem
überwältigenden Fischzug gemacht:
Er habe sich angesichts der
ungeahnten Ausbreitung des Opus
Dei sehr klein gefühlt, als
„untaugliches und taubes Werkzeug“,



als „Sünder, der Gott über alles
liebt“.

Informationsbüro der Prälatur
Opus Dei in der Schweiz

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/zurich-kongress-uber-
escrivas-botschaft-mit-350-teilnehmern/

(01.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/zurich-kongress-uber-escrivas-botschaft-mit-350-teilnehmern/
https://opusdei.org/de-ch/article/zurich-kongress-uber-escrivas-botschaft-mit-350-teilnehmern/
https://opusdei.org/de-ch/article/zurich-kongress-uber-escrivas-botschaft-mit-350-teilnehmern/

	Zürich: Kongress über Escrivás Botschaft mit 350 Teilnehmern

