
opusdei.org

Bis zum Innersten
der Person gelangen
- die Rolle der
Gefühle (II)

Die freien Willensakte schaffen
eine gefühlsmäßige
Verwandtschaft mit dem Gut,
zu dem der Wille sich
hinbewegt. Grundlegend dafür
ist, ein echtes Gut zu erstreben
und mit der nötigen Zeit zu
rechnen. Wer so lebt, dem
eröffnen sich neue
Perspektiven im inneren Le-
ben.



30.12.2018

Zieht den Herrn Jesus Christus an
(Röm 13, 14). Diese tiefe Sehnsucht
des hl. Paulus zu verwirklichen
bedeutet weit mehr, als sich ein
Kleidungsstück überzustülpen. Sie
meint eine Bekehrung des Herzens,
eine Umwandlung der Person als
Folge der Wirkung der Gnade. Sie
setzt voraus, dass die Werke der
Finsternis abgelegt und die Waffen
des Lichtes angelegt werden (s. Röm
13, 12), meint also eine tiefe,
ganzheitliche Bildung.

Im vorausgehenden Leitartikel
haben wir darüber nachgedacht,
dass, wenn man zum Innersten des
Menschen vordringen will, seine
Bildung nicht nur Verstand und
Willen, sondern auch die Gefühle
erreichen muss[i]. Wir betrachteten
außerdem, dass die Bildung der



Gefühlswelt – nämlich zu lernen,
Freude zu haben am Guten – der
Hilfe des Willens bedarf – und daher
des Verstandes, der dennoch nur
einen indirekten –politischen –
Einfluss auf die Gefühle hat. Diesen
Einfluss übt er manchmal aus, indem
er eine bestimmt Emotion
hervorruft.

Es gibt aber noch eine andere,
langfristigere Art von
Einflussnahme, die sich einstellt,
ohne dass man sie sich
vorgenommen hätte. Diese ist noch
wichtiger für unsere Überlegungen.
Sie erfolgt, weil Willensakte nicht
nur nach außen wirksam sind,
sondern auch im Inneren etwas
bewegen. Sie tragen dazu bei, eine
gefühlsmäßige Verwandtschaft mit
dem Gut, zu dem der Wille sich
hinbewegt, zu schaffen. Erklären zu
wollen, wie das möglich ist,
übersteigt den Rahmen dieser
Artikel, aber wenigstens zwei



Aspekte sollen hier aufgezeigt
werden.

Das Gute wollen

Der erste dieser Aspekte ist, dass das
Gute, zu dem der Wille sich
hinbewegt – und mit dem eine innere
Verbundenheit entsteht – ganz
anders sein kann, als es von außen
wahrgenommen wird. Zwei Leute,
die denselben Auftrag erfüllen,
können ganz Unterschiedliches tun:
Der eine kann nur bestrebt sein,
keinen schlechten Eindruck auf den
Auftraggeber zu machen, während
der andere die Absicht hat zu dienen.
Diese Person lebt eine Tugend, die
andere nicht, denn das, was sie
beabsichtigt, womit sie sich
identifiziert, ist, keinen schlechten
Eindruck auf ihre Vorgesetzten zu
machen. Sicherlich kann ihre
Handlung ein Schritt nach vorne sein
im Vergleich zu ihrer früheren
Einstellung (sich nicht einzusetzen).



Aber wenn sie keine weiteren
Schritte tut, bildet sie keine Tugend
aus, sooft sie auch dieselbe Handlung
wiederholt. Deswegen ist es wichtig
zu begradigen, die Absicht immer
wieder zu läutern, um die
Motivationslage zu erreichen, aus
der heraus es sich wirklich lohnt,
etwas zu tun, und sich gefühlsmäßig
damit zu identifizieren.

Sich nur nach bestimmten Vorgaben
zu richten kann schnell zu einer
Belastung werden. Das wissen wir
alle aus eigener Erfahrung oder der
anderer. Das Beispiel des älteren
Sohnes im Gleichnis warnt uns vor
dieser Gefahr (s. Lk 15, 29-30). Wenn
man hingegen ehrlich den Sinn
sucht, der hinter den Vorgaben
steckt, findet man Freude und fühlt
sich frei. Schließlich kann man
sagen, dass nicht das Tun
entscheidend ist, sondern das Wollen.
Nicht das bloße Handeln ist wichtig,
sondern auch das, was ich



beabsichtige, indem ich handle[ii].
Die Freiheit ist also entscheidend. Es
genügt nicht, etwas zu tun, man
muss es auch wollen. Ich tue es, weil
ich es so will – das ist ein ganz und
gar übernatürlicher Grund[iii];
denn nur so bilden wir die Tugend in
uns aus und lernen, uns am Guten zu
erfreuen. Ein bloßes Erfüllen, was
bedeutet: Ich erfülle und lüge damit
eigentlich[iv] bringt weder Freiheit,
noch Liebe , noch Freude hervor.
Wenn ich dagegen verstehe, warum
diese Handlung sehr gut ist und es
der Mühe wert ist, sich von dieser
Motivation leiten zu lassen, dann
wachsen Freiheit, Liebe und Freude
in mir.

Eine tiefgreifende Bildung

Der zweite Aspekt, den wir bedenken
wollen, ist, dass der Prozess der
Einbeziehung der Affekte in das
Wollen des Guten normalerweise
langsam vor sich geht. Wenn die



Tugend nur in der Fähigkeit
bestünde, den gefühlsmäßigen
Widerstand gegen das Gute zu
überwinden, könnten wir sie in viel
kürzerer Zeit erlangen. Aber wir
wissen, dass die Tugend nicht
entsteht, wenn das Gute keinen
positiven Widerhall in den Gefühlen
findet[v]. Also ist Geduld nötig für
den Kampf; denn für manche der
Ziele, die lohnenswert sind, braucht
man lange Zeit, vielleicht Jahre, um
sie zu erreichen. Wir dürfen den
Widerstand gegen das Tun des
Guten, den wir während dieser Zeit
empfinden, nicht als Niederlage
werten oder als ein Zeichen dafür,
dass unser Kampf nicht aufrichtig
oder zu unentschieden wäre. Wir
befinden auf einem langen Weg, auf
dem jeder Schritt klein ist, und es ist
nicht leicht, den Fortschritt
festzustellen. Erst nach einer
gewissen Zeit können wir im
Nachhinein erkennen, dass wir ein



größeres Wegstück zurückgelegt
haben, als wir dachten.

Wenn wir beispielsweise die Neigung
zum Zorn haben und sie gerne
besiegen wollen, dann beginnen wir
am besten damit, ihre sichtbaren
Äußerungen zurückzuhalten.
Anfangs können wir den Eindruck
haben, nichts zu erreichen. Wenn
wir aber konstant sind in unseren
Bemühungen, werden die Siege, die
zu Beginn selten waren, immer
häufiger, und nach einer vielleicht
längeren Zeit werden wir daran
gewöhnt sein, uns zu überwinden.
Das aber ist noch nicht alles; denn
unser Ziel bestand nicht nur darin,
die Äußerungen des Zorns
zurückzudrängen, sondern unsere
inneren Reaktionen zu verändern,
sanfter und friedfertiger zu werden,
sodass unsere Art zu sein gelassener
wird. Der Kampf braucht also viel
mehr Zeit, aber wer wollte leugnen,
dass dieses Ziel schöner, befreiender



und begeisternder ist? Dieser Kampf
zielt darauf ab, den inneren Frieden
zu finden auf der Suche und der
Verwirklichung des göttlichen
Willens und nicht bloß die
schwierige Unterwerfung der
Gefühle zu meistern.

Bei seiner Erklärung des Prinzips Die
Zeit ist mehr wert als der Raum[vi]
sagt Papst Franziskus: „Der Zeit
Vorrang zu geben, bedeutet, sich
damit zu befassen, Prozesse in Gang
zu setzen, anstatt Räume zu
besitzen“[vii]. Im inneren Leben
lohnt es sich, realistische und
großzügige Prozesse in Gang zu
setzen. Und man muss lernen, auf
die Früchte zu warten. „Dieses
Prinzip erlaubt uns, langfristig zu
arbeiten, ohne davon besessen zu
sein, sofort Ergebnisse zu erzielen. Es
hilft uns, schwierige und widrige
Situationen mit Geduld zu ertragen
oder die Änderungen bei unseren
Vorhaben hinzunehmen, die uns die



Dynamik der Wirklichkeit auferlegt.
Es lädt uns ein, die Spannung
zwischen Fülle und Beschränkung
anzunehmen“[viii]. Natürlich wollen
wir nicht, dass das Wissen um
unsere Begrenztheit unser Streben
nach der Fülle, die Gott uns schenken
möchte, lähmt. Und ebenso wenig ist
es unser Wunsch, dass unsere große
Sehnsucht uns vergessen lässt, dass
wir begrenzt sind.

Wir wollen uns hohe Ziele stecken,
nicht bloß Gutes tun, sondern gut
sein, ein gutes Herz haben. Das wird
uns ermöglichen, die tugendhafte
Handlung zu unterscheiden von
einer, die der Tugend nur nicht
widerspricht. Letztere wäre die
Handlung, die der Tugend entspricht
und hilft, ihr Schritt für Schritt
näherzukommen, die sich aber, da
sie noch nicht reifer Gewohnheit
entspringt, häufig den Gefühlen
widersetzen muss, die in die
entgegengesetzte Richtung drängen.



Der echte Tugendakt hingegen lässt
die Verwirklichung des Guten
genießen, selbst wenn es mühsam
ist. Das genau ist unser Ziel.

Ganzheitliche Bildung, die die
Gefühle prägt, braucht ihre Zeit. Wer
sich in diesem Sinne bilden möchte,
ist nicht so naiv, die Gefühle dem
eigenen Willen unterwerfen zu
können, indem er solche
unterdrückt, die er nicht haben
möchte und andere hervorzuruft, die
er sich wünscht. Er begreift, dass
sein Kampf sich vielmehr auf die
freien Entscheidungen konzentrieren
sollte, mit denen er in seiner Absicht,
dem Willen Gottes zu folgen, auf
diese Gefühle antwortet. Diese
Entscheidungen legen bestimmte
Verhaltensweisen nahe und raten
von anderen ab. Das sind die
Entscheidungen, die - indirekt und
auf lange Sicht – das Innere formen,
aus dem die Gefühle hervorgehen.



Die Welt in dir

In dem Maß, in dem die Tugend
heranreift, verwirklichen sich die
guten Haltungen nicht nur mit mehr
Natürlichkeit und Freude, sondern
man weiß auch mit größerer
Leichtigkeit, welche Haltungen das
sind. „Damit ihr prüfen und
erkennen könnt, was der Wille
Gottes ist: was ihm gefällt, was gut
und vollkommen ist“ (Röm 12,2), ist
zwar die Kenntnis des Gesetzes
Gottes im allgemeinen notwendig,
aber sie genügt nicht: eine Art von
„Konnaturalität“ zwischen dem
Menschen und dem wahrhaft Guten
ist unabdingbar (s. hl. Thomas von
Aquin, Summa Theologiae, II-II, q. 45,
a. 2). Eine solche Konnaturalität
schlägt Wurzeln und entfaltet sich in
den tugendhaften Haltungen des
Menschen selbst“[ix].

Dies kommt zum guten Teil daher,
dass die Affektivität die erste Stimme



ist, die wir hören, wenn es darum
geht, ein Verhalten richtig
einzuschätzen. Noch ehe der
Verstand prüft, ob wir etwas tun
sollen, das uns gefällt, haben wir
dessen Anziehungskraft bereits
gespürt. Insofern die Tugend die
Anziehungskraft des Guten
liebenswert erscheinen lässt, zeigt sie
schon, dass das Gefühl eine gewisse
moralische Wertung der
betreffenden Handlung in Hinblick
auf das allgemeine Wohl der Person
einschließt. Sie bewirkt zum Beispiel,
dass die Lüge uns widerstrebt,
obgleich die Möglichkeit, gut
dazustehen, uns gefällt.

Wir finden dies implizit, aber
deutlich in einem kurzen Punkt des
Weges ausgedrückt: Was musst du
herumgucken, wenn du „deine
Welt“ in dir trägst?[x] Der hl.
Josefmaria setzt den Blick nach
außen in Beziehung zur inneren
Welt. Diese Beziehung erlaubt es, den



Blick zu werten, der je nach der
Beschaffenheit der inneren Welt
passend oder unpassend ist. Ein
unpassender Blick muss also nicht
erst unterdrückt werden, das ist
unnötig, da die innere Welt – meine
Welt – ihn zurückweist. Der hl.
Josefmaria sagt uns, dass man mit
einem starken Innenleben das
Schädliche nicht nur meidet, sondern
dass es im Grunde keine Gefahr
darstellt, weil es als abstoßend
empfunden wird. Es wird nicht nur
als schlecht wahrgenommen,
sondern auch – vorher schon – als
hässlich, unangenehm, unpassend
und fehl am Platz… Sicherlich kann
es auch in gewisser Weise anziehend
sein, aber es ist einfach, diese
Anziehungskraft aufzulösen, weil sie
die Harmonie und Schönheit des
inneren Klimas zerstört. Wenn du
aber deine Welt nicht in dir trägst,
wird es dich große Anstrengung
kosten, diesen Blick zu vermeiden.



Realismus

Diese Darlegungen zeigen, wie uns
das Wachstum der Tugenden
realistischer werden lässt. Manche
Leute haben unbewusst die Idee,
dass wer Tugenden lebt, ein Auge vor
der Wirklichkeit verschließt – zwar
aus einem edlen Motiv heraus und
weil er für das Verhalten, sich
teilweise dieser Welt zu entziehen,
die Belohnung in der anderen Welt
erhofft. Das Gegenteil ist der Fall:
Wenn wir wie Christus leben, seine
Tugenden nachahmen, öffnet uns
das für die Wirklichkeit und lässt
nicht zu, dass unsere Gefühle uns
täuschen, wenn wir sie prüfen und
entscheiden, wie wir mit ihnen
umgehen sollen.

Armut zum Beispiel bedeutet nicht,
darauf zu verzichten, den Wert der
materiellen Güter in Hinblick auf das
ewige Leben zu sehen. Vielmehr ist
nur jemand, der losgelöst ist, in der



Lage, die materiellen Güter in ihrer
wahren Bedeutung zu erfassen.
Weder hält er sie für schlecht, noch
gibt er ihnen eine Bedeutung, die sie
gar nicht haben. Wer sich aber nicht
bemüht, so zu leben, wird ihnen
einen höheren Wert beimessen, als
ihnen zukommt. Dies wird seine
Entscheidungen beeinflussen.
Anderen erscheint er als Mann von
Welt vor, der sich in gewissen
Kreisen zu bewegen weiß, aber im
Grunde ist er unrealistisch. Ein
nüchterner Mensch ist durchaus in
der Lage, sich an einer guten
Mahlzeit zu erfreuen. Wem diese
Nüchternheit fehlt, der misst der
Gaumenfreude eine zu große
Bedeutung bei. Ähnliches lässt sich
von jeder anderen Tugend sagen,
entsprechend den Worten Jesu an
Nikodemus: Wer aber die Wahrheit
tut, kommt zum Licht (Joh 3, 21).

Der Kreislauf des Guten



Unsere Gefühlswelt ausbilden und
Tugenden entwickeln heißt, unseren
Blick zu klären. Es ist so etwas wie
unsere innere Brille zu reinigen von
den Flecken, die die Erbsünde und
die persönlichen Sünden
hinterlassen haben, die erschweren,
die Welt zu sehen, wie sie wirklich
ist. „Sagen wir es ruhig: Die
Unerlöstheit der Welt besteht eben in
der Unlesbarkeit der Schöpfung, in
der Unerkennbarkeit der Wahrheit,
die dann zur Herrschaft des
Pragmatischen zwingt und so die
Macht der Starken zum Gott dieser
Welt werden lässt“[xi].

Eine geordnete Gefühlswelt hilft dem
Verstand, die Schöpfung zu lesen, die
Wahrheit zu erkennen und zu finden,
was wirklich gut für uns ist. Das
richtige Urteil der Vernunft
erleichtert die Willensentscheidung.
Die gute Handlung, die aus dieser
Entscheidung folgt, hilft, sich in das
Gute einzustimmen und die



Affektivität zu lenken. So entsteht ein
Kreislauf des Guten, der dazu führt,
uns immer freier zu fühlen und Herr
unserer eigenen Handlungen zu sein.
Schließlich werden wir fähig, uns
wirklich dem Herrn hinzugeben;
denn nur wer sich selbst besitzt,
kann sich verschenken.

Bildung ist nur ganzheitlich, wenn
sie alle Ebenen der Person
einbezieht. Anders gesagt: Echte
Bildung ist erreicht, wenn die
verschiedenen Seelenvermögen, die
beim menschlichen Handeln
mitwirken – Verstand, Wille und
Gefühle – eine Einheit bilden. Sie
kämpfen nicht gegeneinander,
sondern sie wirken zusammen.
Wenn die Gefühlswelt nicht
durchformt wird, das heißt, wenn
die Tugenden nur etwas willentlich
Aufgesetztes wären, führte uns das
dazu, die Ebene der Gefühle zu
ignorieren. Dann würden die
sittlichen Normen und das Bemühen,



nach ihnen zu leben, hemmend
wirken und wir würden keine
Einheit in unserem Leben erreichen.
Denn immer werden wir die
Erfahrung machen, dass es in
unserem Inneren Kräfte gibt, die
mächtig in die entgegengesetzte
Richtung ziehen und Instabilität
hervorrufen. Wir kennen diese
Instabilität gut, sie ist unser
Ausgangspunkt, aber wir werden sie
Schritt für Schritt überwinden, in
dem Maße, in dem wir alle Kräfte
miteinander harmonisieren. So wird
eines Tages der Moment kommen, in
dem derübernatürlichste Grund ist:
Weil ich es so will, das heißt, weil es
mir gefällt, weil es mich anzieht, weil
es zu meinem Wesen passt und zu
meiner inneren Welt. Letztlich, weil
ich gelernt habe, mir die Gefühle
Jesu Christi zu eigen zu machen.

So steuern wir auf das Ziel zu, das
zugleich anspruchsvoll und attraktiv
ist und das der hl. Paulus wie folgt



zusammenfasst: Seid untereinander
so gesinnt, wie es dem Leben in
Christus Jesus entspricht (Phil 2, 5).
Wir spüren, dass wir so den Herrn
Jesus Christus anziehen (s. Röm 13,
14). Das Leben Christi ist unser
Leben (…). Der Christ muss daher
leben gemäß dem Leben Christi,
muss fühlen wie Christus; sodass
er mit dem heiligen Paulus
ausrufen kann: Non vivo ego, vivit
vere in me Christus. Nicht mehr
ich lebe, Christus lebt in mir[xii].
Da die Treue genau darin besteht, zu
leben, zu lieben, zu fühlen wie
Christus, nicht weil wir uns
sozusagen verkleiden würden wie
Christus, sondern weil dies unsere
Art zu sein ist, sind wir zutiefst frei,
wenn wir dem Willen Gottes folgen;
denn wir tun dann das, wonach uns
ist, was uns gefällt, wozu wir Lust
haben. Zutiefst frei und zutiefst treu,
zutiefst treu und zutiefst glücklich.



[i] Vom Vater, Pastoralbrief
14.02.2017, Nr. 8.

[ii] In Wirklichkeit ist, moralisch
gesehen, was ich tue genau das, was
ich damit beabsichtige. Für unsere
Zwecke ist es aber nicht nötig zu
erläutern, warum dies so ist.

[iii] Freunde Gottes, Nr. 17.

[iv] s. Don Alvaro, Brief 09. 1975, in: 
Cartas de familia I, Nr. 8.

[v] Wahrscheinlich ist beim Lesen
des vorigen Artikels deutlich
geworden, dass dies nicht heißt, dass
das Gute keine Mühe kostet oder –
was das Gleiche meint – dass das
Schlechte keine Anziehungskraft
mehr ausüben würde.

[vi] s. Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, Nr. 222-225.

[vii] ibidem, Nr. 223. Im Original
kursiv gedruckt.



[viii] ibidem.

[ix] Hl. Joh. Paul II, Enz. Veritatis
splendor, 06.08.1993, Nr. 64.

[x] Der Weg, Nr. 184.

[xi] Josef Ratzinger – Benedikt XVI, 
Jesus von Nazareth, 1. A. 2011; 2. Bd.,
7, 3, S. 217.

[xii] Christus Begegnen, Nr. 103.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/zum-innersten-der-person-

gelangen-gefuehle-1/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/

	Bis zum Innersten der Person gelangen - die Rolle der Gefühle (II)

