opusdei.org

Bis zum Innersten
der Person gelangen
- die Rolle der
Gefiithle (IT)

Die freien Willensakte schaffen
eine gefihlsmafiige
Verwandtschaft mit dem Gut,
zu dem der Wille sich
hinbewegt. Grundlegend dafir
ist, ein echtes Gut zu erstreben
und mit der notigen Zeit zu
rechnen. Wer so lebt, dem
eroffnen sich neue
Perspektiven im inneren Le-
ben.



30.12.2018

Zieht den Herrn Jesus Christus an
(Rom 13, 14). Diese tiefe Sehnsucht
des hl. Paulus zu verwirklichen
bedeutet weit mehr, als sich ein
Kleidungsstiick tiberzustilpen. Sie
meint eine Bekehrung des Herzens,
eine Umwandlung der Person als
Folge der Wirkung der Gnade. Sie
setzt voraus, dass die Werke der
Finsternis abgelegt und die Waffen
des Lichtes angelegt werden (s. Rom
13, 12), meint also eine tiefe,
ganzheitliche Bildung.

Im vorausgehenden Leitartikel
haben wir dariiber nachgedacht,
dass, wenn man zum Innersten des
Menschen vordringen will, seine
Bildung nicht nur Verstand und
Willen, sondern auch die Gefiihle
erreichen muss[i]. Wir betrachteten
aufderdem, dass die Bildung der



Geflihlswelt — namlich zu lernen,
Freude zu haben am Guten — der
Hilfe des Willens bedarf — und daher
des Verstandes, der dennoch nur
einen indirekten —politischen —
Einfluss auf die Gefiihle hat. Diesen
Einfluss Uibt er manchmal aus, indem
er eine bestimmt Emotion
hervorruft.

Es gibt aber noch eine andere,
langfristigere Art von
Einflussnahme, die sich einstellt,
ohne dass man sie sich
vorgenommen hétte. Diese ist noch
wichtiger fiir unsere Uberlegungen.
Sie erfolgt, weil Willensakte nicht
nur nach aufden wirksam sind,
sondern auch im Inneren etwas
bewegen. Sie tragen dazu beli, eine
gefihlsméafdige Verwandtschaft mit
dem Gut, zu dem der Wille sich
hinbewegt, zu schaffen. Erklaren zu
wollen, wie das maoglich ist,
ubersteigt den Rahmen dieser
Artikel, aber wenigstens zwei



Aspekte sollen hier aufgezeigt
werden.

Das Gute wollen

Der erste dieser Aspekte ist, dass das
Gute, zu dem der Wille sich
hinbewegt — und mit dem eine innere
Verbundenheit entsteht — ganz
anders sein kann, als es von aufden
wahrgenommen wird. Zwei Leute,
die denselben Auftrag erfillen,
konnen ganz Unterschiedliches tun:
Der eine kann nur bestrebt sein,
keinen schlechten Eindruck auf den
Auftraggeber zu machen, wiahrend
der andere die Absicht hat zu dienen.
Diese Person lebt eine Tugend, die
andere nicht, denn das, was sie
beabsichtigt, womit sie sich
identifiziert, ist, keinen schlechten
Eindruck auf ihre Vorgesetzten zu
machen. Sicherlich kann ihre
Handlung ein Schritt nach vorne sein
im Vergleich zu ihrer friheren
Einstellung (sich nicht einzusetzen).



Aber wenn sie keine weiteren
Schritte tut, bildet sie keine Tugend
aus, sooft sie auch dieselbe Handlung
wiederholt. Deswegen ist es wichtig
zu begradigen, die Absicht immer
wieder zu lautern, um die
Motivationslage zu erreichen, aus
der heraus es sich wirklich lohnt,
etwas zu tun, und sich gefihlsmafig
damit zu identifizieren.

Sich nur nach bestimmten Vorgaben
zu richten kann schnell zu einer
Belastung werden. Das wissen wir
alle aus eigener Erfahrung oder der
anderer. Das Beispiel des alteren
Sohnes im Gleichnis warnt uns vor
dieser Gefahr (s. Lk 15, 29-30). Wenn
man hingegen ehrlich den Sinn
sucht, der hinter den Vorgaben
steckt, findet man Freude und fiihlt
sich frei. Schliefslich kann man
sagen, dass nicht das Tun
entscheidend ist, sondern das Wollen.
Nicht das blofSe Handeln ist wichtig,
sondern auch das, was ich



beabsichtige, indem ich handlel[ii].
Die Freiheit ist also entscheidend. Es
genugt nicht, etwas zu tun, man
muss es auch wollen. Ich tue es, weil
ich es so will - das ist ein ganz und
gar ubernatiirlicher Grund[iii];
denn nur so bilden wir die Tugend in
uns aus und lernen, uns am Guten zu
erfreuen. Ein blofSes Erfiillen, was
bedeutet: Ich erfiille und liige damit
eigentlich[iv] bringt weder Freiheit,
noch Liebe , noch Freude hervor.
Wenn ich dagegen verstehe, warum
diese Handlung sehr gut ist und es
der Miihe wert ist, sich von dieser
Motivation leiten zu lassen, dann
wachsen Freiheit, Liebe und Freude
in mir.

Eine tiefgreifende Bildung

Der zweite Aspekt, den wir bedenken
wollen, ist, dass der Prozess der
Einbeziehung der Affekte in das
Wollen des Guten normalerweise
langsam vor sich geht. Wenn die



Tugend nur in der Fahigkeit
bestiinde, den gefiihlsmafdigen
Widerstand gegen das Gute zu
uberwinden, konnten wir sie in viel
kurzerer Zeit erlangen. Aber wir
wissen, dass die Tugend nicht
entsteht, wenn das Gute keinen
positiven Widerhall in den Gefiihlen
findet[v]. Also ist Geduld notig fir
den Kampf; denn fiir manche der
Ziele, die lohnenswert sind, braucht
man lange Zeit, vielleicht Jahre, um
sie zu erreichen. Wir dirfen den
Widerstand gegen das Tun des
Guten, den wir wahrend dieser Zeit
empfinden, nicht als Niederlage
werten oder als ein Zeichen dafiir,
dass unser Kampf nicht aufrichtig
oder zu unentschieden ware. Wir
befinden auf einem langen Weg, auf
dem jeder Schritt klein ist, und es ist
nicht leicht, den Fortschritt
festzustellen. Erst nach einer
gewissen Zeit konnen wir im
Nachhinein erkennen, dass wir ein



grofderes Wegstiick zuriickgelegt
haben, als wir dachten.

Wenn wir beispielsweise die Neigung
zum Zorn haben und sie gerne
besiegen wollen, dann beginnen wir
am besten damit, ihre sichtbaren
Auflerungen zuriickzuhalten.
Anfangs konnen wir den Eindruck
haben, nichts zu erreichen. Wenn
wir aber konstant sind in unseren
Bemiuihungen, werden die Siege, die
zu Beginn selten waren, immer
hdufiger, und nach einer vielleicht
langeren Zeit werden wir daran
gewoOhnt sein, uns zu iiberwinden.
Das aber ist noch nicht alles; denn
unser Ziel bestand nicht nur darin,
die AuBerungen des Zorns
zuruckzudrangen, sondern unsere
inneren Reaktionen zu verandern,
sanfter und friedfertiger zu werden,
sodass unsere Art zu sein gelassener
wird. Der Kampf braucht also viel
mehr Zeit, aber wer wollte leugnen,
dass dieses Ziel schoner, befreiender



und begeisternder ist? Dieser Kampf
zielt darauf ab, den inneren Frieden
zu finden auf der Suche und der
Verwirklichung des gottlichen
Willens und nicht blof$ die
schwierige Unterwerfung der
Gefiihle zu meistern.

Bei seiner Erklarung des Prinzips Die
Zeit ist mehr wert als der Raum/[vi]
sagt Papst Franziskus: ,,Der Zeit
Vorrang zu geben, bedeutet, sich
damit zu befassen, Prozesse in Gang
Zu setzen, anstatt Rdume zu
besitzen“[vii]. Im inneren Leben
lohnt es sich, realistische und
grofszugige Prozesse in Gang zu
setzen. Und man muss lernen, auf
die Fruchte zu warten. ,,Dieses
Prinzip erlaubt uns, langfristig zu
arbeiten, ohne davon besessen zu
sein, sofort Ergebnisse zu erzielen. Es
hilft uns, schwierige und widrige
Situationen mit Geduld zu ertragen
oder die Anderungen bei unseren
Vorhaben hinzunehmen, die uns die



Dynamik der Wirklichkeit auferlegt.
Es 14dt uns ein, die Spannung
zwischen Fille und Beschrankung
anzunehmen“[viii]. Naturlich wollen
wir nicht, dass das Wissen um
unsere Begrenztheit unser Streben
nach der Fille, die Gott uns schenken
mochte, lahmt. Und ebenso wenig ist
es unser Wunsch, dass unsere grofe
Sehnsucht uns vergessen lasst, dass
wir begrenzt sind.

Wir wollen uns hohe Ziele stecken,
nicht blof$ Gutes tun, sondern gut
sein, ein gutes Herz haben. Das wird
uns ermoglichen, die tugendhafte
Handlung zu unterscheiden von
einer, die der Tugend nur nicht
widerspricht. Letztere ware die
Handlung, die der Tugend entspricht
und hilft, ihr Schritt fiir Schritt
naherzukommen, die sich aber, da
sie noch nicht reifer Gewohnheit
entspringt, haufig den Gefiihlen
widersetzen muss, die in die
entgegengesetzte Richtung drangen.



Der echte Tugendakt hingegen lasst
die Verwirklichung des Guten
geniefden, selbst wenn es miithsam
ist. Das genau ist unser Ziel.

Ganzheitliche Bildung, die die
Gefiihle prégt, braucht ihre Zeit. Wer
sich in diesem Sinne bilden mochte,
ist nicht so naiv, die Gefiihle dem
eigenen Willen unterwerfen zu
konnen, indem er solche
unterdriickt, die er nicht haben
mochte und andere hervorzuruft, die
er sich winscht. Er begreift, dass
sein Kampf sich vielmehr auf die
freien Entscheidungen konzentrieren
sollte, mit denen er in seiner Absicht,
dem Willen Gottes zu folgen, auf
diese Gefiihle antwortet. Diese
Entscheidungen legen bestimmte
Verhaltensweisen nahe und raten
von anderen ab. Das sind die
Entscheidungen, die - indirekt und
auf lange Sicht — das Innere formen,
aus dem die Gefiihle hervorgehen.



Die Welt in dir

In dem Maf3, in dem die Tugend
heranreift, verwirklichen sich die
guten Haltungen nicht nur mit mehr
Naturlichkeit und Freude, sondern
man weif$ auch mit grofderer
Leichtigkeit, welche Haltungen das
sind. ,Damit ihr prifen und
erkennen konnt, was der Wille
Gottes ist: was ihm geféallt, was gut
und vollkommen ist“ (Rom 12,2), ist
zwar die Kenntnis des Gesetzes
Gottes im allgemeinen notwendig,
aber sie genuigt nicht: eine Art von
,2Konnaturalitat“ zwischen dem
Menschen und dem wahrhaft Guten
ist unabdingbar (s. hl. Thomas von
Aquin, Summa Theologiae, II-1, q. 45,
a. 2). Eine solche Konnaturalitit
schlagt Wurzeln und entfaltet sich in
den tugendhaften Haltungen des
Menschen selbst“[ix].

Dies kommt zum guten Teil daher,
dass die Affektivitat die erste Stimme



ist, die wir horen, wenn es darum
geht, ein Verhalten richtig
einzuschitzen. Noch ehe der
Verstand priift, ob wir etwas tun
sollen, das uns gefallt, haben wir
dessen Anziehungskraft bereits
gespurt. Insofern die Tugend die
Anziehungskraft des Guten
liebenswert erscheinen lasst, zeigt sie
schon, dass das Gefiihl eine gewisse
moralische Wertung der
betreffenden Handlung in Hinblick
auf das allgemeine Wohl der Person
einschliefst. Sie bewirkt zum Beispiel,
dass die Liige uns widerstrebt,
obgleich die Moglichkeit, gut
dazustehen, uns gefallt.

Wir finden dies implizit, aber
deutlich in einem kurzen Punkt des
Weges ausgedruckt: Was musst du
herumgucken, wenn du ,,deine
Welt“ in dir tragst?[x] Der hl.
Josefmaria setzt den Blick nach
aufden in Beziehung zur inneren
Welt. Diese Beziehung erlaubt es, den



Blick zu werten, der je nach der
Beschaffenheit der inneren Welt
passend oder unpassend ist. Ein
unpassender Blick muss also nicht
erst unterdriickt werden, das ist
unnotig, da die innere Welt — meine
Welt — ihn zuriickweist. Der hl.
Josefmaria sagt uns, dass man mit
einem starken Innenleben das
Schadliche nicht nur meidet, sondern
dass es im Grunde keine Gefahr
darstellt, weil es als abstofsend
empfunden wird. Es wird nicht nur
als schlecht wahrgenommen,
sondern auch - vorher schon — als
héasslich, unangenehm, unpassend
und fehl am Platz... Sicherlich kann
es auch in gewisser Weise anziehend
sein, aber es ist einfach, diese
Anziehungskraft aufzulésen, weil sie
die Harmonie und Schonheit des
inneren Klimas zerstort. Wenn du
aber deine Welt nicht in dir trdgst,
wird es dich grofde Anstrengung
kosten, diesen Blick zu vermeiden.



Realismus

Diese Darlegungen zeigen, wie uns
das Wachstum der Tugenden
realistischer werden lasst. Manche
Leute haben unbewusst die Idee,
dass wer Tugenden lebt, ein Auge vor
der Wirklichkeit verschliefst — zwar
aus einem edlen Motiv heraus und
welil er fir das Verhalten, sich
teilweise dieser Welt zu entziehen,
die Belohnung in der anderen Welt
erhofft. Das Gegenteil ist der Fall:
Wenn wir wie Christus leben, seine
Tugenden nachahmen, 6ffnet uns
das fir die Wirklichkeit und lasst
nicht zu, dass unsere Gefiihle uns
tauschen, wenn wir sie prifen und
entscheiden, wie wir mit tihnen
umgehen sollen.

Armut zum Beispiel bedeutet nicht,
darauf zu verzichten, den Wert der
materiellen Giliter in Hinblick auf das
ewige Leben zu sehen. Vielmehr ist
nur jemand, der losgelost ist, in der



Lage, die materiellen Gilter in ihrer
wahren Bedeutung zu erfassen.
Weder halt er sie fiir schlecht, noch
gibt er ihnen eine Bedeutung, die sie
gar nicht haben. Wer sich aber nicht
bemiht, so zu leben, wird ihnen
einen hoheren Wert beimessen, als
ihnen zukommt. Dies wird seine
Entscheidungen beeinflussen.
Anderen erscheint er als Mann von
Welt vor, der sich in gewissen
Kreisen zu bewegen weif3, aber im
Grunde ist er unrealistisch. Ein
nuchterner Mensch ist durchaus in
der Lage, sich an einer guten
Mahlzeit zu erfreuen. Wem diese
Nuchternheit fehlt, der misst der
Gaumenfreude eine zu grofde
Bedeutung bei. Ahnliches l4sst sich
von jeder anderen Tugend sagen,
entsprechend den Worten Jesu an
Nikodemus: Wer aber die Wahrheit
tut, kommt zum Licht (Joh 3, 21).

Der Kreislauf des Guten



Unsere Gefuihlswelt ausbilden und
Tugenden entwickeln heifdt, unseren
Blick zu Kklaren. Es ist so etwas wie
unsere innere Brille zu reinigen von
den Flecken, die die Erbsiinde und
die personlichen Stiinden
hinterlassen haben, die erschweren,
die Welt zu sehen, wie sie wirklich
ist. ,Sagen wir es ruhig: Die
Unerlostheit der Welt besteht eben in
der Unlesbarkeit der Schopfung, in
der Unerkennbarkeit der Wahrheit,
die dann zur Herrschaft des
Pragmatischen zwingt und so die
Macht der Starken zum Gott dieser
Welt werden lasst“[xi].

Eine geordnete Geftihlswelt hilft dem
Verstand, die Schopfung zu lesen, die
Wahrheit zu erkennen und zu finden,
was wirklich gut fiir uns ist. Das
richtige Urteil der Vernunft
erleichtert die Willensentscheidung.
Die gute Handlung, die aus dieser
Entscheidung folgt, hilft, sich in das
Gute einzustimmen und die



Affektivitat zu lenken. So entsteht ein
Kreislauf des Guten, der dazu fihrt,
uns immer freier zu fithlen und Herr
unserer eigenen Handlungen zu sein.
Schliefdlich werden wir fahig, uns
wirklich dem Herrn hinzugeben;
denn nur wer sich selbst besitzt,
kann sich verschenken.

Bildung ist nur ganzheitlich, wenn
sie alle Ebenen der Person
einbezieht. Anders gesagt: Echte
Bildung ist erreicht, wenn die
verschiedenen Seelenvermaogen, die
beim menschlichen Handeln
mitwirken - Verstand, Wille und
Gefiihle - eine Einheit bilden. Sie
kdmpfen nicht gegeneinander,
sondern sie wirken zusammen.
Wenn die Gefiihlswelt nicht
durchformt wird, das heifst, wenn
die Tugenden nur etwas willentlich
Aufgesetztes waren, fihrte uns das
dazu, die Ebene der Gefiihle zu
ignorieren. Dann wirden die
sittlichen Normen und das Bemiihen,



nach ihnen zu leben, hemmend
wirken und wir wirden keine
Einheit in unserem Leben erreichen.
Denn immer werden wir die
Erfahrung machen, dass es in
unserem Inneren Kréifte gibt, die
machtig in die entgegengesetzte
Richtung ziehen und Instabilitét
hervorrufen. Wir kennen diese
Instabilitat gut, sie ist unser
Ausgangspunkt, aber wir werden sie
Schritt fir Schritt iberwinden, in
dem MafSe, in dem wir alle Krafte
miteinander harmonisieren. So wird
eines Tages der Moment kommen, in
dem deriibernatiirlichste Grund ist:
Weil ich es so will, das heifdt, weil es
mir gefallt, weil es mich anzieht, weil
es zu meinem Wesen passt und zu
meiner inneren Welt. Letztlich, weil
ich gelernt habe, mir die Gefiihle
Jesu Christi zu eigen zu machen.

So steuern wir auf das Ziel zu, das
zugleich anspruchsvoll und attraktiv
ist und das der hl. Paulus wie folgt



zusammenfasst: Seid untereinander
so gesinnt, wie es dem Leben in
Christus Jesus entspricht (Phil 2, 5).
Wir spuren, dass wir so den Herrn
Jesus Christus anziehen (s. Rom 13,
14). Das Leben Christi ist unser
Leben (...). Der Christ muss daher
leben gemdfs dem Leben Christi,
muss fiihlen wie Christus; sodass
er mit dem heiligen Paulus
ausrufen kann: Non vivo ego, vivit
vere in me Christus. Nicht mehr
ich lebe, Christus lebt in mir[xii].
Da die Treue genau darin besteht, zu
leben, zu lieben, zu filhlen wie
Christus, nicht weil wir uns
sozusagen verkleiden wiirden wie
Christus, sondern weil dies unsere
Art zu sein ist, sind wir zutiefst frei,
wenn wir dem Willen Gottes folgen;
denn wir tun dann das, wonach uns
ist, was uns gefallt, wozu wir Lust
haben. Zutiefst frei und zutiefst treu,
zutiefst treu und zutiefst glicklich.




[i] Vom Vater, Pastoralbrief
14.02.2017, Nr. 8.

[ii] In Wirklichkeit ist, moralisch
gesehen, was ich tue genau das, was
ich damit beabsichtige. Fir unsere
Zwecke ist es aber nicht notig zu
erlautern, warum dies so ist.

[iii] Freunde Gottes, Nr. 17.

[iv] s. Don Alvaro, Brief 09. 1975, in:
Cartas de familia I, Nr. 8.

[v] Wahrscheinlich ist beim Lesen
des vorigen Artikels deutlich
geworden, dass dies nicht heifst, dass
das Gute keine Miihe kostet oder —
was das Gleiche meint — dass das
Schlechte keine Anziehungskraft
mehr ausiiben wirde.

[vi] s. Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, Nr. 222-225.

[vii] ibidem, Nr. 223. Im Original
kursiv gedruckt.



[viii] ibidem.

[ix] HI. Joh. Paul II, Enz. Veritatis
splendor, 06.08.1993, Nr. 64.

[x] Der Weg, Nr. 184.

[xi] Josef Ratzinger — Benedikt XVI,
Jesus von Nazareth, 1. A. 2011; 2. Bd.,
7,3,S.217.

[xii] Christus Begegnen, Nr. 103.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/zum-innersten-der-person-
gelangen-gefuehle-1/(10.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1/

	Bis zum Innersten der Person gelangen - die Rolle der Gefühle (II)

