
opusdei.org

Bis zum Innersten
der Person gelangen
- die Rolle der
Gefühle (I)

Manche Menschen stellen sich
unter Bildung so etwas wie
Bescheidwissen vor. Dieses
Kon-zept reicht jedoch nicht
aus, um zum Innersten des
menschlichen Herzens zu
gelangen. Dafür ist Bildung im
Sinne vom Seinkönnen
vonnöten. Denn die Zielsetzung
ist hoch: sich ganz in das
Geheimnis Christi
hineinbegeben und zulassen,
dass die Gnade uns allmählich
Ihm gleichgestaltet.



31.12.2018

Jesus Christus ist die Liebe unseres
Lebens, nicht die größte von allen,
sondern diejenige, die jeder anderen
Liebe Sinn verleiht, ebenso wie allen
unseren Interessen und Vorlieben,
allen Mühen und Initiativen, der
Begeisterung und dem Ehrgeiz, die in
unserem Herzen sind. So ist es für
unserer geistlichen Leben
wesentlich, dass Christus im
Mittelpunkt steht[i]: Er ist der Weg,
um mit dem Vater und dem Heiligen
Geist verbunden zu sein, in Ihm
enthüllt sich das Geheimnis, <wer
der Mensch ist>[ii] und wozu er
gerufen ist. Wer mit Christus durchs
Leben geht, gelangt zu mehr
Selbsterkenntnis und auch zu einem
tieferen Verständnis des
Geheimnisses seiner eigenen Person.
Wenn wir also zulassen, dass Jesus
die Mitte unseres Lebens ist, dann



entdecken wir den menschlichen und
christlichen Wert der verschiedenen
asketischen Mittel neu und gelangen
zum Innersten der menschlichen
Person: dem Verstand, dem Willen,
dem Herzen und seinen Beziehungen
zu den anderen[iii].

Die Person, der wir näherkommen
wollen, das sind wir selbst und alle,
denen wir in Freundschaft
verbunden sind. Die Bildung, die wir
empfangen und erteilen, soll den
Verstand, den Willen und die Gefühle
erreichen, ohne dass ein Aspekt am
Rande bleibt oder im Schatten der
anderen steht. In diesem Artikel
nehmen wir vor allem die Bildung
der Gefühlswelt in den Blick, wohl
wissend, wie wichtig es ist, dass sie
sich auf eine gute intellektuelle
Bildung stützt. Wenn wir die
Bedeutung einer ganzheitlichen
Bildung erfasst haben, verstehen wir
eher, wie wahr es ist, was der Hl.



Josefmaria damit meinte, dass Treue
und Glück eins sind[iv].

Sich bilden, um einszuwerden mit
Christus

Bildung ist für manche Menschen
identisch mit Wissen. Gut gebildet ist
demgemäß jemand, der in seinem
Leben solides theologisches,
asketisches und berufliches Wissen
erworben hat. Aber dieses Konzept
genügt noch nicht. Wenn man zum
Innersten eines Menschen
vordringen will, muss es um die
Bildung seines Wesens gehen. Wer
gut ist in seinem Beruf, hat das
know-how, das sein Beruf verlangt,
aber er besitzt noch mehr: Er hat
Gewohnheiten – Seinsweisen –
entwickelt, die ihn befähigen, dieses
Wissen und diese Technik
anzuwenden. Es ist die Art und
Weise, mit anderen umzugehen, sich
auf die Arbeit zu konzentrieren,
Pünktlichkeit, Ausdauer, auch das



Verarbeiten von Erfolg und
Misserfolg.

Ähnlich heißt ein guter Christ zu
sein, nicht bloß – gemäß der eigenen
Stellung in Kirche und Gesellschaft –
die Lehre über die Sakramente und
das Gebet sowie die allgemeinen
moralischen und beruflichen
Richtlinien zu kennen. Es geht um
ein viel höheres Ziel, nämlich
einzutauchen in das Geheimnis
Christi, seine Weite und Tiefe
erkennen (s.Eph 3, 18), zulassen, dass
Sein Leben in uns Gestalt annimmt,
sodass wir mit dem hl. Paulus sagen
können: Nicht mehr ich lebe,
Christus lebt in mir (Gal 2, 20). Das
heißt, alter Christus, ipse
Christus[v] werden, zulassen, dass
die Gnade uns nach und nach
umformt, um einszuwerden mit Ihm.
Die Gnade wirken lassen ist nicht
etwas rein Passives, es besteht nicht
nur darin, ihr keine Hindernisse in
den Weg zu stellen; denn der Heilige



Geist formt uns nicht ohne unsere
freiwillige Mitarbeit um. Aber es
genügt auch nicht, uns und unser
Leben dem Herrn hinzugeben, Ihm
unsere Entscheidungen und unser
Handeln zu schenken, sondern es
bedeutet auch, Ihm unser Herz zu
schenken, unsere Gefühle, ja sogar
unsere Spontaneität. Deshalb ist eine
gute intellektuelle und doktrinelle
Bildung unerlässlich, die das Denken
prägt und Einfluss auf unsere
Entscheidungen nimmt. Aber ebenso
nötig ist es, Tugenden zu erwerben.
Und genau darin besteht die Bildung.

Nicht selten begegnet man Leuten,
die befürchten, das Bemühen um
Tugenden könnte zu Voluntarismus
führen. Aber das stimmt so nicht.
Vielleicht steckt hinter dieser
Befürchtung ein falscher
Tugendbegriff, der hierin lediglich
das Ergebnis von Willenskraft sieht.
Man meint, wer einen starken Willen
hat, könne das moralische Gesetz



erfüllen, auch wenn dies der eigenen
Neigung widerspricht. Dies ist eine
weit verbreitete Meinung, die dem
Voluntarismus entstammt. Demnach
bestünde die Tugend in der
Fähigkeit, entgegen der eigenen
Neigungen zu handeln, wenn das
Sittengesetz es so verlangt. Darin
steckt natürlich ein Körnchen
Wahrheit, aber es ist eine verkürzte
Sicht, die aus den Tugenden kalte
Eigenschaften macht, die praktisch
zur Verleugnung der eigenen
Neigungen, Interessen und Gefühle
führen und schließlich aus der 
Gleichgültigkeit ein Ideal machen
würde. Als ginge es im inneren
Leben und in der Hingabe darum,
sich nicht mehr von dem angezogen
zu fühlen, was den eigenen
Entscheidungen hinderlich werden
könnte.

Ein solches Verständnis von Bildung
würde den Menschen nicht in seiner
Ganzheitlichkeit sehen. Verstand,



Wille und Gefühle würden nicht
gemeinsam wachsen, oder
miteinander im Einklang stehen. Sie
würden sich nicht gegenseitig
unterstützen, sondern eine dieser
Kräfte würde eine der anderen
erdrücken. Die Entfaltung des
inneren Lebens verlangt gerade
diese Integration. Sie führt nicht
dazu, Interessen und Gefühle zu
verlieren und bezweckt nicht, dass
uns innerlich nichts berührt, uns
Wichtiges unwichtig wird, wir nicht
mitleiden, uns nicht sorgen oder das
Schöne nicht empfinden. Sie führt im
Gegenteil dahin, das Herz zu weiten
zu, es von einer großen Liebe
erfüllen zu lassen. Von dort aus
betrachtet es alle Gefühle und sieht
sie in einem größeren
Zusammenhang, der hilft, mit den
Gefühlen umzugehen, die
Schwierigkeiten bereiten, und auch
den positiven übernatürlichen Sinn
unangenehmer Gefühle zu begreifen.



Das Evangelium führt uns das
aufrichtige Interesse des Herrn für
die Erholung der Seinen vor Augen: 
Kommt mit an einen einsamen Ort,
wo wir allein sind, und ruht ein
wenig aus! (Mk 6, 31) oder auch die
Antwort Seines Herzens auf das
Leiden Seiner Freunde wie Martha
und Maria (s. Joh 11, 1-44). Wir
können uns nicht vorstellen, dass es
Jesus Christus aufgrund Seiner
Einheit mit dem Vater gleichgültig
gewesen wäre, was in Seiner
Umgebung geschah. Der hl.
Josefmaria sprach von
leidenschaftlicher Liebe zur Welt[vi],
die dazu führt, das Herz in Gott zu
legen und um Seinetwillen in die
anderen, in die Arbeit, die uns
beschäftigt und in die apostolische
Arbeit, denn der Herr will uns nicht
trocken, steif, wie ein Stück leblose
Materie[vii]. Als verfügbar kann
man zum Beispiel nicht jemanden
bezeichnen, dem alles gleichgültig
ist, da er jegliches Interesse verloren



hat, vielleicht weil er sich
Unannehmlichkeiten ersparen
möchte für den Fall, dass man ihn
um etwas bittet, was ihm
widerstrebt. Ein schönes Beispiel für
Verfügbarkeit zeigt vielmehr
derjenige, der auf etwas Schönes,
Attraktives zu verzichten weiß, um
etwas zu tun, das Gott in dem
Moment von ihm erwartet, weil er
von Herzen wünscht, für Gott zu
leben. Er ist ein großherziger
Mensch, der sich für Vieles
interessiert und gute Ziele verfolgt,
die er aber wenn nötig hintanstellt.
Nicht weil er sie verleugnen würde
oder sie ihm gleichgültig wären,
sondern weil sein Wunsch, Gott zu
lieben und Ihm zu dienen, noch
größer ist. Dieser Wunsch ist nicht
nur größer, sondern er umschließt
alle anderen Interessen und gibt
ihnen Sinn.

Freude an den Tugenden haben



Die Ausbildung in den Tugenden
verlangt Kampf. Man muss die
eigenen Neigungen besiegen, wenn
sie sich dem Guten widersetzen. Das
ist der Anteil an Wahrheit des
reduktionistischen –
voluntaristischen – Konzepts von
Tugend, auf das wir uns oben
bezogen haben. Aber eigentlich
besteht Tugend nicht in der
Fähigkeit, sich den eigenen
Strebungen zu widersetzen, sondern
sie besteht darin, sie zu formen. Ziel
ist also nicht, in der Lage zu sein, die
Gefühle beiseite zu lassen, um sich
nach einer Regel, die von außen
kommt, zu richten, sondern vielmehr
die Gefühle so zu lenken, dass man
Freude hat an dem, was man tut.
Tugend ist die Freude am Guten, an
der Ausbildung – sagen wir es so –
des guten Geschmacks. (Wohl dem
Menschen), der Freude hat an der
Weisung des Herrn, über seine
Weisung nachsinnt bei Tag und bei
Nacht (Ps 1, 2). Die Tugend besteht



letztlich in der Formung der
Affektivität und nicht darin, sich
systematisch gegen sie zu wehren.

Solange die Tugend noch nicht
ausgereift ist, kann die Affektivität
dem Tun des Guten Widerstand
leisten. Diesen Widerstand zu
überwinden ist aber auch nicht das
Ziel der Tugend, sondern, Freude zu
finden am Tun des Guten. Wenn die
Tugend voll ausgebildet ist, kann es
weiterhin schwerfallen, das Richtige
zu tun, aber man tut es doch mit
Freude. Beispielsweise fällt es uns
wahrscheinlich immer schwer,
morgens pünktlich – heroische
Minute[viii] – aufzustehen. Vielleicht
wird nie der Tag kommen, an dem
wir beim Klingeln des Weckers nicht
Lust hätten, länger liegen zu bleiben.
Aber wenn wir uns
gewohnheitsmäßig bemühen, aus
Liebe zu Gott die Faulheit
überwinden, dann kommt der
Augenblick, in dem wir es doch



gerne tun, während das
Zugeständnis an die Trägheit uns
missfällt, einen schlechten
Nachgeschmack hinterlässt. Es ist
ähnlich wie bei einem im Grunde
ehrlichen Menschen, der sich
hinreißen lässt, im Supermarkt ein
Produkt einzustecken, ohne zu
bezahlen. Er weiß nicht nur, dass das
verboten ist, sondern er empfindet es
außerdem als hässlich, unmöglich
und völlig unpassend zu dem, was er
im Innersten möchte. Diese
Übereinstimmung der Gefühle, die
Freude an guten Handlungen
bewirkt und Abneigung gegenüber
dem Schlechten, ist nicht nur eine
Nebenwirkung der Tugend, sondern
ein ihr wesentlicher Bestandteil.
Deshalb befähigt uns die Tugend, das
Gute genießen zu können.

Das ist keine bloße Theorie. Im
Gegenteil, es hat sehr praktische
Konsequenzen zu wissen, dass wir
nicht kämpfen, um uns zu quälen,



sondern um zu lernen, uns am Guten
zu erfreuen, selbst wenn es uns
manchmal gegen den Strich geht.

Die Ausbildung der Tugenden in uns
bewirkt, dass wir lernen, die Gefühle
auf das zu zentrieren, was uns
wirklich im Tiefsten erfüllen kann
und dem einen sekundären Wert
einräumen – dem primären
untergeordnet -, was nur Mittel ist
und nicht Ziel. Wer lernt, tugendhaft
zu leben, lernt, glücklich zu sein,
nämlich genießen zu können, was
wirklich groß und wertvoll ist und
sich so auf den Himmel
vorzubereiten.

Da echte Bildung Wachstum in den
Tugenden bedeutet und die
Tugenden eine gewisse Ordnung
imBereich der Affekte voraussetzen,
ist somit klar, dass die Gefühlswelt
einer Erziehung bedarf. Vielleicht
könnte jemand hier einwenden, dass
bei seinen Bemühungen um die



Tugenden das Tun stärker im
Vordergrund steht als das Fühlen
und dass wir Tugend nennen, was
sich in gewohnheitsmäßigen
Handlungen zeigt. Das stimmt. Aber
die Tugenden lassen uns richtig
handeln, weil sie uns das Rechte 
fühlen lassen. Der Mensch will
immer das Gute. Das moralische
Problem besteht letztlich darin zu
wissen, warum das, was schlecht ist,
uns in konkreten Situationen als gut
erscheint. Dass dies geschieht, liegt
daran, dass die Unordnung der
Strebevermögen dazu führt, den
Wert zu übertreiben, zu dem uns
eine unserer Neigungen drängt. So
erscheint uns in dieser Situation ein
Gut anziehender als ein anderes, mit
dem es in Konkurrenz gerät. Dieses
Gut aber hat einen objektiv höheren
Wert, weil es dem gesamten Wohl
des Menschen entspricht. Zum
Beispiel können wir in bestimmten
Situationen vor der Frage stehen, ob
wir die Wahrheit sagen oder nicht.



Die natürliche Tendenz, die Wahrheit
zu sagen, stellt sie uns als gut dar.
Andererseits spüren wir die
natürliche Neigung, von anderen
geschätzt zu werden. Wenn wir
einmal den Eindruck haben, die
Wahrheit könnte uns in ein
schlechtes Licht rücken, ist es
möglich, dass uns die Lüge als
geeignete Lösung erscheint. Beide
Neigungen sind in Konflikt
miteinander geraten. Welche wird
den Sieg davontragen? Es hängt
davon ab, welche von beiden für uns
wichtiger ist, und in dieser
Beurteilung spielen die Gefühle eine
entscheidende Rolle. Wenn sie auf
das Richtige hingeordnet sind, helfen
sie der Vernunft zu erkennen, dass
die Wahrheit sehr wertvoll ist und
dass die Wertschätzung der anderen
nicht wünschenswert ist, wenn sie
die Leugnung der Wahrheit
erfordert. Die Liebe zur Wahrheit
über andere Güter zu stellen, die
auch attraktiv sind, darin besteht die



Aufrichtigkeit. Wenn aber der
Wunsch, gut dazustehen, stärker ist
als die Kraft der Wahrheit, dann
kann die Vernunft sich leicht irren
und obwohl sie weiß, dass es nicht
gut ist, urteilen, die Lüge sei
gerechtfertigt. Auch wenn wir genau
wissen, dass man nicht lügen darf,
kommen wir zu dem Schluss, dass es
in diesem Fall in Ordnung ist.

Die rechte Ausrichtung der Gefühle
hilft, das Gute zu tun; denn sie hilft
zunächst, das Gute wahrzunehmen.
Von daher ist es wichtig, die Gefühle
zu erziehen. Wie? Im nächsten
Leitartikel werden wir einige
Gedanken dazu darlegen. Hier
beschränken wir uns darauf, etwas
zu zeigen, dass zu wissen sich lohnt,
bevor wir uns mit diesem Thema
weiter auseinandersetzen.

Der Wille und die Gefühle

Wir haben festgestellt, dass eine
geordnete Gefühlswelt hilft, das Gute



zu tun. Das Gleiche gilt im
umgekehrten Sinn: Gut handeln hilft
auch, die Gefühlswelt richtig zu
ordnen.

Aus Erfahrung wissen wir – und es
ist gut, es nicht zu vergessen, wenn
wir vermeiden wollen, leicht in
Frustrationen und in Mutlosigkeit zu
fallen -, dass wir unseren Gefühlen
nicht direkt kontrollieren können.
Wenn uns Mutlosigkeit überkommt,
können wir dagegen nicht
unmittelbar angehen, etwa indem
wir uns entscheiden, froh zu sein.
Ähnlich ist es, wenn wir uns in
einem bestimmten Moment mutiger
fühlen wollen, weniger schüchtern
oder wenn wir wünschen, keine
Angst zu haben, uns nicht zu
schämen oder uns weniger stark
angezogen zu fühlen von Dingen, die
nicht in Ordnung sind. Ein anderes
Mal würden wir gerne problemloser
mit jemandem umgehen, gegen den
wir aus geringfügigen Gründen eine



gewisse Abneigung empfinden, aber
wir schaffen es nicht, sie zu
überwinden. Wir merken, dass der
Vorsatz, in Einfachheit mit diesem
Menschen umzugehen, das Problem
nicht löst.

Letztlich genügt die
Willensentscheidung nicht, damit die
Gefühle unseren Wünschen gefügig
sind. Dennoch bedeutet die Tatsache,
dass der Wille keinen direkten
Einfluss auf die Gefühle hat, nicht,
dass er gar keinen Einfluss auf sie
hätte.

In der Ethik wird der Einfluss des
Willens auf die Gefühle als politisch
bezeichnet, da er dem Einfluss
ähnelt, den ein Regent auf die
Entscheidungen seiner Untertanen
hat: Er kann sie nicht direkt
beeinflussen, da die Leute frei sind.
Wohl aber kann er Maßnahmen
ergreifen - beispielsweise die Steuern
reduzieren – in der Hoffnung, dass er



damit durch den freien Entscheid der
Bürger Erfolge erzielt – z. B. höheren
Konsum oder Kapitalanlagen. Auch
wir können Handlungen vollziehen,
aufgrund derer wir uns bestimmte
Gefühle erhoffen. So können wir
darüber nachdenken, wie gut die
apostolische Arbeit ist, die wir
starten wollen, um mit Kühnheit
finanzielle Unterstützung zu
erbitten. Wir können unsere
Gotteskindschaft betrachten in der
Hoffnung, dass ein beruflicher
Misserfolg uns weniger bedrückt.
Wir wissen auch, dass uns eine
bestimmt Menge Alkohol in einen
vorübergehenden Zustand der
Euphorie versetzen kann oder dass
wir in uns Reaktionen des Zorns
provozieren können, wenn wir
immer wieder darüber nachdenken,
wie schlecht wir behandelt wurden.
Das sind nur ein paar Beispiele für
den Einfluss, den der Wille indirekt
auf unsere Gefühlswelt haben kann.



Viel wichtiger noch ist der Einfluss,
den der Wille langfristig auf unsere
Affektivität ausüben kann; denn das
ist genau der Einfluss, der sie zu 
formen vermag. Wenn man über
diesen Prozess nachdenkt, merkt
man ganz deutlich, dass die
menschliche Person eine Einheit ist
und die Bildung ihr Ziel nur erreicht,
wenn sie Verstand, Willen und
Gefühle umfasst. Davon wird der
nächste Leitartikel handeln.

[i] Vom Vater, Pastoralbrief,
14.02.2017, Nr. 8.

[ii] s. 2. Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et Spes
(07.12.1965), Nr. 22.

[iii] Vom Vater, Pastoralbrief,
14.02.2017, Nr. 8.



[iv] Spur des Sämanns, Nr. 84: „Dein
Glück auf Erden ist eins mit deiner
Treue zum Glauben, zur Reinheit
und zu dem Weg, den Gott dir
bestimmt hat.“ s. auch z. B. 
Instruktion, Mai 1935/ 14.09.1950,
60;Instruktion 08.12.1941, 61; 
Freunde Gottes, 189.

[v] Christus Begegnen, Nr. 96.

[vi]Als Beispiel mag der Titel der
Homilie: Die Welt leidenschaftlich
lieben, in: Gespräche, Nr. 113-123
genügen.

[vii] Christus Begegnen, Nr. 183.

[viii] Der Weg, Nr. 206.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/zum-innersten-der-person-
gelangen-gefuehle-1-2/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/zum-innersten-der-person-gelangen-gefuehle-1-2/

	Bis zum Innersten der Person gelangen - die Rolle der Gefühle (I)

