
opusdei.org

Wir können den
lebenden Jesus in
unserem Alltag
„berühren“

Fernando Ocariz, der Prälat des
Opus Dei, im Gespräch mit
Teresa Gutiérrez de Cabiedes.
Teil-Veröffentlichung des
spanischen Originals am 14.
September 2017 in der
katholischen Wochenzeitung
Alfa y Omega, Madrid. Wir
bringen eine Übersetzung des
vollständigen Interviews.

15.10.2017



Die Hände ineinandergelegt steht er
da und spricht mit einem Lächeln, das
seine Worte schüchtern und zugleich
humorvoll wirken lässt. Mit seinen 72
Jahren spielt er beim Tennis eine
gekonnte Rückhand. Der
liebenswürdige Blick gleicht seine
zurückhaltende Ausdrucksweise aus.

In der jüngeren Geschichte unseres
Landes hat das Opus Dei eine tiefe
Spur hinterlassen. Nicht nur weil sein
Gründer, der ja auf allen fünf
Kontinenten ein gottgegebenes
Charisma entfaltet hat, aus dem
spanischen Aragonien kam. Vielmehr
zählt, dass das Opus Dei im Bereich
der Erziehung, in der Öffentlichkeit
und besonders im Alltagsleben
Tausender präsent ist. Das macht es
reizvoll, den Leiter einer neuen Etappe
genauer zu befragen.

Das Gespräch ist als Dialog von Herz
zu Herz angelegt. Die Leser sollen
wissen, dass wir den Heiligen Geist zu



Beginn nachdrücklich gebeten haben,
er möge unsere Worte segnen und
Widerhall in den Lesern finden lassen.
Die Fragende möchte eine von vielen
Fragenden sein, geradewegs und
konstruktiv, so vertrauensvoll und
freimütig wie möglich.

Mehr als hundert Tagen nach Ihrer
Wahl weiß ich nicht recht, ob ich
Ihnen zu der Bürde gratulieren
oder kondolieren soll, die nun auf
Ihren Schultern lastet. Wie erleben
Sie die spirituelle Vaterschaft
gegenüber Tausenden Menschen
weltweit?

Mir ist bewusst, dass ich eine große
Verantwortung übernommen habe,
bin aber innerlich ruhig. Vor allem
hilft mir zu wissen, dass Gott mit
jedem Auftrag auch die nötige Gnade
gibt, ihn auszuführen. Außerdem
bestärkt mich die Nähe und die
Zuwendung, die mich der Papst
anlässlich meiner Ernennung wie



auch später bei einem Besuch hat
spüren lassen. Auch weiß ich mich
vom Gebet und der Zuneigung vieler
Menschen getragen. Ich denke da an
den Brief eines kranken
Jugendlichem, in dem er mir sein
Leiden geradezu „darbrachte“. Und
ich denke an all die Mitglieder des
Opus Dei und viele andere. So
erkläre ich mir meine Gelassenheit
in den vergangenen Monaten.

Lassen Ihre Tennisgegner Sie nun
nach Ihrer Wahl zum Prälaten
häufiger gewinnen?

Das will ich nicht hoffen. Ich würde
es sowieso gleich merken, und das
Match würde uninteressant.

Ihre erste Pastoralreise führte Sie
kürzlich nach Spanien, wo Sie
Angehörige und Freunde des Opus
Dei besucht haben. Welche
Botschaft wollten Sie bei den
persönlichen Begegnungen
weitergeben?



Bei dieser Spanienreise wollte ich
vor allem daran erinnern, dass Jesus
Christus die Mitte unseres Lebens als
Christen einnehmen soll. Wie
Benedikt XVI. in seiner ersten
Enzyklika unterstrich und Papst
Franziskus gern wiederholt, hängt
der Christ keiner Idee oder
irgendeiner Lehre an, sondern folgt
einer Person und liebt sie: Christus!
Das wollte ich bei der Reise
unterstreichen. Dabei habe ich den
Akzent auf den Geist gelegt, wie er
dem Opus Dei eigen ist, nämlich dass
wir die Liebe Christi in das
gewöhnliche Leben hineintragen
sollen, in die Familie, in die Arbeit, in
den Umgang mit unseren Freunden.

In Spanien hat das Opus Dei viel
geistliche und soziale Frucht
getragen. Aber es hat auch manche
Kontroverse ausgelöst. Viele haben
durch dieses Charisma zu Gott
gefunden und sind glücklich. Es
gibt aber auch eine Menge



Menschen, die teilweise öffentlich
berichten, ihre Zeit im Werk habe
sie tief verwundet. Ist da etwas
falsch gelaufen?

Über die 22 Jahre, die ich an der Seite
von Don Javier [Anm. d. Übers:
Bischof Echevarría, dem früheren
Prälaten] gearbeitet habe, habe ich
hören können, wie er Menschen um
Verzeihung bat, die sich vom
Verhalten eines seiner Kinder im
Werk verletzt fühlten. Ich schließe
mich dieser Bitte um Verzeihung an
und wünsche ihnen aus ganzem
Herzen, ihre Wunden mögen heilen
und ihr Schmerz ein Ende finden.

Der heilige Josefmaria hat oft
bemerkt, wie gerne er alle habe, die
irgendwann an der Bildungsarbeit
des Opus Dei teilhatten, und sei es
nur für kurze Zeit. Umso mehr kann
man sich vorstellen, wie sehr er
Menschen schätzte, die einmal dem
Opus Dei angehört hatten. Seine



geistige Vaterschaft war tief
empfunden: Man hört nie auf, einen
Sohn oder Bruder zu lieben.

Man muss zwei Ebenen
auseinanderhalten: Auf der einen
Seite steht die Botschaft des Opus
Dei, die einen offenen Weg in die
Nachfolge Christi weist. Auf der
anderen Seite sind da die Aktivitäten
der Personen und der Zentren des
Opus Dei, auf die die jeweiligen
Umstände und Eigenarten natürlich
Einfluss nehmen. Bei so vielen
Beteiligten und Aktivitäten und trotz
allen guten Willens ist es gewiss zu
Verfehlungen, Unterlassungen,
Fahrlässigkeit und
Missverständnissen gekommen. Für
jede einzelne möchte ich um
Vergebung bitten.

Sie sprechen von Vergebung. Eine
der Segnungen unseres Glaubens
ist es zu wissen, dass uns Gottes
Erbarmen trotz unserer Fehler



annimmt, selbst wenn sie seinen
Namen beflecken. Es war vielleicht
der erfreulichste Moment unserer
Geschichte, als Papst Johannes
Paul II. im Namen der Kinder der
Weltkirche aller Zeiten um
Verzeihung bat.

Mir scheint, dass wir die Bitte um
Vergebung nicht vom Lobpreis Gottes
als Zeichen der Danksagung trennen
dürfen. Dank für alle Gaben, die uns
Gott in seinem Erbarmen
unaufhörlich schenkt. Sie erreichen
uns durch menschliche Vermittlung,
die auf diese Weise zu einem
Werkzeug göttlichen Handelns wird.

Diese beiden Dimensionen hat uns
der heilige Johannes Paul II. zeit
seines Lebens großartig vorgelebt.
Sie müssen stets gegenwärtig
bleiben, wenn wir die
Hochherzigkeit Gottes und die
Armseligkeit der Menschen
betrachten. So war es auch an jenem



Tag der Vergebung, den er im
Rahmen des Großen Jubiläums 2000
angesetzt hatte. Und Benedikt XVI.
hat bekräftigt, dass Vergebung die
einzige Kraft ist, die das Böse zu
bezwingen und die Welt verändern
kann. An erster Stelle müssen wir
Gott um Vergebung bitten.
Außerdem denke ich, dass wir selbst
versuchen müssen, in unserem
eigenen Leben laufend um
Vergebung zu bitten und selbst zu
vergeben. Wir bitten ja täglich im
Vaterunser darum. Aber in der
Praxis vergessen wir es dann allzu
oft. Sicherlich müssen wir bei der
Wahrheit bleiben und können nicht
etwa um Vergebung bitten, indem
wir andere in einem oberflächlichen 
Meaculpismus indirekt und
ungerechterweise beschuldigen.
(Anm. d. Übers.: Von lat. „mea culpa“
– meine Schuld; eine Methode
vermeintlicher Selbstbezichtigung.)
Doch vergeben und um Vergebung
bitten sind christliche Haltungen, die



den Menschen nicht demütigen
sondern erheben.

Im Westen erstarrt das
Christentum in einem
besorgniserregenden Winter an
Berufungen. Zugleich keimt ein
Frühling in der Kirche und schenkt
Hoffnung auf Früchte in
Gemeinschaften, die eine
erneuerte Pädagogik des Glaubens
reifen ließen. Der Heilige Geist hat
von einer höchst voluntaristischen
Askese weggeführt, hin zu einer
vertieften Sicht der
unentgeltlichen Liebe Gottes. Gott
geht uns entgegen. Er will nicht,
dass wir ihn mit unseren
Leistungen für uns einnehmen,
sondern nutzt unsere Armut, um
sein Erbarmen über uns
auszubreiten. Wie verwirklicht
und wie verkündet das Opus Dei
heute diese Beziehung zu Gott?



Der Geist des Opus Dei gründet auf
einem lebendigen Bewusstsein
unserer Gotteskindschaft. In
„Freunde Gottes“ schrieb der heilige
Josefmaria: „Gott ist ein Vater voll
von Zartgefühl und unendlicher
Liebe. Nenne Ihn Vater oftmals
während des Tages. Sage Ihm – du
allein, in deinem Herzen –, dass du
Ihn liebst, Ihn anbetest, dass du dich
stolz und stark fühlst, weil du sein
Sohn bist.“ Das ist die Richtung, in
der das Opus Dei die Beziehung zu
Gott verkündet. So heißt es bei
Johannes: „Seht, wie groß die Liebe
ist, die der Vater uns geschenkt hat:
Wir heißen Kinder Gottes, und wir
sind es“ (1 Joh 3,1).

In einer Welt, die sich oft genug in
einer Kultur des Klagens verfängt,
ist dieses Auskosten von Vaterliebe
der wahre Schlüssel zu gelebter
Hoffnung.



Auf diese wunderbare Realität
müssen wir immer bauen, ganz
besonders heute zutage. Sie hilft,
allen Pessimismus zu überwinden,
der uns angesichts der Probleme des
Lebens beschleichen kann –
einschließlich unserer eigenen
Fehler. Sie hilft über die
Schwierigkeiten bei der
Evangelisierung hinweg und sogar,
wenn uns die Lage der Welt ganz
allgemein bedrückt. Unser Leben ist
kein Kitschroman, sondern eine Art
Heldengedicht. Die Gewissheit, dass
wir Kinder Gottes sind, hilft uns
vertrauensvoll, dankbar und froh zu
leben, gerade in unserer Welt mit all
ihrer Not und mit all ihrer Schönheit.
Der Weltfriede hängt mehr von dem
ab, was jeder von uns in seinem
normalen Leben dazu beiträgt –
wenn er lächelt, verzeiht und sich
selbst nicht so wichtig nimmt – als
von zwischenstaatlichen
Verhandlungen, so notwendig und
wichtig sie sind.



Von Ihrem ersten Hirtenbrief als
Prälat an betonen Sie immer
wieder die zentrale Stellung Jesu
Christi. Wenn wir nicht in eine
christliche Ideologie oder gut
gemeinte Rituale abgleiten wollen,
müssen wir die Liebe Gottes
immer wieder persönlich erfahren
und in ihr leben. Nur als
Konsequenz daraus können in der
Kirche immer wieder christliches
Leben und die Fülle der Gnade
aufblühen. Wie will das Opus Dei
dieses Kerygma der
unerschöpflichen Guten Nachricht
verkünden?

In erster Linie durch ehrliche
Freundschaft von Mensch zu
Mensch, die stets beide bereichert.
Das beiderseitige Zeugnis und der
Austausch eigener Erfahrungen sind
von wesentlicher Bedeutung für die
Evangelisierung. Das ist weit
wirksamer als theoretische Diskurse.
Natürlich schließt das keineswegs



vielfältige persönliche Initiativen
aus, aus denen dann auch
unterschiedliche Aktionen der
Evangelisierung erwachsen können
wie zum Beispiel Bildungs- und
Sozialwerke. Mitunter übernimmt
die Prälatur die Verantwortung für
die christliche Ausrichtung solcher
Werke und stellt ihre geistliche
Betreuung durch Priester des Opus
Dei sicher.

Das Opus Dei war in der Kirche als
prophetischer Aufbruch
entstanden. Aber dann fiel der Tod
des Gründers mit den ersten
Jahren des nachkonziliaren
Tsunami zusammen. Da war es
logisch, dass sich das Werk an die
Fundamente klammerte. Kann es
sein, dass es bei so viel Verwirrung
und Chaos, wie sie das Schiff Petri
durchgemacht hat und
durchmacht, immer noch
spalterische Kapricen gibt?



Die Treue zu Gott hat die gesamten
zwanzig Jahrhunderte Christentum
erleuchtet. Stets hat die Treue zum
christlichen Glauben, die ja Treue zu
Jesus Christus ist, Dynamik,
Erneuerung und Umgestaltung
bewirkt. Ich denke, dass nach dem
Zeiten Vatikanum die Versuchung zu
spalten, die Sie erwähnen,
tatsächlich aufgekommen ist, als die
Konsequenzen der „Hermeneutik des
Bruchs“ sichtbar wurden, von der
Benedikt XVI. in einer berühmten
Rede gesprochen hat.

Jedenfalls sind Bruch und Spaltung
konjunkturabhängige Reaktionen,
die es zu überwinden gilt. Beide sind
Folgen einer politisch dialektischen
Geisteshaltung, die der Kirche fremd
ist. In der Kirche gibt es keine
Parteiungen oder Parteien –
beziehungsweise dürfte es nicht
geben, vielmehr Einheit innerhalb
des legitimen Pluralismus.



Der Relativismus verwüstet unsere
orientierungslose Gesellschaft. Das
Opus Dei ist „berühmt“ für seine
Treue zu Kirche und Papst. In
derart aufgewühlten Zeiten ist das
ein Segen. Mitten im Sturm gibt die
Betonung der Glaubenslehre
Sicherheit, kann aber auch in
Reglementierungsstreben enden.
Wie lässt sich unverbrüchliche
Treue gegen Gottes Gesetz mit der
fröhlichen Freiheit der Kinder
Gottes verbinden?

Viele Probleme entstehen, wenn wir
Scheinalternativen aufbauen oder
die Realität auf dialektisch
vereinfachte Stereotype reduzieren.
Treue oder Kreativität, Orthodoxie
oder Freiheit, Lehre oder Leben… Ich
denke, wir sollten uns einer Haltung
befleißigen, die beides einbezieht
und sicher sehr christlich ist. Die
Wirklichkeit lässt sich nicht in ein
System einander ausschließender
Kategorisierungen einsperren. Sie



nötigt uns Ausgewogenheit,
Mäßigung, Einbindung anderer ab
und wird sich am Ende sehr positiv
auswirken, auch auf die
zwischenmenschlichen Beziehungen.

Die Dialektik führt in der Tat zu
Kurzschlüssen. Betrachten wir das
Ganze aus einem integrativeren
Blickwinkel. Sie hören gerne
Beethoven. Wie kann man der
Partitur folgen, wenn man sie
gleichzeitig interpretiert?

Ich halte die Treue zur
Glaubenslehre und die Offenheit
gegenüber den Eingebungen des
Geistes für voll und ganz
miteinander vereinbar. Die
Geschichte der Kirche bestätigt das.
Ohne ihre Identität zu verlieren, ist
sie doch ständig neu. In diesem
Kontext scheint mir die Freiheit des
Geistes besonders wichtig zu sein. Sie
besteht offensichtlich nicht in der
Abwesenheit von Pflichten und



Bindungen, sondern in der Liebe.
Augustinus sagt es mit dem
berühmten Satz: „Liebe und tu, was
du willst.“ Und Thomas von Aquin
schreibt in anderer Fachsprache: „Je
mehr Liebe man hat, umso mehr
Freiheit hat man.“

Demnach hieße kreative Treue,
frei sein zu lieben, indem man sich
der immerwährenden Neuheit des
Geistes öffnen will…

Sicherlich ändert sich die Art und
Weise, sich auszudrücken und zu
handeln, aber der Kern, der Geist,
bleibt unverändert. Treue besteht nie
in mechanischer Wiederholung,
sondern erwächst aus der
Anwendung desselben Geistes auf
unterschiedliche Gegebenheiten.
Dabei wird man manches Mal auch
Nebensächliches beibehalten, doch
andere Male hat man Anlass, es
abzuändern. Insoweit ist ein
gelassenes und offenes



Unterscheidungsvermögen im Licht
des Heiligen Geistes von
fundamentaler Bedeutung –
insbesondere, um die Grenze
zwischen Nebensächlichem und
Wesentlichem zu erkennen, die
mitunter nicht klar zutage liegt.

Ein weiteres Risiko für unsere
Kirche besteht im doktrinären
Übereifer von immer mehr
Menschen, die sich in einem
Rationalismus verfangen haben,
der die sinnenhafte Dimension des
persönlichen Verhältnisses zu Gott
übergeht. Als glitte ein
Glaubensleben aus dem Herzen
bereits in Gefühlsduselei ab. Oder
trauen Sie sich als Physiker zu,
Gott mit Hilfe einer
mathematischen Gleichung
näherzukommen?

In den Jahren meines
Theologiestudiums hat mich die
Nähe zu bestimmten Menschen



gelehrt, das Licht des Glaubens auch
beim vernunftgemäßen Denken hoch
zu veranschlagen. Aber stets, ohne
die sinnenhafte Seite, das Herz und
die Gefühle abzuwerten, die ja
zutiefst menschlich sind. Unser Gott
ist uns immer nahe. Gerade in der
Eucharistie kommt Jesus Christus
unserem Herzen ganz nahe.

Die Wiedergewinnung fruchtbarer
Stille dürfte eine der
provokantesten
Herausforderungen unserer
Epoche an uns sein. Was die
Bildung von Christen angeht, die
dazu berufen sind, mitten in der
Welt in der Gegenwart Gottes zu
leben, kennt sich das Opus Dei
bestens aus. Einen besonders
kurzer Weg zu diesem Ziel hat uns
der heilige Josefmaria geschenkt:
Er lädt dazu ein, sich in das
Evangelium hineinzuversetzen,
der bleibenden Quelle der
Weisheit und des Friedens, so als



sei man eine weitere Figur in ihren
Berichten. Wie kann man den
lebendigen Jesus heute und jetzt
berühren?

Als der heilige Josefmaria riet, sich in
die Episoden des Evangeliums
hineinzuversetzen, gab er seine
eigene Erfahrung weiter. Gott hatte
ihm einen lebendigen Glauben an die
Menschwerdung geschenkt, aus der
seine glühende Liebe zu unserem
Herrn erwuchs. So folgte er Jesus auf
dessen Erdenwegen und sah in
seinen Spuren den eigenen Weg
vorgezeichnet. Jesus Christus, der
Gott ist und Mensch: Der als Mensch
unter den Menschen lebt, der
heranwächst, der erzogen wird, der
im Schoße einer Familie lebt, der
arbeitet, der Freunde hat, der mit
seinen Nachbarn redet, der leidet
und weint... Er zeigt uns den Wert
alles Menschlichen vor Gottes
Angesicht. Und er zeigt uns, dass
unser normales Leben deshalb



göttlichen Wert hat, wenn wir es nur
in Einheit mit ihm leben. Auf diese
Weise können wir den lebenden
Jesus in allen Situationen unseres
Alltagslebens „berühren“. Und das
besonders da, wo sich die Präsenz
des Herrn deutlich zeigt: in den
Kindern, in den Armen, weil er sich
vor allem mit ihnen identifizieren
wollte, in den Kranken, die der Papst
„das leidende Fleisch Christi“ nennt,
und wie gesagt am intensivsten in
der Eucharistie.

Das Opus Dei steht im Ruf einer
kompakten Einheit. Das ist gewiss
verdienstlich. Dagegen sind
Weisen gesunder Selbstkritik nicht
gerade leicht zu entdecken. Zu
Beginn Ihres ersten Schreibens an
die Gläubigen des Werkes
sprechen sie viele gute Werke an –
wirklich gute Werke, die Ihr
gemeinsam gewirkt habt. Nur
frage ich mich, ob die Bezugnahme
auf das Gute und Ideale – die nötig



ist, wie ich sehr wohl verstehe –
nicht doch ein Nährboden der
Selbstgefälligkeit werden oder zu
einem Denken in Idealen verleiten
kann, das das, was man gemäß
dem göttlichen Charisma zu sein
erstrebt, mit dem verwechselt, was
man gemäß dem oft armseligen
menschlichen Tun in Wirklichkeit
ist.

Selbstgefälligkeit ist eine Gefahr für
jeden, der Gutes tun will. Und genau
wie alle anderen müssen auch wir
im Opus Dei davor auf der Hut sein.
Wie zuvor erwähnt habe ich über
zwanzig Jahre eng mit Don Javier
zusammengearbeitet. Er sagte uns
immer wieder, dass wir weder
besser sind als andere, noch uns
besser vorkommen und dass jeder
von uns fähig ist, die schlimmsten
Sachen zu machen. Aber persönliche
Demut reicht nicht. Es gibt auch eine
kollektive, geradezu institutionelle
Demut, die sich auf vielfältige Weise



äußert: Etwa in der Art, wie man
redet oder wie man seine aufrichtige
Wertschätzung für das Tun anderer
kundtut und so weiter. Insofern ist es
keine Selbstlob, wenn man Gutes
anerkennt, sondern Dank an Gott,
der es uns gewährt. Ich bitte Gott,
dass er uns von der Selbst-
Beweihräucherung befreit, vor der
uns Don Javier oft und eindringlich
warnte. Auch darin folgte er dem
heiligen Josefmaria.

In diesem Sinne finde ich es sehr
schön, dass Sie von einem kleinen
Teil der Kirche (partecica de la
Iglesia) sprechen, wenn Sie das
Opus Dei meinen. kirchliche
Familien, die der Heilige Geist
erdacht hat, laufen gelegentlich
Gefahr, nicht über ihren
Tellerrand hinauszuschauen. In
ihrer Kurzsichtigkeit verehren sie
nur die Institution, das eigene
Charisma, den eigenen Gründer...
Wie kann man vermeiden, seine



Hausmarke zu bewerben, ohne
vorrangig auf das Antlitz Gottes
und auf die Einheit mit der Kirche
zu schauen?

Der Ausdruck „partecica de la
Iglesia“ stammt vom heiligen
Josefmaria, der den volkstümlichen
Diminutiv seiner Heimatregion
Aragonien nutze, um seiner Aussage
einen affektiven Unterton zu geben.
Die Versuchung zur
Selbstbezogenheit lauert jedem auf,
sei es aus übertriebener
Begeisterung oder aus Unkenntnis
anderer Realitäten oder aus einer
gewissen Eitelkeit. Vor dieser Gefahr
hat uns der heilige Josefmaria
gewarnt, indem er uns oft daran
erinnerte, dass das Werk
ausschließlich dazu da ist, der Kirche
so zu dienen, wie sie will, dass man
ihr dient. Der Kirche dienen ist ein
notwendiger Ausdruck der Liebe zu
Jesus Christus. Wenn sich ein jeder



von uns sein Leben lang daran hält,
sind wir auf dem richtigen Weg.

Ich frage mich manchmal, ob wir
bei all unserem Beten für die
Einheit der Christen nicht die
„innerkirchliche Ökumene“
vergessen. Zum Beispiel ist die
Familie eines der großen Opfer
unserer Gesellschaft und leider
auch unserer Kirche. Etwa nach
dem Muster einer Frage, die
kinderreiche Familien in Spanien
oft zu hören bekommen: „Vom
Opus oder von den Kikos?“ (Anm.
d. Übers.: Kürzel für den
Neokatechumenalen Weg des
Gründers Kiko Argüello.) Aber
viele Normalchristen haben den
Eindruck, dass die einen wie die
anderen nur den eigenen Weg im
Sinn haben. Wie kann man
erreichen, dass jeder – in aller
Treue zu den empfangenen
Gnaden – lernt, den Reichtum der
anderen als eine Frucht des



vielfältigen Handelns Gottes zu
lieben?

Man kann nur lieben, was man
kennt. Viele Spaltungen und
Missverständnisse im Schoß der
Kirche sind mit mangelhaftem
Wissen zu erklären, wären aber
durch größere Wirklichkeitsnähe
guten teils zu lösen. Außerdem heißt
Liebe zu Jesus Christus Liebe zu
allen, besonders zu denen, die ihr
Leben auf die eine oder andere
Weise dem Dienst am Evangelium
widmen. Daneben baut auch die
Freude ehrliche Brücken über die
Unterschiede zwischen den
Menschen hinweg.

Um beim gegenseitigen
Kennenlernen zu bleiben – zuerst
der Nächsten im Glauben, hier
eine Hypothese. Was wäre, wenn
ihr gemeinsam eine Initiative
organisieren würdet? Zum Beispiel
wenn ein Familien-Event von



Neokatechumenalen und
Gläubigen des Opus Dei zusammen
auf die Beine gestellt würde oder
wenn die Gioventú Studentesca
von Comunione e Liberazione an
einem UNIV-Kongress teilnähme
oder wenn ihr Schulter an Schulter
mit den Fokolare einen
interreligiösen Akt veranstalten
würdet?

Wie Papst Franziskus mahnt, laufen
wir Katholiken Gefahr, das Apostolat
auf Strukturen, Aktivitäten und
Events zu reduzieren, die sich oft
genug nicht besonders eignen, Herz
und Kopf derjenigen zu erreichen,
die Jesus Christus nicht kennen. Das
Wichtigste im Opus Dei ist, gute
christliche Bildung zu erteilen, so
dass jeder einzelne frei und initiativ,
das heißt individuell handeln kann.
Die möglichen Treffen, die Sie
genannt haben, mögen hie und da
nützlich sein und finden auch
gelegentlich statt, speziell, wenn es



der Papst oder Bischöfe sind, die die
Initiative ergreifen. Über solche
Treffen hinaus, sollten wir uns
jedenfalls überwiegend da begegnen,
wo jeder seine normalen Aktivitäten
entfaltet: In den Bereichen Beruf,
Erziehung, Kultur, Geschäftsleben,
Politik. Dort sind schon Katholiken
mit unterschiedlichen
Einfühlungsgaben tätig, und dort
können wir in unzähligen
Evangelisierungs-Aktivitäten
zusammenarbeiten: mit
ökumenischem Gespür, Hand in
Hand mit anderen Christen, geistig
offen und in enger Verbindung mit
vielen Menschen guten Willens.

Die nächste Synode der Kirche
wird sich der Berufung junger
Leuten widmen. Um dieses Thema
hat es Polemiken mit dem Opus Dei
gegeben. Ein gut gemeinter
apostolischer Eifer hat
Entscheidungen zur Hingabe
„erzwungen“ oder die Mission zu



einer Aufgabe gemacht, über
deren Ergebnisse man
Rechenschaft abzulegen hat. Falls
es so gewesen ist: Wie kann man
verhindern, dass es wieder
passiert? Wäre es fruchtbar, den
Proselytismus zu überwinden und
ein Apostolat der „Ansteckung“ zu
fördern?

Benedikt XVI. und Franziskus haben
das Wort Proselytismus in dem
negativen Sinne benutzt, den es in
jüngerer Zeit besonders im Bereich
der Ökumene angenommen hat, und
sehr treffend erläutert, worin das
christliche Apostolat besteht.
Natürlich war der Sinn keineswegs
negativ, in dem der heilige
Josefmaria den Ausdruck
„Proselytismus“ gebrauchte.
Schließlich war er ein entschiedener
Verfechter der Freiheit. Womöglich
haben einige manchmal die Fehler
begangen, die Sie erwähnen. Dabei
fällt mir eine kleine Begebenheit ein,



die in einer Reihe mit vielen anderen
praktischen Äußerungen dieser
Freiheitsliebe des heiligen Josefmaria
steht und die ich für sehr
bezeichnend halte. Als ihn einmal
eine werdende Mutter um seinen
Segen für ihr Kind bat, segnete er sie
mit den Worten: „Sei ein guter
Freund der Freiheit!“

Vielleicht sollte es das Ziel sein,
dass sich die anderen fragen: Von
wem haben diese Leute bloß die
Freude und die Liebe, die sie
ausstrahlen?“

Tatsächlich geht es nicht so sehr
darum, Apostolat zu betreiben als
Apostel zu sein. Deshalb wiederhole
ich, dass das Zeugnis absolut
notwendig ist. Das schließt aber die
ausdrückliche Weitergabe des
Evangeliums nicht aus, sondern
erfordert sie – erfordert den
Vorschlag, Jesus Christus
nachzufolgen. Das kann nur aus der



Liebe zu den anderen erwachsen
und muss im vollen Respekt vor
ihrer Intimität und ihrer Freiheit
geschehen. Wie immer ist auch hier
das Vorbild Jesu erhellend und
entscheidend. Nicht nur, dass er „auf
Erden wandelte und Gutes tat“,
vielmehr war er sehr entschieden
und direkt in seinen konkreten
Vorschlägen: „Folge mir!“; „Bekehrt
euch und glaubt an das Evangelium!“

Das Opus Dei ist durch seine
Aufwendungen im
Erziehungswesen auf allen Ebenen
und in allen Kontinenten zu einer
Bezugsgröße geworden. Wie kann
man in der Welt leben, ohne zu
verweltlichen? Manchmal dringt
Erfolgsdenken in Unternehmungen
ein, die von religiösen
Institutionen geführt werden, so
dass der Gewinn von Exzellenz
oder fassbare, von Rankings
prämierte Verdienste an die erste
Stelle rücken. Wie kann man



verhindern, dass die eigentliche
Sendung schließlich verdeckt wird:
Indem man immer mehr und
immer besser die Schönheit des
Antlitzes Gottes aufzeigt?

Vorhin habe ich auf die Gefahr
dialektischer Stereotype verwiesen.
Wenn Leute vom Opus Dei
Bildungseinrichtungen aufbauen,
denke ich, dass es ihnen um
zweierlei geht, exzellente
professionelle Qualität und
exzellente christliche Erziehung zu
bieten, bei der sie stets die Freiheit
ihrer Schüler, Studenten und deren
Familien achten. Das steht nicht nur
nicht im Widerspruch zueinander,
sondern ihre christliche Einstellung
erfordert beides. Aus anderer
Perspektive formuliert geht es
darum, mit Taten zu bestätigen, dass
der Umstand Christ zu sein kein
Grund ist, die Dinge im natürlich-
menschlichen Bereich schlampig zu
betreiben – ganz im Gegenteil.



Ich fürchte, mich nicht richtig
ausgedrückt zu haben. Es geht
nicht so sehr um die Alternative
„entweder menschlichen Gewinn
erzielen oder Gott aufweisen“.
Auch habe ich nicht speziell die
Apostolate des Opus Dei im Blick.
Wir leben in einem Klima
kämpferischen Laizismus, in dem
wir leicht denken könnten, Gott
auch nur zu nennen, könne
gefährlich werden, sodass wir ihn
lieber ganz klein schreiben oder
am Ende nur noch als falsches
Etikett an unsere Ware heften. Auf
welche Weise können wir die
Herausforderung bestehen,
natürlich, begeistert und ohne
Komplexe von ihm zu sprechen,
der die gesegnete Liebe ist, die
unser Leben und unsere
Unternehmungen erhält.

Gewiss haben wir das Gefühl,
unsichere Zeiten zu durchleben.
Gleichzeitig gewahrt man einen



starken Wunsch nach Veränderung.
Unsere Welt scheint sich von Gott
fortzubewegen, und trotzdem ist
großer Durst nach Spiritualität
festzustellen… Wir fürchten
Konflikte und sehnen uns nach
Frieden. Auch in dieser Zeit, in der
wir nun einmal leben, handelt Gott:
Stellen wir uns dem, was er heute,
was er in diesem Moment tut! Sollen
heutige Denker doch sagen, dass sich
die Beziehungen unter den
Menschen in unserer Gesellschaft
auflösen, und sollen sie unser
Scheitern in Beliebigkeit und
Oberflächlichkeit feststellen. Uns
kann das nicht pessimistisch
stimmen und verbittern, sondern
anspornen, unsere Mitmenschen mit
der Freude des Evangeliums
anzustecken.

Sollten wir dann nicht damit
anfangen, die Gnade wichtiger zu
nehmen als Zahlen? Wenn wir als
Christen in der Minderheit sind,



aber mit dem unschlagbaren
Glauben eines winzigen
Samenkorns leben…

Ich bin überzeugt, dass es heute zu
den größten Herausforderungen der
Kirche gehört, jedem einzelnen
Hoffnung zu geben, besonders den
Jüngeren, den Leidenden und
zerbrechenden Familien, den Opfern
nicht nur der materiellen Armut,
sondern auch der, die so oft als
Vereinsamung und existentielle
Leere auftritt. Diese
Herausforderung müssen wir
annehmen. Und wir müssen mit
unseren persönlichen Begrenzungen
und Sünden rechnen. Beides ist nur
möglich, wenn wir selbst unter dem
erbarmenden Blick Jesu wieder
aufleben und ihn bitten, uns zu
unseren Zeitgenossen zu senden,
damit wir ihnen seine Liebe bringen.

Die Kirche wollte für das Werk die
Formel einer Personalprälatur im



Dienste an der Weltkirche und den
Teilkirchen. Trotzdem wird es
nicht selten für eine
außerdiözesane Struktur gehalten.
Zugegeben, viele Priester der
Prälatur lindern den Mangel an
Diözesanpriestern. Nun wird den
Gläubigen der Prälatur ihre
Bildung aber in eigenen Zentren
vermittelt. Außerdem haben sie
eigene Beichtväter und eigene
apostolische Werke. Das kann in
der Praxis begünstigen, dass sich
ihr Leben am Rande des
pfarrlichen Gemeindelebens
abspielt. Was kann helfen, dass sie
lebendige Steine im Bau der Kirche
werden – tragende Teile, keine
Anbau-Elemente?

Ein solcher Eindruck mag entstehen,
wenn man im Zusammenhang mit
dem Werk hauptsächlich an die
Priester der Prälatur oder die
Numerarier denkt. Aber die meisten
Angehörigen des Opus Dei sind



Supernumerarier, die sich aktiv am
Leben ihrer Pfarreien beteiligen.
Wieviel Zeit sie dafür aufbringen,
richtet sich nach der Vereinbarkeit
mit ihren beruflichen und familiären
Pflichten. Das ist nicht immer leicht,
doch tut ein jeder, was er kann.

Auf der anderen Seite widmen sich
die Diözesanpriester, die Mitglieder
der Priestergesellschaft vom Heiligen
Kreuz sind, voll und ganz den
pastoralen Aufgaben ihres Bistums.
Ich nehme an, dass diese wohl noch
wenig bekannte ekklesiale
Dimension im Laufe der Zeit
deutlicher wird.

Manchmal verlieren wir aus dem
Blick, dass die Kirche der
mystische Leib Christi ist. Und dass
jeder einzelne mit seiner Berufung
über die Gemeinschaft der
Heiligen zu diesem Gnadenstrom
beitragen kann. Doch frage ich
mich, ob nicht eine weitere der



großen Aufgaben unserer Kirche
darin besteht, dass sich die
Pfarrgemeinden durch die
Charismen mehr und besser
beschenken lassen, die der Heilige
Geist weckt. Ich fürchte, dass auf
beiden Seiten weit mehr
Anstrengungen nötig sind,
Vorurteile zu überwinden und auf
einander zuzugehen.

In diesem Sinne kann uns ein
Wechsel der Einstellung helfen. Statt
zu vorzurechnen, was jeder tut, dem
Herrn danken, dass wir alle unsere
Beiträge leisten. Meines Erachtens
habe ich mich in meinem ersten
Brief als Prälat in dieser Beziehung
deutlich ausgedrückt: Ich möchte
„einige Gläubige der Prälatur,
Mitarbeiter und junge Leute …
ermuntern, dass sie sich anbieten,
aktiv und mit voller persönlicher
Freiheit und Verantwortung
Katechesen, Ehevorbereitungskurse
und soziale Aufgaben in den



Pfarreien zu unterstützen oder wo
immer es nötig ist. Das ist zu
befürworten, solange es sich um
Aufgaben handelt, die zu ihrer
Grundverfassung als echte Laien mit
echt laikaler Denkweise passen.
Dabei hängen sie natürlich in keiner
Weise von der Leitung der Prälatur
ab. Zugleich möchte ich ganz
ausdrücklich die Ordensleute
würdigen, die so viel Gutes für die
Kirche und die Welt getan haben und
weiterhin tun. ‚Wer den Ordensstand
nicht liebt und verehrt, ist kein gutes
Kind von mir‘, hat uns unser Vater
gelehrt. Außerdem denke ich gern an
so viele Ordensleute und
Diözesanpriester, deren Berufung in
der hilfreichen Atmosphäre des
Werkes aufgekeimt ist.

Mir fällt noch etwas ein, was beim
Werk oft infrage gestellt wird, ein
Aspekt seiner pastoralen Praxis.
Geht die Tatsache, dass Männer
und Frauen getrennt sind, so



wirksam und nötig das manchmal
ist, auf einen Zug des Gründungs-
Charismas zurück? Kann das nicht
unnatürlich wirken, wenn keine
Ausnahmen zugelassen werden?
Von außen kann das so aussehen,
als würden dadurch gesunde
Initiativen erstickt, die auf
natürliche Weise entstehen und /
oder das Miteinander der
Jugendlichen beziehungsweise die
spirituelle Gemeinschaft der
Ehepaare erleichtern …

Die Trennung von Frauen und
Männern beschränkt sich im Werk
auf die Bildungsmittel, die Zentren,
in denen sie stattfinden, und auf die
Organisation der verschiedenen
Apostolate. In diesen Fällen gehört
die Trennung aus Gründen
pastoraler Erfahrung zum
Gründungs-Charisma, auch wenn ich
verstehe, das manche es anders
sehen und andere, ebenso legitime
Verfahrensweisen vorziehen.



Außerhalb der Bildungsmittel gibt es
eine Vielzahl von Aktivitäten, an
denen Frauen und Männer
teilnehmen: Kurse für Ehe-oder
Brautpaare, Elternabende in
Jugendclubs, Veranstaltungen von
Pfarrgemeinden, die Priester der
Prälatur leiten usw. Ganz zu
schweigen von den unzähligen
Initiativen, die sich der
Eigeninitiative und Kreativität von
Familien verdanken. Meiner
Meinung nach kommt es darauf an,
dass verheiratete Männer und
Frauen eine Bildung erhalten, die
ihre Ehe und ihre Familie stärken
hilft. Aus diesem Bestreben bieten
wir ihnen die Bildungsmittel des
Werkes an.

Wir leben in einer angespannten
und zugleich spannenden Zeit. Ich
denke an die Orte, wo die Kirche
verfolgt wird. Selbst dort, unter
den Missionaren des 21.
Jahrhunderts, gibt es viele Spanier



vom Opus Dei, die von Gott
künden. Dafür sind wir im alten
Europa eher taub geworden. Wie
können wir all unseren Brüdern,
die ihr Leben für Christus
hergeben, ihr Martyrium leichter
machen.

An erster Stelle, indem wir ihnen im
Gebet nahe sind. Wir dürfen uns
nicht an die Nachrichten gewöhnen,
die uns leider täglich erreichen. Der
heilige Josefmaria, der ein lebhaftes
Gespür für alles hatte, was der
Kirche Schaden zufügt, prangerte
eine „Verschwörung des Schweigens“
an, die damals besonders auf den
verfolgten Christen hinter dem
Eisernen Vorhang lastete. Er bat die
Angehörigen des Werkes, Front
gegen das Schweigen vieler Medien
zu machen. – Und ich denke, dass das
dieser Rat alle Katholiken angeht. –
Wir sollten alles bekannt machen,
was mit den verfolgten Christen
geschieht. Information ist der



Schlüssel, weil sie uns bewegen
kann, ihnen großzügiger und aktiver
zu helfen.

Gelegentlich beschleicht einen das
Gefühl, in einer Welt zu leben, die
etwas aus den Fugen geraten ist.
Worum haben Sie Unsere Liebe
Frau auf Ihrer Fatima-Reise
gebeten?

In ihrer mütterlichen Gegenwart bin
ich einige Herausforderungen
unserer heute so komplexen und
aufwühlenden Welt durchgegangen.
Ich habe sie um die Gnade gebeten,
allen das Evangelium in seiner
ursprünglichen Reinheit und
strahlenden Neuheit bringen zu
können. In einer späteren Botschaft
habe ich meinen Kindern etwas
geschrieben, das uns wohl auch hier
helfen kann: An jeden von uns
richtet sich „der Ruf, sich mit seinen
geistlichen und intellektuellen
Anlagen, seinen beruflichen



Kompetenzen oder seiner
Lebenserfahrung, und auch mit
seinen Grenzen und Fehlern,
einzusetzen und herauszufinden, wie
er extensiver und intensiver an der
immensen Aufgabe mitarbeiten
kann, Christus an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten zu stellen.
Dafür ist es nötig, die Zeit, in der wir
leben, in ihrer Tiefe auszuloten, die
dynamischen Prozesse, die sie
durchziehen, und ihre
charakteristischen Möglichkeiten zu
erkennen, aber auch die Grenzen
und die zum Teil gravierenden
Ungerechtigkeiten, die sie belasten,
im Blick zu haben. Vor allem jedoch
ist unsere persönliche Verbindung
mit Christus im Gebet und in den
Sakramenten von unverzichtbarer
Bedeutung. Nur so können wir uns
stets bereithalten für das Wirken des
Heiligen Geistes, um voll Liebe an die
Herzenstüren unserer Mitmenschen
zu klopfen.“



Ich nehme diese Worte als
passenden Ausklang für dieses
Gespräch. Gerne hätte ich noch
weitere Themen angeschnitten,
doch müssen wir es dabei
belassen. Ich bedanke mich
herzlich für die Zeit, die sich dafür
genommen haben. Danke für die
Offenheit und dafür, dass Sie keine
unbequeme Frage abgelehnt
haben. Und Dank auch dafür, dass
wir beide zusammen versucht
haben, Brücken zu schlagen.

Auch ich bedanke mich für die Zeit,
die Sie mir gewidmet haben.
Außerdem war es großartig, in
einem Klima der Freiheit, Offenheit
und Zuwendung miteinander zu
sprechen, in dem jeder vom anderen
lernt. Es hat mich auch gefreut, dass
Sie mir ein paar Fragen gestellt
haben, die vielleicht unbequem
wirken, aber die Gelegenheit boten,
interessante Aspekte zu behandeln.
Außerdem kamen sie aus dem



geradlinigen und ehrlichen Wunsch,
bei der Verbreitung der Wahrheit
zusammenzuarbeiten. Dabei fällt mir
ein Wort aus dem Dritten
Johannesbrief ein, das Joseph
Ratzinger als bischöflichen
Wahlspruch gewählt hatte:
„Mitarbeiter der Wahrheit“.

Gott sei der Dank! Aber Dank auch
Ihnen für Ihre Selbstlosigkeit bei
der geistlichen Führung Tausender
von Menschen aller Rassen und
Lebenslagen weltweit. Wir sind
darauf angewiesen, dass Sie in der
Freude des Evangeliums
fortfahren die Familien, die Kirche
und diese unsere gesegnete Welt
aufzubauen. Möge auch jeder
einzelne Leser ein Dieb sein, der
Gott die nötigen Gebetshilfen
stiehlt, um seine Mission treu
erfüllen zu können. Dann ist er es,
der dieses Match gewonnen hat.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/wir-konnen-den-lebenden-
jesus-in-unserem-alltag/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/wir-konnen-den-lebenden-jesus-in-unserem-alltag/
https://opusdei.org/de-ch/article/wir-konnen-den-lebenden-jesus-in-unserem-alltag/
https://opusdei.org/de-ch/article/wir-konnen-den-lebenden-jesus-in-unserem-alltag/

	Wir können den lebenden Jesus in unserem Alltag „berühren“

