
opusdei.org

Wie Maria nach
innen schauen

Zum Hochfest vom 8. Dezember
eine Betrachtung von Josef
Arquer

07.12.2014

Zwei banal gewordene Redensarten
enthüllen ihre ursprüngliche
Schönheit und poetische Dichte,
wenn wir sie auf Maria im Advent
beziehen: Sie ist „guter Hoffnung",
und das Kind in ihrem Schoß wird
bald „das Licht der Welt erblicken".



In der einen oder anderen Weise, je
nach dem persönlichen Empfinden
kann unser Advent ein Versuch
werden, der Muttergottes im Alltag
näher zu kommen als sonst und sie
innerlich auf dem Weg zur
Weihnacht zu begleiten. Maria regt
dazu an, denn „ die Augen ihres
Herzens richten sich in gewisser
Weise schon bei der Verkündigung
auf ihn, als sie ihn durch das Wirken
des Heiligen Geistes empfängt. In
den folgenden Monaten beginnt sie,
seine Gegenwart zu spüren und seine
Züge zu erahnen. Als sie ihn
schließlich in Bethlehem zur Welt
bringt, sind auch die Augen ihres
Leibes zärtlich auf das Angesicht des
Sohnes gerichtet, den sie in Windeln
wickelte und ihn in eine Krippe legte
(vgl. Lk 2, 7)."(Johannes Paul II,
Apostolisches Schreiben Rosarium
Virginis Mariae, Nr. 11)

Der adventliche Blick weitet sich am
8. Dezember überraschend in die



Tiefe, wenn wir sie, die Mutter guter
Hoffnung, selbst im Schoß der
eigenen Mutter Anna betrachten – so
wie es uns der Festkalender
nahelegt. Im Licht des Glaubens
erkennen den gottgewollten Sinn
ihres Geschöpfsein an seinem
Anfang. Das Festgeheimnis des 8.
Dezember „lenkt den Blick des
Betrachters von den äußeren
Ereignissen und Merkmalen des
Marienlebens auf einen verborgenen
inneren Vorgang, von dem Maria
schon im ersten Augenblick ihres
Daseins betroffen war: die Befreiung
von der Erbsünde im Augenblick
ihrer eigenen Empfängnis im
Mutterschoß." (Leo Scheffczyk).

Die geläufige Bezeichnung dieses
Marienfestes neun Monaten vor dem
Fest Mariä Geburt ist die
„Unbefleckte Empfängnis". Sogar
theologisch Gebildete verwechseln
das Gemeinte mit der vaterlosen
Empfängnis Jesu oder – noch



missverständlicher – mit der
Zeugung durch ihre Eltern. Die
eigentliche liturgische Bezeichnung
ist klar, dafür aber umständlich:
„Hochfest der ohne Sünde
empfangenen Jungfrau und
Gottesmutter Maria".

Die Begnadete schlechthin

Am Anfang steht, dass sie der Engel
Gabriel in Nazaret aufsucht und
anspricht: „Sei gegrüßt, du
Begnadete, der Herr ist mit dir. Sie
erschrak über die Anrede und
überlegte, was dieser Gruß zu
bedeuten habe." (Lk 1,28f) „Der
Engel nennt sie so, als ob dies ihr
wahrer Name sei. Die er anspricht,
nennt er nicht mit dem Namen, der
ihr unter den Menschen zu eigen ist:
‚Miryam' – Maria, sondern mit
diesem neuen Namen:
‚Begnadete'." (Hl. Johannes Paul II.,
Enzyklika Redemptoris Mater, Nr. 8).



Was heißt, dass Maria die Begnadete,
die Gnadenvolle ist? Das spontane
Empfinden verbindet das Wort mit:
Geschenk, Gabe. Eine Gnade wird
mir unverdient, unerwartet zuteil;
nicht zufällig wie in einer Lotterie,
sondern beabsichtigt, aus Güte und
Zuneigung – und dabei auch
einseitig, ohne eine Gegenleistung zu
erwarten. Im Lateinischen hat das
Wort gratia gegenüber dem
deutschen „Gnade" eine weitere, das
Empfinden mächtig anregende
Bedeutung: Grazie, Anmut,
Schönheit, Charme … Was ist also
Gnade? Sie ist Gabe und Geschenk,
sie schafft Anmut und Schönheit. Das
originale griechische Wort des
Evangeliums für Begnadete, 
kecharitoméne, bezeichnet keine
Eigenschaft oder Qualität Mariens,
an der sie lediglich in intensiverer
Weise teilhätte als die anderen
Menschen. Vielmehr wird es wie ein
Name oder Titel gebraucht und
besagt, „dass der Träger dieses



Namens nicht nur die Fülle der
Gnade besitzt, sondern dass die
Gnade geradezu seinen Charakter
und sein Wesen bestimmt und
ausmacht" (Scheffczyk).

Von der Erbsünde nicht befreit
sondern bewahrt

Die theologische Durchdringung
dieser Realität reifte im
Glaubensbewusstsein der Kirche nur
langsam heran. Immer tiefer war sie
zum Sinn des Engelgrußes
vorgedrungen, der Begnadung
Mariens und dem Geheimnis ihrer
Gottesmutterschaft und hatte dort
die makellose Reinheit Mariens
gleichsam erahnt. Doch vom Gehalt
des Glaubens her schienen
schwerwiegende Einwände
dagegenzustehen: Wie lässt sich eine
vollständige Sündenfreiheit Mariens
mit der allgemeinen
Erlösungsbedürftigkeit der
Menschen vereinbaren? Oder war



Maria nicht erlösungsbedürftig?
Deshalb ist es nicht überraschend,
dass auch Heilige und innige
Marienverehrer wie Bernhard von
Clairvaux (†1153) eine Freiheit
Mariens von der Erbschuld
ablehnten.

Zur Klärung kam es durch eine
immer tiefere Einsicht in das Werk
der Erlösung und in Mariens
unvergleichliche Nähe zu ihrem
Sohn, dem Erlöser. Auch sie war ein
erlösungsbedürftiges Geschöpf. Gott
aber hat sie im Voraus erlöst – also
nicht wie uns von der Erbsünde
befreit, sondern von der Erbsünde
bewahrt. So ist Maria die Begnadete
schlechthin. „Bei Maria fallen
Schöpfung und Begnadung in eins,
während die Begnadung bei allen
anderen Menschen (nach dem
Einbruch der Menschheitssünde)
dem Geschöpf hinzugegeben wird.
Weil aber die Menschwerdung des
Sohnes seit Ewigkeit vorausbestimmt



war, erfolgte auch die Bestimmung
Marias zur vollkommen Begnadeten
im Hinblick auf Christus von
Ewigkeit her." (Scheffczyk)

Die Anrede des Engels ist das erste,
was wir über Maria hören. Auch sie
selbst erfuhr durch den Gruß von
ihrer Berufung: Die sollte tiefer
reichen als die verbreitete, aber vage
Erwartung frommer Schwangeren in
Israel, ihr Kind könnte zum Messias
ihres Volkes werden. Mariens Sohn
sollte vielmehr der sein, dessen
Kommen die Propheten
geheimnisvoll angedeutet und
dessen Geburt der Engel nun
angekündigt hatte.

Als sie so endgültig in das Geheimnis
Christi eingeführt wurde, begann der
Neue Bund. Dieser Augenblick war
zugleich „der Ausgangspunkt, an
dem ihr ganzer ´Weg zu Gott´, ihr
Glaubensweg insgesamt,
beginnt." (Hl. Johannes Paul II., Enz. 



Redemptoris Mater, Nr. 14). Da wird
deutlich, wozu sie geboren wurde,
was der Sinn ihres Lebens war. Sie
ist die Mutter des Erlösers – das ist
das Geheimnis ihrer Berufung. Sie ist
unsere Mutter – das ist Teil unserer
Begnadung. Beides hatte schon nach
der Ursünde die Verheißung an die
Stammeltern schattenhaft
angedeutet. Beides ist nun in die Zeit,
in die Geschichte der Menschen
eingetreten.

Im Advent können wir sie die
„erste Christin" nennen.

So wie die weiße Farbe alle Farben
sammelt, fasst die Anrede des Engels
alle geschaffene Schönheit
zusammen. Große Seelen ahnen, was
es bedeutet, dass Maria ihr Ich ganz
auf Gott ausgerichtet hält, dass sie
Eigennutz, Geltungsdrang, Eitelkeit,
Rechthaberei restlos zurückstellt.
Was vermag diese Frau, die sich
selbst und die ganze Schöpfung ganz



transparent sieht – ohne die Schleier
der Selbstsucht? Diese Frau, die „den
Heilswillen Gottes mit ganzem
Herzen und von Sünde ungehindert"
umfängt? (II. Vatikanum) – Die
Antwort versagt sich dem
Nachdenken, der Erfahrung und dem
Blick ins eigene Ich. Nur der Beter
kann sie erahnen, wenn er auf Maria
schaut. So kann er Maria schon jetzt
auf dem adventlichen Weg zur
Weihnacht „causa nostrae laetitiae"
nennen: Du Grund unserer
Hoffnung.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/wie-maria-nach-innen-
schauen/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/wie-maria-nach-innen-schauen/
https://opusdei.org/de-ch/article/wie-maria-nach-innen-schauen/
https://opusdei.org/de-ch/article/wie-maria-nach-innen-schauen/

	Wie Maria nach innen schauen

