opusdei.org

Wie ein Flustern in
der Seele: Die Stille
Gottes

Die Stille ist oft ,,der Ort“, wo
Gott uns erwartet, damit wir
ihn horen konnen - statt des
Gerdusches unserer eigenen
Stimme.

14.09.2018

Das Buch Exodus berichtet, wie Gott
in Glanz und Glorie Mose auf dem
Sinai erschien: Der Berg bebte, Mose
redete und Gott antwortete ihm
unter Blitz und Donner ( Ex



19,16-22). Das Volk horte es und war
beeindruckt von der Macht und
Majestat Gottes. Aber auch wenn es
im Laufe der Geschichte Israels noch
weitere dhnliche Erscheinungen
Gottes gab ', meist zeigte sich Gott
seinem Volk auf andere Weise: nicht
im strahlenden Licht, sondern in der
Stille, in der Dunkelheit.

Einige Jahrhunderte nach Mose
schlug der Prophet Elija bei seiner
Flucht vor der Verfolgung durch
Isebel auf Drangen Gottes denselben
Weg auf den heiligen Berg ein. Er
suchte Schutz in einer Hohle und
erlebte hier die gleichen Zeichen
gottlicher Gegenwart wie im Buch
Exodus: Erdbeben, Sturm, Feuer.
Doch Gott war nicht da. Nach dem
Feuer, so lesen wir weiter in der
Heiligen Schrift, folgte ein Sduseln
einer sanften Brise. Elija verhillte
sein Gesicht mit dem Mantel und trat
heraus, um Gott zu begegnen. Und da
war es, dass Gott zu ihm sprach (vgl.



1 Kon 19,9-18). Der hebraische Text
sagt wortlich, dass Elija ,,das Sauseln“
oder ,die Stimme einer sanften Stille
(d*'mama)“ horte.

Die Septuaginta und die Vulgata
haben das Wort mit ,einer sanften
Brise“ubersetzt, wahrscheinlich um
dem offensichtlichen Widerspruch
zwischen Sduseln oder Stimme
einerseits und Stille andererseits zu
entkommen. Nichtsdestotrotz
bedeutet das Wort demama Stille. Mit
dem Paradoxon bringt der heilige
Schriftsteller zum Ausdruck, dass die
Stille nicht leer, sondern voll der
gottlichen Gegenwart ist. ,Die Stille
hiitet das Geheimnis“?, das
Geheimnis Gottes. Und die Heilige
Schrift 1adt uns ein, in diese Stille
einzutreten, wenn wir Gott finden
wollen.

WIE EIN FLUSTERN IST DAS WORT,
DAS WIR VON IHM VERNEHMEN



Diese Art Gottes sich zu dufdern,
bereitet uns allerdings
Schwierigkeiten. Die Psalmen
bringen dies wortreich zum
Ausdruck: Schweig doch nicht, o
Gott, bleib nicht still, o Gott, bleib
nicht stumm! (Ps 83,2). Warum
verbirgst du dein Gesicht? (Ps
44,25). Warum sollen die Volker
sagen: ,,Wo ist denn ihr Gott“? (Ps
115,2).

Mittels des heiligen Texts legt Gott
selbst uns diese Fragen auf die
Lippen und in unser Herz: Er will,
dass wir sie ihm stellen, dass wir sie
in der Schmiede des Gebetes
betrachten. Es sind wichtige Fragen.
Einerseits weil sie direkt auf die Art
und Weise der gewohnlichen
Selbstoffenbarung Gottes, auf Gottes
Logik abzielen — und uns zu
verstehen helfen, wie wir sein Antlitz
suchen und seine Stimme horen
konnen. Andererseits weil sie zeigen,
dass die Schwierigkeit, Gottes Nahe



vor allem in schwierigen
Lebenslagen zu erfassen, eine
Erfahrung ist, die Glaubigen und
Nicht-Glaubigen gemeinsam ist, auch
wenn sie jeweils eine andere Form
annimmt. Der Glaube und das Leben
der Gnade lassen Gott nicht deutlich
in Erscheinung treten, auch der
Glaubende kann die scheinbare
Abwesenheit Gottes erfahren.

Warum schweigt Gott? Nicht selten
prasentiert uns die Heilige Schrift
sein Schweigen, seine Ferne als
Konsequenz auf die Untreue des
Menschen. So heifst es zum Beispiel
im Buch Deuteronomium: Dann
wird dieses Volk sich erheben; man
wird in seiner Mitte Unzucht
treiben, indem man den fremden
Gottern des Landes nachfolgt, in
das es jetzt hineinzieht, es wird
mich verlassen und den Bund
brechen, den ich mit ihm
geschlossen habe (...). Aber ich
werde an jenem Tag mein



Angesicht nur noch mehr
verbergen wegen all des Bosen, das
dieses Volk getan hat; denn es hat
sich anderen Gottern zugewandt
(Deut 31,16-18). Die Stuinde, der
Aberglaube, ist wie ein Schleier, der
das Antlitz Gottes verdunkelt, den
Blick auf ihn verhindert; sie ist wie
Larm, der ihn unhoérbar macht. Und
Gott wartet geduldig hinter dieser
Trennwand, die wir zwischen uns
und ihm aufstellen, er wartet auf den
passenden Augenblick, um wieder
mit uns zusammenzukommen. Ich
schaue dich nicht mehr zornig an,
denn ich bin giutig (Jer 3,12).

Mehr als dass Gott schweigt,
geschieht also haufig, dass wir ihn
nicht zu Wort kommen lassen, dass
wir nicht auf ihn horen, weil in
unserem Leben zu viel Larm
vorhanden ist. ,Es gibt nicht nur die
physische Gehorlosigkeit, die den
Menschen weitgehend vom sozialen
Leben abschneidet. Es gibt eine



Schwerhorigkeit Gott gegentiber, an
der wir gerade in dieser Zeit leiden.
Wir konnen ihn einfach nicht mehr
horen - zu viele andere Frequenzen
haben wir im Ohr. Was tiber ihn
gesagt wird, erscheint
vorwissenschaftlich, nicht mehr in
unsere Zeit passend. Mit der
Schwerhorigkeit oder sogar Taubheit
Gott gegenuber verlieren wir
naturlich auch unsere Fahigkeit, mit
ihm und zu ihm zu sprechen. Auf
diese Weise aber fehlt uns eine
entscheidende Wahrnehmung.
Unsere inneren Sinne drohen
abzusterben. Mit diesem Verlust an
Wahrnehmung wird der Radius
unserer Beziehung zur Wirklichkeit
uberhaupt drastisch und gefahrlich
eingeschrankt. Der Raum unseres
Lebens wird in bedrohlicher Weise
reduziert.

Doch manchmal ist der Fall nicht der,
dass der Mensch Gott gegenuber
taub ist, es scheint eher so, dass Gott



nicht hort, dass er untatig bleibt. Das
Buch Jjob zeigt etwa, wie eine
Antwort Gottes selbst auf die Gebete
dieses sich im Ungliick befindlichen
Gerechten auf sich warten lassen
kann. Wie ein Fliistern ist das
Wort, das wir von ihm vernehmen
(Job 26,14). Auch die menschliche
Alltagserfahrung zeigt, in welchem
Ausmalfs der Bedarf an einem Wort
oder einer Hilfe von Gott manchmal
wie im leeren Raum schwebt. Das
Erbarmen Gottes, von dem die
Heilige Schrift und die christliche
Katechese so oft sprechen, kann fur
jemanden, der eine schmerzliche
Situation - eine Krankheit oder
Ungerechtigkeit — durchmacht, in der
er trotz seines Gebetes scheinbar
keine Antwort erhalt, manchmal
schwer zu fassen sein. Warum erhort
Gott nicht? Warum kommt er nicht
zu Hilfe, wenn er ein Vater ist, da er
es ja vermag? ,Die Ferne Gottes, die
Dunkelheit und Problematik um ihn,
sind heute intensiver denn je. Sogar



wir, die wir uns bemihen, gladubig zu
sein, haben oft diesen Eindruck, dass
Gottes Wirklichkeit unseren Handen
entglitten ist. Fragen wir uns nicht
oft: Ist er im immensen Schweigen
dieser Welt abgetaucht? Haben wir
nicht manchmal den Eindruck, dass
uns nach langen Uberlegungen nur
Worte tiberbleiben, wahrend die
Realitat Gottes ferner ist als je
zuvor?“ *

Mehr als alle unsere Erfahrungen
fihrt uns im Herzen der
Offenbarung das Leben Jesu selbst
aufs Tiefste in das Geheimnis des
Schweigens Gottes ein. Die Qualen
der Passion und des Kreuzes bleiben
Jesus nicht erspart, ihm, der der
wahrhaft Gerechte ist, der treue
Diener, der geliebte Sohn. Auf sein
Gebet in Getsemani hin erhalt er als
Antwort die Entsendung eines
Engels, der ihn trésten soll, nicht
aber die Befreiung von der
bevorstehenden Qual. Auch bleibt



erstaunlich, dass Jesus am Kreuz mit
den Worten des 22. Psalms betet:
Mein Gott, warum hast du mich
verlassen, bist fern meinem
Schreien, den Worten meiner
Klage? (Ps 22,2). Dass jener, der die
Sunde nicht kannte (2 Kor 5,21), auf
solche Weise Leiden erfuhr, ist ein
klarer Beweis dafiir, dass weder die
Schmerzen, die das menschliche
Leben manchmal in dramatischer
Form prégen, als Strafe Gottes
verstanden werden durfen, noch
sein Schweigen als Abwesenheit oder
Ferne.

GOTT IST IN SEINEM SCHWEIGEN
ZU ERKENNEN

Als die Junger an einem Mann
vorbeikamen, der von Geburt an
blind war, stellten sie eine Frage, die
eine damals haufige Denkweise
offenbart: Wer hat gesiindigt? Er
selbst? Oder haben seine Eltern
gesiindigt, so dass er blind geboren



wurde? (Joh 9,2). Auch wenn eine
solche Frage heute kaum gestellt
wirde, ist sie gar nicht so weit
entfernt von einer ziemlich
verbreiteten Einstellung, wonach
Leid jeder Art als eine Art blindes
Schicksal zu betrachten ist, in das
man sich nur resigniert fligen kann,
wenn einmal alle Heilmittel versagt
haben. Jesus korrigiert die Apostel:
Weder er noch seine Eltern haben
gesiindigt, sondern das Wirken
Gottes soll an ihm offenbar werden
(Joh 9,3). Gott bleibt manchmal
schweigend, scheinbar untétig und
unserem Schicksal gegentuber
gleichgtultig, weil er sich den Weg in
unser Herz bahnen will. Nur so
versteht man zum Beispiel, dass er
den Schmerz der Ungewissheit des
hl. Josef wegen der unerwarteten
Mutterschaft Mariens (vgl. Mt
1,18-20) zulasst, obwohl er die Dinge
anders ,programmieren“ hatte
konnen. Gott bereitete Josef fir
etwas Grofdes vor. Er ,tribt



nimmermehr die Freuden seiner
Kinder, es sei denn, um sie noch

reicher, bleibender zu beschenken*. °

Der hl. Ignatius von Antiochien
schrieb, dass ,,wer die Worte des
Herrn verstanden hat, sein
Schweigen versteht, denn den Herrn
erkennt man in seinem Schweigen“®,
Gottes Schweigen ist fir den
Menschen oft der ,,Raum¢, die
Moglichkeit und die Voraussetzung,
um Gott zu horen, statt nur sich
selbst. Ohne das stille Wort Gottes im
Gebet ,,verschliefdt sich das
menschliche Ich letztlich in sich
selbst, und das Gewissen, das die
Stimme Gottes widergeben sollte,
lauft Gefahr, zum Spiegel des Ichs zu
werden, so dass das innere Gesprach
zum Monolog wird und tausend
Selbstrechtfertigungen liefert«”.
Missen wir bei genauerer
Uberlegung nicht zugeben, dass wir
Gottes Gegenwart leicht
bagatellisieren wiirden, wenn er



standig sprache und sich in unser
Leben einmischte, um Probleme zu
l6sen? Erginge es uns da am Ende
nicht wie den beiden Bridern aus
dem Gleichnis (vgl. Lk 15,11-32), die
ihren Lohn der Freude vorziehen,
mit ihm zusammen zu sein?

,Die Stille ist in der Lage, im
Innersten unserer selbst einen Raum
zu schaffen, um dort Gott wohnen zu
lassen, damit sein Wort in uns bleibt
und die Liebe zu ihm in unserem
Geist und unserem Herzen Wurzeln
schldgt und unser Leben beseelt.“®
Durch das Suchen, das
vertrauensvolle Beten angesichts der
Schwierigkeiten befreit sich der
Mensch von seiner
Selbstgentiigsamkeit, beginnt, seine
inneren Ressourcen zu mobilisieren,
und erfahrt, wie seine
gemeinschaftlichen Beziehungen zu
den anderen erstarken. Das
Schweigen Gottes, die Tatsache, dass
er nicht immer gleich eingreift, um



die Dinge so zu l6sen, wie wir wollen,
setzt die Dynamik der menschlichen
Freiheit in Gang, ruft den Menschen
auf, sein eigenes Leben oder das der
anderen und seine konkreten
Bediirfnisse in die Hand zu nehmen.
Deshalb ist der Glaube ,,die Kraft, die
die Welt in Stille und ohne grofden
Larm verdndert und in Gottes Reich
verwandelt, und das Gebet Ausdruck
des Glaubens. Gott kann die Dinge
nicht ohne unsere Umkehr
verandern, und unsere wahre
UmkKkehr beginnt mit dem »Schrei«
der Seele, die Vergebung und Heil
erfleht*?.

In der Lehre Jesu Christi erscheint
das Gebet wie ein Zwiegesprach
zwischen dem Menschen als Sohn
und seinem Vater im Himmel, worin
die Bitte einen sehr wichtigen Raum
einnimmt (vgl. Lk 11,5-11;Mt 7,7-11).
Das Kind weifs, dass sein Vater es
immer erhort, aber was er ihm
zusagt, ist nicht so sehr eine Art



Ausweg aus Schmerz oder Krankheit
als vielmehr die Gabe des Heiligen
Geistes. Das kann uns wenig
vorkommen, ist aber ein viel
wertvolleres und grundlegenderes
Geschenk als jede irdische Losung
der Probleme. Es ist ein Geschenk,
das in kindlichem Glauben
angenommen werden muss und das
die Notwendigkeit, sich
anzustrengen und sich den
Schwierigkeiten zu stellen, nicht
aufhebt. Mit Gott wird die finstere
Schlucht, die wir manchmal
durchwandern missen, nicht
automatisch erhellt. Wir wandern
weiter, mit Angst vielleicht, aber mit
einer vertrauensvollen Angst: Ich
furchte kein Unheil, denn du bist
bei mir (Ps 23,4).

Diese Vorgangsweise Gottes, die den
Entschluss und das Vertrauen des
Menschen erweckt, lasst sich auch an
der Art und Weise feststellen, wie
Gott seine Offenbarung in der



Geschichte verwirklicht hat. Denken
wir nur an die Geschichte Abrahams,
der im Vertrauen auf Gottes
Versprechen sein Land verldsst und
sich auf den Weg macht in ein
unbekanntes Land, ohne zu wissen,
wohin Gott ihn fihrt (vgl. Gen
12,1-4). Oder an das Vertrauen des
Volkes Israel auf gottliche Rettung,
sogar noch wenn es scheint, dass alle
menschlichen Hoffnungen
zerbrochen sind (vgl. Esth
4,17a-17kk). Oder an die
zuversichtliche Flucht der heiligen
Familie nach Agypten (vgl. Mt
2,13-15), als Gott sich den Launen
eines Provinzherrschers zu beugen
scheint. In diesem Sinn ist die
Ansicht, dass der Glaube fur die
unmittelbaren Zeugen von Jesu
Leben einfacher gewesen ist, nicht
zutreffend, denn auch ihnen blieb
der Ernst der Entscheidung, an ihn
zu glauben oder auch nicht, in ihm
die Gegenwart und das Wirken
Gottes anzuerkennen, nicht erspart.



19 Es gibt zahlreiche Passagen im
Neuen Testament, aus welchen klar
hervorgeht, dass diese Entscheidung
nicht auf der Hand lag. "

Gestern wie heute und obwohl die
gottliche Offenbarung authentische
Glaubwiurdigkeitsindizien enthalt, ist
der Schleier der Unerreichbarkeit
Gottes nicht vollig beseitigt, sein
Schweigen verunsichert den
Menschen weiterhin. ,,Das
menschliche Dasein ist ein Weg des
Glaubens und verlauft als solcher
eher im Halbschatten als im vollen
Licht, nicht ohne Zeiten der
Dunkelheit und sogar volliger
Finsternis. Solange wir auf Erden
sind, wird unsere Beziehung zu Gott
eher im Horen als im Schauen
gelebt.“ ** Das verweist nicht nur
darauf, dass Gott immer grofder ist
als unser Verstand, sondern auch auf
die Logik von Anfrage und Antwort,
von Gabe und Aufgabe, mithilfe
derer er unsere Geschichte lenken



will, die Geschichte aller und unsere
jeweils personliche Geschichte.
Gottes Art und Weise, sich zu
offenbaren, und die Wahlfreiheit, die
wir als sein Abbild haben, gehoren
zusammen. Die Offenbarung Gottes
verweilt in einem Halbdunkel, das
die Freiheit der Wahl zuléasst, uns fir
ihn zu 6ffnen oder in unserer
Selbstgentigsamkeit verschlossen zu
bleiben. Gott ist ,, ein Konig mit einem
Herzen aus Fleisch wie unser Herz,
der das All geschaffen hat und jedes
Geschopf. Er zwingt sich nicht als
Herrscher auf, er zeigt uns
schweigend seine durchbohrten

Hiinde und bittet um etwas Liebe.“ "

DIE WOLKE DES SCHWEIGENS

Mit seinem Gebet am Kreuz — Mein
Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen? (Mt 27,46) —
,machte sich Jesus diesen Schrei der
Menschheit zu eigen, die unter der
scheinbaren Abwesenheit Gottes



leidet, und tragt ihn hin zum
gottlichen Herzen. Da er also in jener
letzten EinsamkKkeit mit der ganzen
Menschheit gemeinsam betet,
erdffnet er uns das Herz Gottes.“ ™ In
der Tat liefd der Psalm, mit dem Jesus
den Vater anruft, nach den Klagen
einen grofen Horizont der Hoffnung
aufziehen (vgl. Ps 22,20-32)", einen
Horizont, den Jesus wihrend seines
ganzen Leidensweges vor Augen hat.
In deine Hénde lege ich meinen
Geist (Lk 23,46), sagt er zum Vater,
bevor er sein Leben aushaucht. Jesus
weif, dass die Hingabe seines Lebens
nicht vergeblich ist, dass sie die
Geschichte fir immer verandert,
auch wenn es scheint, dass das Bose
und der Tod das letzte Wort haben.
Sein Schweigen am Kreuz vermag
mehr als die Schreie derer, die ihn
verurteilen. Seht, ich mache alles
neu (Offb 21,5).

,Glaube bedeutet auch, Gott zu
glauben, zu glauben, dass es wahr ist,



dass er uns liebt, dass er lebt, dass er
fahig ist, auf geheimnisvolle Weise
einzugreifen, dass er uns nicht
verlasst, dass er in seiner Macht und
in seiner unendlichen Kreativitat
Gutes aus dem Bosen hervorgehen
lasst. Es bedeutet zu glauben, dass er
siegreich in der Geschichte
fortschreitet (...), dass das Reich
Gottes schon in der Welt da ist, hier
und dort auf unterschiedliche Art
und Weise wichst.“ ** Mit seinem
Schweigen lasst Gott den Glauben
und die Hoffnung der Seinen
wachsen, er macht sie neu und
macht mit ihnen alles neu. Jeder
einzelne und jede einzelne muss auf
die sanfte Stille Gottes mit
aufmerksamem Schweigen
antworten, einem Schweigen, das
horcht, um zu entdecken, wie der
Herr in unserem Herzen
»geheimnisvoll wirkt, und welches
die WolKke, ..., was der Stil des
Heiligen Geistes ist, um unser
Geheimnis zu bergen. Diese Wolke in



uns, in unserem Leben, heifst Stille.
Die Stille ist genau diese Wolke, die
das Geheimnis unserer Beziehung
mit dem Herrn, unserer Heiligkeit,
unserer Siinden bedeckt.«

Marco Vanzini - Carlos Ayxela

kK 3k

Weiterfithrende Literatur

Papstlicher Rat fir die Kultur (2004),
Wo ist dein Gott? Der christliche
Glaube vor der Herausforderung der
religiosen Indifferenz.

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 12.12.2013 (, Wenn die
Stille zu Musik wird“).

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 20.12.2013 (,Das
Geheimnis braucht keine Werbung*

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 10.6.2016 (,Der Klang
der Stille®).


https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_meditazioni-92.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_meditazioni-92.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131220_meditazioni-97.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131220_meditazioni-97.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_klang-der-stille.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_klang-der-stille.html

Benedikt XVI., Homilie, 6.10.2006
(Schweigen und Kontemplation).

Benedikt XVI., Audienz, 7.3.2012
(,Gebet und Schweigen: Jesus lehrt
uns beten®).

Romano Guardini, Briefe tiber
Selbstbildung (Ersterscheinung 1930),
8. Brief: ,Die Seele“.

César Izquierdo, “Palabra (y silencio)
de Dios”, Scripta Theologica 41
(2009/3) 945-960.

Clive Staples Lewis, Uber den
Schmerz, 1988 (Original: A grief
observed).

John Henry Newman, ,, Christ Hidden
from the World“, Parochial and Plain
sermons 4.

John Henry Newman, ,, Christ
Manifested in Remembrance*,
Parochial and Plain sermons 4.


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html

Manuel Ordeig, ,,Btisqueda,
recogimiento... El valor del silencio“,
Palabra, Februar 2018.

Joseph Kardinal Ratzinger, ,, Sind wir
erlost ? Oder Ijob spricht mit Gott “,
Vom Sinn des Christseins, Kosel-
Verlag 1967, Neuauflage 2005.

Joseph Kardinal Ratzinger,
Meditationen zur Karwoche: ,Die
Angst vor einer Abwesenheit. Drei
Meditationen zum Karsamstag*,
1969.

Robert Kardinal Sarah, Die Kraft der
Stille, Fe-Verlag, 2017 (Original: La
force du silence).

Gustave Thibon, L’ignorance étoilée,
1974 (13. Kapitel: ,La présence
absente®).



https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio

1 Vgl. zum Beispiel Gen 18,1-15; 1
Kon 18,20-40; Jes 6,1-13.

2 Papst Franziskus, Homilie in Santa
Marta, 20.12.2013.

3 Benedikt XVI., Homilie, 10.9.2006.

4 Joseph Kardinal Ratzinger, Sind
wir erlost? Oder Ijob spricht mit Gott
in: Vom Sinn des Christseins, 1967

5 A. Manzoni, Die Verlobten (I
promessi sposti), Kap. 8.

6 Ignatius v. Antiochien, Brief an die
Epheser, XV, 2 (Sources chrétiennes
10, S. 84-85).

7 Benedikt XVI., Homilie, 6.2.2008.
8 Benedikt XVI., Audienz, 7.3.2012.
9 Benedikt XVI., Homilie, 21.10.2007.

10 Cfr. R. Guardini, Der Herr,
Wirzburg, 1951, IV.6, ,Offenbarung
und Verhullung®, S. 291.



11 Vgl. zum Beispiel Joh 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

12 Benedikt XVI., Angelus, 12.3.2006.

13 HIl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 179.

14 Benedikt XVI., Homilie, 6.2.2008.

15 Dies geschieht in den Psalmen
haufig: der Psalmist beklagt sich vor
Gott — Wie lange noch, Herr,
vergisst du mich ganz? Wie lange
noch verbirgst du dein Gesicht vor
mir? (Ps 13,2) — aber er verliert den
Glauben an ihn nicht: Ich aber baue
auf deine Huld, mein Herz soll
uber deine Hilfe frohlocken.
Singen will ich dem Herrn, weil er
mir Gutes getan hat (Vers 6).

16 Papst Franziskus, Nachsynodales
Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium (24.11.2013), Nr. 278.



17 Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 20.12.2013.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-
die-stille-gottes/ (27.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/
https://opusdei.org/de-ch/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/
https://opusdei.org/de-ch/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/

	Wie ein Flüstern in der Seele: Die Stille Gottes

