
opusdei.org

Was rechte
Selbstliebe meint

Ein neuer Text der Serie über
die Persönlichkeitsbildung. Wir
müssen uns selbst kennen: mit
unseren Tugenden und unseren
Defekten. Nur so können wir
glücklich werden

13.11.2015

„Ihr seid nicht um einen
vergänglichen Preis losgekauft, nicht
um Silber oder Gold, sondern mit
dem kostbaren Blut Christi.“[1] So
erinnert der heilige Petrus die ersten
Christen daran, dass ihr Leben einen



unschätzbaren Wert hat; denn der
Herr, der sie erlöst hat, liebt sie
unendlich. Durch das Geschenk der
Gotteskindschaft gibt Christus
unseren Schritten auf Erden
Sicherheit. Genau das formulierte
ein junger Mann gegenüber dem hl.
Josefmaria: „Vater – sagte mir jener
gute Student der Universität
Central (was mag aus ihm
geworden sein?) -, ich musste an
Ihre Worte denken, dass ich ein
Sohn Gottes bin! Und ich
überraschte mich auf der Straße,
erhobenen Hauptes, innerlich
voller Stolz... Sohn Gottes! Ich riet
ihm ruhigen Gewissens, diesen
‘Stolz’ zu pflegen.”[2]

Die Größe unseres Menschseins
erkennen

Wie ist das zu verstehen: diesen
‘Stolz’ pflegen? Sicher geht es nicht
darum, Tugenden vorzutäuschen, die
man gar nicht hat, oder sich in einer



Selbstzufriedenheit zu gefallen, die
früher oder später
zusammenbrechen wird. Vielmehr
sollen wir die Größe unseres
Menschseins erkennen, denn der
Mensch ist „das einzige Wesen, das
Gott um seiner selbst willen liebt”[3];
er ist geschaffen nach Seinem Bild
und Gleichnis, berufen, dieses Bild
zur Vollendung zu führen und kraft
der Gnade immer mehr mit Christus
eins zu werden.

Diese hohe Berufung ist der Grund
für die rechte Selbstliebe, die zum
christlichen Glauben dazugehört. Im
Lichte dieses Glaubens können wir
unsere Erfolge und Niederlagen
richtig einordnen. Die gelassene
Annahme der eigenen Identität ist
das Fundament unseres Lebens und
Handelns in der Welt. Ferner
vermittelt es Selbstvertrauen und
verhindert Ängste und übertriebene
Zurückhaltung ebenso wie
überstürztes Agieren. Sie hilft, sich



anderen zu öffnen und neue
Situationen optimistisch und mit
Freude anzugehen.

Das positive oder negative Bild, das
wir von uns selbst haben, hängt
davon ab, wie gut wir uns kennen,
und davon, ob wir die Ziele
erreichen, die wir uns stecken. Diese
gehen großenteils von den
männlichen oder weiblichen
Vorbildern aus, denen wir folgen und
die sehr unterschiedlich sind. Sie
tauchen an unserem Horizont etwa
aufgrund der Erziehung auf, die wir
zu Hause bekommen haben, durch
Kommentare von Freunden oder
Bekannten, oder anhand der
Leitbilder, die in einer Gesellschaft
vorherrschen. Es ist daher wichtig
festzustellen, welche Bezugspunkte
wir haben, denn wenn sie wertvoll
sind, tragen sie zu einem
entsprechenden Selbstwertgefühl
bei. Und wir müssen uns über die
Vorbilder klar werden, die in



unserem Kulturkreis eine Rolle
spielen, weil sie mehr oder weniger
unbewusst unser Selbstwertgefühl
beeinflussen.

Die Frage nach den Vorbildern

Es kann vorkommen, dass wir uns
ein verzerrtes Urteil über uns selbst
bilden, weil wir Leistungsmaßstäbe
angelegt haben, die unrealistisch
oder sogar schädlich sind. Dazu
zählen etwa der berufliche Erfolg um
jeden Preis, egozentrische affektive
Beziehungen oder ein hedonistisch
geprägter Lebensstil. Nach ein paar
Erfolgen, die von anderen anerkannt
werden, überschätzen wir uns selbst.
Auch das Gegenteil kann der Fall
sein, nämlich dass wir
Minderwertigkeitskomplexe haben,
weil wir bestimmte Ziele nicht
erreicht haben, oder weil wir uns in
bestimmten Kreisen nicht anerkannt
fühlen. Diese falschen Bewertungen
sind oft Folge davon, dass das eigene



Leben nur in Hinblick auf Erfolg und
Besitz gewertet wird.

Um dieser Gefahr zu entgehen, lohnt
es sich zu fragen, welche Kriterien
wir an das berufliche, familiäre und
gesellschaftliche Leben anlegen, und
ob diese mit einer christlichen Sicht
des Leben vereinbar sind. Zudem
wissen wir, dass letzten Endes Jesus
Christus das einzige vollkommene,
überzeugende Vorbild ist. Unser
Leben in Seinem Licht zu betrachten
ist die beste Art, uns wertzuschätzen;
denn Jesus ist für uns ein nahes
Vorbild, mit dem uns durch die Liebe
eine persönliche Beziehung – von Du
zu Du – verbindet.

Selbsterkenntnis im Licht Gottes

Um sich richtig zu beurteilen, muss
man sich kennen. Das ist eine
schwierige Aufgabe, die einen
Lernprozess erfordert, der eigentlich
nie endet. Er beginnt damit, eine rein
subjektive Sichtweise zu verlassen –



„ich meine”, „meiner Meinung nach”,
„mir scheint” ...-, und im Gegenzug
die Meinung anderer einzubeziehen.
Wenn wir nicht einmal mit
Sicherheit sagen können, wie unsere
Stimme klingt oder wie wir
aussehen, es sei denn wir nehmen
ein Tonband bzw. einen Spiegel zu
Hilfe, wie viel wichtiger ist es dann,
einzugestehen, dass wir selbst unsere
Persönlichkeit nicht objektiv
beurteilen können.

Wir erkennen uns selbst durch
eigenes Nachdenken, und ebenso
durch das, was wir von anderen über
uns erfahren. Das ist möglich, wenn
wir uns Menschen gegenüber öffnen,
die uns helfen können. Wenn wir
ihre Sicht auf der Grundlage eines
großen Lebensideals annehmen,
wird uns die persönliche geistliche
Leitung zu einer unschätzbaren
Hilfe! In diesem Zusammenhang
spielen auch die Beziehungen zu den
Menschen in unserer Umgebung



sowie Moden und
Lebensgewohnheiten der
Gesellschaft eine Rolle. Ein Umfeld,
das zur Reflexion einlädt, fördert die
Entwicklung der Selbsterkenntnis,
während ein Ambiente mit
oberflächlichem Lebensstil diese
Entwicklung eher hemmt.

Deshalb ist es gut, gewohnheitsmäßig
über sich nachzudenken und sich die
Frage zu stellen, wie Gott mich sieht.
Das Gebet ist dafür der richtige
Raum, denn in dem Maß, wie wir
den Herrn kennen lernen, erkennen
wir uns selbst in seinem Licht. Wir
versuchen dann auch die Ratschläge
und Hinweise zu verstehen, die
andere uns gegeben haben. In dem
einen oder anderen Fall werden wir
uns vom Urteil anderer zu
distanzieren wissen, wenn wir
merken, dass die Grundlagen ihrer
Aussagen wenig objektiv oder wenig
durchdacht sind, vor allem aber,
wenn ihre Kriterien unvereinbar



sind mit dem Willen Gottes. Man
muss wissen, wem man Glauben
schenkt, denn, wie die Heilige Schrift
sagt: Besser dem Vorwurf des
Weisen lauschen als dem Lob des
Toren[4].

Da wir alle mitverantwortlich sind
für das Selbstwertgefühl derer, die
mit uns zusammen sind, sollten
unsere Worte die Achtung vor einem
jeden von ihnen als Kind Gottes
widerspiegeln. Besonders wenn wir
eine Autorität darstellen oder eine
Leitungsaufgabe innehaben (in der
Beziehung Vater – Sohn, Lehrer -
Schüler usw.), tragen die Hinweise
und Ratschläge, die wir geben, dazu
bei, die anderen im Bewusstsein
ihres eigenen Wertes zu bestärken,
selbst dann, wenn wir sie korrigieren
müssen. Das ist ein wichtiger Punkt,
sozusagen der Sauerstoff, den die
Person braucht, um atmen zu
können, um selbständig, mit dem
Blick nach vorn, zu leben.



Die Annahme unserer selbst: So
liebt Gott uns

Wenn wir uns selbst im Lichte Gottes
betrachten, sind wir in der Lage, uns
anzunehmen, wie wir sind, mit
Talenten und Tugenden, aber auch
mit unseren Fehlern, die wir demütig
zugeben. Wahre Selbsterkenntnis
verhilft uns zur Einsicht, dass wir
nicht alle gleich und andere
vielleicht intelligenter sind als wir,
sportlicher oder musikalischer...
Jeder hat Fähigkeiten, die er
entwickeln kann, und – was noch
wichtiger ist – wir alle sind Kinder
Gottes. Darin besteht die echte
Annahme seiner selbst, der positive
Sinn der richtig verstandenen
Eigenliebe des Christen, dass er Gott
und den andern dienen will und
unnötige Vergleiche zurückweist, die
zur Traurigkeit führen könnten.

Und schließlich nehmen wir uns an,
wie wir sind, wenn wir nicht aus



dem Blick verlieren, dass Gott uns
mit unseren Begrenzungen liebt, die
Teil unseres Weges der Heiligung
sind und ein Thema unseres
Kampfes darstellen. Der Herr hat uns
erwählt wie die ersten Zwölf, 
gewöhnliche Menschen, mit
Fehlern und Schwächen, mit
Worten, die weiter als ihre Taten
reichen. Und dennoch: Jesus ruft
sie, um aus ihnen Menschenfischer
zu machen (vgl. Mt4, 19),
Miterlöser, Verwalter der Gnade
Gottes[5].

Ob Erfolg oder Misserfolg

Von dieser übernatürlichen Warte
aus können wir sowohl unsere
Wesensart als auch unseren
Lebensweg mit größerer Tiefe
betrachten und ihren vollen Sinn
verstehen. Mit Blick auf die Ewigkeit
relativieren sich Ereignisse wie
Ergebnisse. Wir freuen uns natürlich
über den Erfolg einer



Unternehmung, wissen aber sehr
wohl, dass das Wesentliche darin
liegt, dass wir durch sie an Heiligkeit
wachsen konnten. Der christliche
Realismus, die menschliche und
übernatürliche Reife, lassen weder
zu, dass wir in übertriebener Weise
auf Erfolg oder Lob reagieren, noch
dass wir uns vom Pessimismus
angesichts einer Niederlage
erdrücken lassen. Wie hilfreich ist es,
wie der hl. Petrus zu sagen, dass wir
das Gute, das wir taten, im Namen
Jesu Christi, des Nazoräers[6],
getan haben.

Unser Eingeständnis, dass die
äußeren Schwierigkeiten und die
eigenen Unvollkommenheiten
unsere Leistungen begrenzen, ist ein
wichtiges Element, das dem
Selbstvertrauen die richtige Kontur
gibt, die persönliche Reife begründet
und die innere Weiterentwicklung
ermöglicht. Lernen können wir nur,
wenn wir unsere Fehler erkennen



und aus den weniger erbaulichen
Ereignissen etwas Positives ziehen. 
Du bist gescheitert! – Wir
scheitern nie. Du setztest dein
Vertrauen ganz auf Gott. Du hast
kein menschliches Mittel
unversucht gelassen. Mach dir
diese Wahrheit klar: Dein
Scheitern, jetzt und in dieser
Angelegenheit, war ein Erfolg.
Sage dem Herrn Dank und fang
von neuem an![7] So ist man in der
Lage, auf dem Weg des Kreuzes zu
gehen, der das Paradox der Stärke in
der Schwachheit, der Größe im Elend
und des Wachsens in der
Erniedrigung aufweist, aber von
außerordentlicher Wirksamkeit ist.

Sicher handeln und begradigen
können

Uns als von Gott geliebte Kinder zu
wissen, uns mehr Sicherheit, als
wenn wir uns auf Erfolge verlassen,
die sich oft nicht einstellen. Dank



dieser Überzeugung nehmen wir das
Risiko in Kauf, das jedwede
Entscheidung begleitet, überwinden
lähmende Unsicherheit und
bewahren Offenheit für Neues. Nicht
der ist klug, der niemals irrt,
sondern der, der es fertigbringt,
seine Fehler zu berichtigen, und
dabei auch die Möglichkeit in Kauf
nimmt, zehnmal neu zu irren,
anstatt sich in bequemes
Nichtstun zu flüchten. Der Kluge
handelt weder überstürzt noch
waghalsig,wohl aber wird er das
Risiko des Handelns auf sich
nehmen und auf keine Chance,
Gutes zu tun, aus Angst vor einem
Fehltritt verzichten.[8]

Wenn man einerseits von den
persönlichen Begrenzungen und
andererseits von der Lernfähigkeit
des Menschen ausgeht, bedeutet
Begradigung eine Verbesserung, eine
persönliche Bereicherung, die sich
wiederum in den uns umgebenden



Dingen und Menschen niederschlägt
und zugleich dazu beiträgt, dass das
Selbstvertrauen und das Vertrauen
in andere wächst. Wer sich von den
Armen seines himmlischen Vaters
getragen weiß, ist ruhig, denn
denen, die Gott lieben, gereicht
alles zum Guten[9], selbst die
Niederlagen. Wenn wir den Herrn
um Verzeihung bitten und uns mit
seiner Gnade wieder erheben, sind
wir ein Stück demütiger geworden.
So ist die Begradigung Teil der
Bekehrung. Wenn wir sagen, wir
seien frei von Sünde, täuschen wir
uns selbst und die Wahrheit ist
nicht in uns. Wenn wir unsere
Sünden bekennen, ist er treu und
gerecht und reinigt uns von allem
Unrecht.[10]

Eine unentbehrliche Tugend

Letztlich wächst das
Selbstwertgefühl im Schutz der
Demut, "denn sie ist die Tugend, die



uns gleichzeitig unser Elend wie
unsere Größe erkennen lässt"[11].
Wenn der Seele diese Haltung fehlt,
kann das Selbstvertrauen leicht
erschüttert werden. Wenn man sie
hingegen pflegt, wird man
realistischer und schätzt sich richtig
ein. Wir sind keine fehlerlosen
Menschen, aber auch keine
verdorbenen Kreaturen! Wir sind
Kinder Gottes und verfügen daher
trotz unserer Begrenzungen über
eine unglaubliche Würde.

Die Demut schafft im Inneren eine
Atmosphäre, die die Selbsterkenntnis
ermöglicht und dazu führt, aufrichtig
Hilfe bei den anderen zu suchen und
sie ihnen auch unsererseits
anzubieten. Schließlich brauchen wir
alle Gott, in dem wir leben, uns
bewegen und sind[12], den
barmherzigen Vater, der ständig für
uns sorgt. Mit wie viel Sicherheit und
Vertrauen lebte Maria! Sie konnte
sagen: Großes hat an mir getan der



Allmächtige. Sein Name ist
heilig[13], weil sie der Niedrigkeit
seiner Magd[14] sicher war. In ihr
verbinden sich in wunderbarer
Harmonie die Demut und das
Bewusstsein der Größe der eigenen
Berufung.

J. Cavanyes

[1] 1 Petr 1, 18-19.

[2]Der Weg, Nr. 274.

[3] 2. Vatikan. Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 24.

[4] Pred 7, 5.

[5] Christus begegnen, Nr. 2.

[6] Apg 3,6.

[7] Der Weg, Nr. 404.



[8] Freunde Gottes, Nr. 88.

[9] Röm 8,28.

[10] 1 Joh 1,8-9.

[11] Freunde Gottes, Nr. 94.

[12] Apg 17,28.

[13] Lk 1, 49.

[14] Lk 1, 48.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/was-rechte-selbstliebe-meint/
(14.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/was-rechte-selbstliebe-meint/
https://opusdei.org/de-ch/article/was-rechte-selbstliebe-meint/

	Was rechte Selbstliebe meint

