opusdei.org

Wie man sogar das
Verzeihen lernen
kann

Die Kunst des Zusammenlebens
ist eng verknupft mit der
Fahigkeit, um Verzeihung zu
bitten und Verzeihung zu
gewahren. Wir sind schwach
und machen nicht selten
Fehler. Wir konnen uns
gegenseitig helfen, immer
wieder neu anzufangen. Haufig
erreichen wir dies, indem wir
einander verzeihen.

18.01.2019



Jeder von uns ist schon einmal
ungerecht behandelt oder
gedemuitigt worden. Es gibt
Menschen, die taglich gefoltert
werden, nicht nur in Gefangnissen,
sondern auch an ihrem Arbeitsplatz
oder in ihrem familidren Umfeld. Mit
Sicherheit kann niemand uns so sehr
verletzen wie diejenigen, die uns am
nachsten sind. ,Der einzige Schmerz,
der schlimmer verwundet als das
Schwert, ist das Unrecht, das uns von
der Familie angetan wird“, sagen die
Araber.

Wie reagieren wir auf Boses, das uns
jemand mit einer gewissen Absicht
zugefuigt hat? In der Regel méchten
wir spontan denen, die uns
geschlagen haben, den Schlag
zuruckgeben bzw. schlecht reden
uber die, die Uiber uns schlecht
geredet haben. Aber das ist dann wie
ein Bumerang, wir schaden uns
selbst. Es ist sinnlos, unsere Energie
Zu verschwenden mit Arger, Groll



oder gar Verzweiflung. Und noch
schlimmer ware es, wenn der im
Inneren Verletzte sich verhartet, um
nicht weiter zu leiden.

Nur aus der Vergebung erwéchst
neues Leben. Deshalb ist es so
wichtig, diese ,,Kunst“ zu erlernen.

Was ist Vergebung? Was geschieht,
wenn ich zu jemandem sage: ,, Ich
verzeihe dir“? Ich reagiere nattirlich
auf ein Ubel, das mir jemand
zugefiigt hat. Ich bin aber frei. Ich
vergesse das Unrecht nicht einfach
so, sondern verzichte bewusst auf
Rache und will - trotz allem — das
Beste flir den anderen. Diese
verschiedenen Schritte bedeuten
Verzeihen. Sie wollen wir etwas
genauer betrachten.

Die Reaktion auf ein Ubel

Zuniachst einmal muss es sich
tatsidchlich um einUbel fiir mein
Leben handeln. Wenn ein Chirurg



mir einen Arm amputiert, der
gefahrlich infiziert ist, dann kann ich
Schmerz und Traurigkeit empfinden,
ich kann sogar zornig sein auf diesen
Arzt. Aber ich habe ihm nichts zu
vergeben; denn er hat mir Gutes
erwiesen, er hat mir das Leben
gerettet. Ahnliches kann sich in der
Erziehung ergeben. Nicht alles, was
einem Kind schlecht vorkommt, ist
etwa schadlich. Gute Eltern erlauben
ihren Kindern nicht alles, was diese
wollen. Sie erziehen sie, stark zu
werden. Eine Lehrerin hat mir
gesagt: ,Mir ist es gleich, was meine
Schuler heute tiber mich denken.
Wichtig ist, was sie in zwanzig Jahren
denken werden.“ Vergebung kann es
nur geben, wenn jemand einen
echten Schaden durch einen anderen
erlitten hat.

Andererseits besteht Vergebung
keinesfalls darin, diesen Schaden
ignorieren zu wollen, ihn zu
beschonigen oder zu verdréangen. Es



gibt Menschen, die das Unrecht, das
ihnen von Kollegen oder vom
Ehepartner zugefiigt wird,
ubergehen. Sie versuchen, jedem
Konflikt auszuweichen, suchen den
Frieden um jeden Preis und wollen
in stdndiger Harmonie mit den
anderen leben. Es sieht so aus, als
ware fur sie alles gleich. Es ist ,nicht
so schlimm*, wenn die anderen
ihnen nicht die Wahrheit sagen,
,hicht schlimm“, wenn sie zum
Objekt werden fir die egoistischen
Ziele anderer oder wenn man sie
hintergeht oder mit Ehebruch
betrugt. Eine solche Einstellung ist
gefahrlich, weil sie zu volliger
Blindheit gegentiber den Werten
fihren kann. Emporung und Zorn
sind normale, ja sogar notwendige
Reaktionen auf bestimmte
Fehlverhalten. Wer vergibt, schlief3t
keineswegs die Augen vor dem Ubel
und leugnet nicht die objektive
Ungerechtigkeit. Wenn er sie leugnet,
so hat er nichts zu verzeihen[i].



Wenn jemand sich daran gewohnt,
alles schweigend zu ubergehen, kann
er vielleicht eine Zeitlang einen
Scheinfrieden geniefden, aber
schliefslich wird er einen sehr hohen
Preis dafiir bezahlen missen; denn
er verzichtet auf die Freiheit, er
selbst zu sein. Er verbirgt und
vergrabt seine Frustrationen tief in
seinem Herzen hinter einer dicken
Mauer, die er errichtet, um sich zu
schiitzen. Und er bemerkt nicht
einmal seinen Mangel an
Authentizitit. Es ist nur nattuirlich,
dass eine Ungerechtigkeit schmerzt
und eine Wunde hinterlasst. Wenn
wir sie nicht wahrhaben wollen,
konnen wir sie auch nicht heilen.
Dann sind wir stdndig auf der Flucht
vor dem eigenen Inneren (das heifst,
vor uns selbst). Und der Schmerz
frisst uns langsam, aber stetig auf.

Manch einer unternimmt eine
Weltreise, ein anderer zieht in eine
andere Stadt, aber dem Leiden kann



niemand entfliehen. Jeder
verdrangte Schmerz kehrt durch die
Hintertir wieder zuruck, bleibt lange
Zeit als traumatisches Erlebnis
bestehen und kann Ursache nicht
verheilender Wunden sein.
Manchmal kann ein verborgener
Schmerz dazu fiihren, dass der
Betroffene bitter wird, zwanghaft
reagiert, angstlich, nervos oder
unsensibel ist, dass er sich weigert,
Freundschaft zu schliefden oder
Albtrdume hat. Ungerufen tauchen
die Erinnerungen frither oder spéater
wieder auf. SchliefSlich merkt er,
dass es wohl besser gewesen ware,
sich direkt und unmittelbar mit dem
Schmerz auseinanderzusetzen.
Schmerz annehmen und verarbeiten
ist der Schlissel zum inneren
Frieden.

Mit Freiheit handeln

Vergebung ist ein freier Akt. Es ist die
einzige Antwort, die nicht einfach



blof3 re-agiert, nach dem bekannten
Prinzip: ,Auge um Auge, Zahn um
Zahn“[ii]. Hass ruft Gewalt auf den
Plan, und Gewalt rechtfertigt den
Hass. Wenn ich verzeihe, beende ich
den Teufelskreis und verhindere,
dass die Kettenreaktion weiterlauft.
Somit befreie ich den anderen davor,
Opfer des begonnenen Prozesses zu
werden. Vor allem aber befreie ich
mich selbst. Ich 16se mich von Arger
und Groll, ich ,re-agiere® nicht mehr
automatisch, sondern setze einen
neuen Anfang, auch in mir.

Beleidigungen zu verarbeiten ist sehr
wichtig; denn Hass und Rache
vergiften das Leben. Der Philosoph
Max Scheler beteuert, dass ein
Mensch, der nachtragend ist, sich
selbst vergiftet[iii]. Jemand hat ihn
beleidigt, davon kommt er nicht los.
In diesem Schmerz verschliefdt er
sich, kapselt sich ein und lebt darin.
Er bleibt gefangen in der
Vergangenheit und nahrt seinen



Groll mit immer neuen
Wiederholungen desselben
Geschehens. So ruiniert er sein
Leben.

Groll bewirkt, dass die Wunden im
Inneren sich immer wieder
entziinden und einen verheerenden
Einfluss ausiiben, indem sie
Unwohlsein und Unzufriedenheit
verbreiten. Man fiihlt sich nicht
mehr wohl in der eigenen Haut und
nirgendwo. Die bitteren
Erinnerungen beleben Zorn und
Traurigkeit immer wieder neu bis
hin zu moglichen Depressionen. Ein
chinesisches Sprichwort lautet: ,,Wer
Rache sucht, muss zwei Graber
graben.”

In ihrem Buch,, My First White Friend
beschreibt eine farbige Journalistin
aus den USA, wie die Unterdriickung,
unter der ihr Volk in Amerika gelitten
hatte, sie in ihrer Jugend die Weifsen
hassen liefs, ,,denn sie haben uns



gelyncht und belogen, uns gefangen
genommen, vergiftet und
vernichtet”[iv].Die Autorin berichtet,
dass sie nach einiger Zeit erkannte,
dass ihr Hass, so verstandlich er war,
sie in ihrem Selbst und in ihrer
Wiirde als Person zerstorte. Er
machte sie blind fiir die Zeichen der
Freundschaft, die eine weifde
Mitschilerin ihr gab. Nach und nach
entdeckte sie, dass sie, anstatt darauf
zu warten, dass die Weifden sie um
Verzeihung baten fir ihre
Ungerechtigkeit, sie selbst um
Vergebung bitten musste fiir ihren
Hass und fiir ihre Unfahigkeit, einen
Weifden als Person anzusehen und
nicht als Teil der Rasse der
Unterdrticker. Sie erkannte den
Feind in ihrem eigenen Inneren. Aus
Vorurteilen und Ressentiments
entstanden, hinderte er sie daran,
glucklich zu sein.

Wunden beeintriachtigen unsere
Freiheit



Nicht verheilte Wunden konnen
unsere Freiheit stark
beeintrachtigen. Sie konnen
unverhaltnisméafiige und
gewalttatige Reaktionen
verursachen, die uns selbst
erschrecken. Wer verletzt ist, neigt
dazu, selbst andere zu verletzen. Und
da er sein Herz oftmals hinter einer
Panzerung versteckt, kann es hart
und unzuginglich erscheinen. In
Wirklichkeit ist es nicht so. Es
verteidigt sich nur. Es erscheint hart,
ist aber unsicher; denn es leidet
unter seinen schlechten
Erfahrungen.

Man muss die Wunden freilegen, sie
reinigen und behandeln — das eigene
Innere ordnen kann ein Schritt sein,
der Vergebung ermoglicht. Aber
dieser Schritt ist sehr schwierig, und
manchmal schaffen wir es nicht, ihn
zu tun. Wir konnen auf Rache
verzichten, den Schmerz aber nicht
vermeiden. Hier wird deutlich, dass



Vergebung, auch wenn sie eng mit
unserem Gefilihlsleben verbunden
ist, selbst kein Gefiihl ist. Sie ist ein
Willensakt, der sich nicht auf den
Zustand der Psyche reduzieren
lasst[v]. Man kann auch unter
Tranen verzeihen. Wenn jemand
diesen hochst freien Akt vollzogen
hat, verliert der Schmerz
normalerweise an Bitterkeit, und es
ist moglich, dass er mit der Zeit
verschwindet. ,,Die Wunden
verwandeln sich in Perlen®, sagt die
hl. Hildegard von Bingen.

Dass die Zeit manche Wunden
,heilt®, ist ein Gesetz der Natur. Sie
schliefst sie nicht wirklich, lasst sie
aber in Vergessenheit geraten.
Manch einer spricht vom
,verfallsdatum unserer
Emotionen“[vi]. Es kommt der
Moment, in dem man nicht mehr
weinen und sich auch nicht mehr
verletzt fithlen kann. Das ist aber
kein Anzeichen dafir, dass man dem



anderen verziehen hat, sondern
dafiir, dass man , Lust hat, wieder zu
leben®. Ein bestimmter psychischer
Zustand kann - so intensiv er sein
mag — nicht dauerhaft bestehen
bleiben. Diesem Zustand folgt ein
langsamer Prozess der Loslosung;
denn das Leben geht weiter. Wir
konnen nicht immer an derselben
Stelle bleiben, festgenagelt an die
Vergangenheit, in Erinnerung an
erlittenes Unrecht. Wenn wir im
Schmerz verharren, blockieren wir
den Rhythmus des Lebens.

Vergebung ist nicht einfach
"Schwamm driber"

Das Gedachtnis kann Frustrationen
kultivieren. Die Fahigkeit, sich zu
l6sen und zu vergessen ist also
wichtig fliir uns Menschen, aber sie
ist nicht dasselbe wie Vergebung.
Vergebung bedeutet nicht:
»Schwamm driber und Neubeginn®,
sondern sie verlangt, dass die



Tatsache der Beleidigung und das,
was Recht gewesen ware — was
oftmals versteckt oder verzerrt wird
— aufgedeckt werden. Das Unrecht
muss anerkannt und im Rahmen des
Moglichen wiedergutgemacht
werden.

Es muss eine ,Reinigung des
Geddachtnisses” erfolgen. Ein reines
Herz kann das Leben sehr positiv
pragen. Wenn ich mit meiner
Vergangenheit im Frieden bin, kann
ich viel lernen aus dem, was ich
erlebt habe. Ich denke an das erlebte
Unrecht, damit es sich nicht
wiederholt und ich weif3, dass es
vergeben ist.

Vergebung ist Ausdruck unserer
Freiheit

Da Vergebung Ausdruck unserer
Freiheit ist, ist es ebenso moglich,
dem anderen dieses Geschenk zu
verweigern. Der Jude Simon
Wiesenthal berichtet in einem seiner



Bucher von seinen Erfahrungen in
den Konzentrationslagern wahrend
des Zweiten Weltkriegs. Eines Tages
kam eine Krankenschwester zu ihm
und bat ihn, ihr zu folgen. Sie fiihrte
ihn zu einem Zimmer, in dem ein
junger Offizier der SS im Sterben lag.
Dieser Offizier erzdhlte dem
gefangenen Juden sein Leben: Er
sprach von seiner Familie, seiner
Ausbildung und wie er dahin
gekommen war, ein Mitarbeiter
Hitlers zu werden. Ihm lag vor allem
ein Verbrechen auf der Seele, an dem
er beteiligt gewesen war. Einmal
hatten die ihm untergebenen
Soldaten 300 Juden in einem Haus
eingesperrt und dieses Haus
angezundet. Alle starben. ,Ich weifs,
dass es schrecklich ist“, sagte der
Offizier. ,Wahrend der langen
Néchte, in denen ich auf meinen Tod
warte, habe ich den sehnlichen
Wunsch, mit einem Juden daruber zu
sprechen und ihn von ganzem
Herzen um Vergebung zu bitten.“



Wiesenthal schlief$t seinen Bericht
mit den Worten: ,Ich verstand sofort
und verliefs das Zimmer ohne ein
einziges Wort“[vii]. Ein anderer Jude
fugt hinzu: ,Nein, ich habe keinem
der Schuldigen vergeben und werde
weder jetzt noch jemals bereit sein,
einem von ihnen zu verzeihen“[viii].

Verzeihen heifdt, auf Vergeltung
und Hass zu verzichten

Andererseits gibt es auch Menschen,
die sich nie verletzt fithlen. Es ist
nicht so, dass sie die Beleidigung
nicht sehen wollen und den Schmerz
verdrangen, im Gegenteil: Sie
nehmen das Unrecht objektiv, mit
voller Klarheit wahr, aber lassen es
nicht an sich heran. ,,Selbst wenn wir
getotet werden, konnen sie uns nicht
schaden®, lautet ein Motto[ix]. Sie
fihlen sich den anderen Menschen
uberlegen und halten innerlich eine
so grofde Distanz zu ihnen aufrecht,
dass niemand ihr Herz treffen kann.



Da nichts sie bertihrt, haben sie
ihren Unterdruickern nichts
vorzuwerfen. Was macht es dem
Mond, wenn ein Hund ihn anbellt?
Das ist die Haltung der Stoiker und
vielleicht auch die einiger asiatischer
,Gurus“, die einsam leben in ihrer
»,Grof$herzigkeit“. Sie lassen sich
nicht einmal herab, die anzuschauen,
denen sie mihelos ,,vergeben®. Sie
merken den Stich des Flohs nicht.

Das Problem besteht darin, dass es in
diesem Fall keine personliche
Beziehung gibt. Man will nicht
leiden, daher verzichtet man auf die
Liebe. Wer liebt, ist immer klein und
verletzlich und ist den anderen nahe.
Es ist menschlicher, zu lieben und
viel zu leiden, als eine distanzierte,
uberlegene Haltung anderen
gegenuber einzunehmen. Wo keine
Beleidigung, da kein Verletzter.

Auch der Angreifer hat eine
personliche Wiirde



Verzeihung beginnt da, wo jemand
mit Hilfe einer neuen Kraft auf jede
Art der Vergeltung verzichtet. Seine
schmerzlichen Erfahrungen
bestimmen nicht die Art, mit der er
von den anderen spricht, er
vermeidet jedes Urteil und jede
Herabsetzung und ist bereit, ihnen
mit offenem Herzen zuzuhoren. Das
Geheimnis besteht darin, Personen
nicht auf ihre Taten zu
reduzieren[x]. Jeder Mensch ist mehr
als die Schuld, die er beging. Ein
beredtes Beispiel dafur ist Albert
Camus, der sich in einem offenen
Brief an die Nazis richtet und von
den Verbrechen spricht, die sie in
Frankreich begangen haben: ,Ihnen
zum Trotz nenne ich Sie weiterhin
Menschen... Wir bemihen uns, in
Ihnen das zu achten, was Sie in
anderen nicht achteten“[xi]. Der
Mensch ist mehr wert als seine
schlimmsten Vergehen.



Dies erinnert an eine Anekdote von
einem General des 19. Jahrhunderts.
Als er auf dem Totenbett lag, fragte
ihn der Priester, ob er seinen
Feinden vergebe. ,Das ist nicht
moglich“, erwiderte er, ,,ich habe sie
alle umbringen lassen“[xii].

Die Vergebung, von der wir
sprechen, besteht nicht darin, eine
Strafe zu erlassen, sondern sie meint
vor allem eine innere Haltung. Sie
bedeutet, mit den Erinnerungen in
Frieden zu leben und jeden
wertzuschatzen. Auch einen
Verstorbenen kann man in seiner
personlichen Wiirde betrachten. Und
aufderdem: Kein Mensch ist vollig
schlecht, in jedem leuchtet ein Licht.

Wer vergibt, sagt dem anderen:
,Nein. So bist Du nicht. Ich weifs, wie
du bist. In Wirklichkeit bist du viel
besser.“ Wir wiinschen dem anderen
alles nur erdenklich Gute, seine volle
Verwirklichung, sein Gluck. Wir



winschen es ihm ehrlich und aus
ganzem Herzen.

Nachdem wir in grofden Ziigen
daruber nachgedacht haben, worin
Vergebung besteht, schauen wir auf
Haltungen, die uns bereit machen zu
diesem Akt, der uns und die anderen
befreit.

Per-donare bedeutet viel geben

Verzeihen heift, sehr zu lieben. Das
lateinische Verb per-donare druckt es
ganz Kklar aus: Die Vorsilbe per
intensiviert das Verb, das sie
begleitet, donare. Es bedeutet viel
geben, sich selbst bis zum Letzten
schenken. Der Dichter Werner
Bergengruen hat geschrieben, dass
die Liebe sich beweist in der Treue
und sich vollendet im Verzeihen.

Aber wenn jemand uns schwer
verletzt hat, ist Liebe kaum maoglich.
Zunachst ist es notig, sich von dem
zu trennen, der uns angegriffen hat,



und sei es nur innerlich. Solange das
Messer noch in der Wunde steckt,
kann sich die Wunde nicht schliefden.
Es muss zuerst entfernt werden, man
braucht Abstand vom anderen. Nur
dann konnen wir sein Gesicht sehen.
Eine gewisse Entfernung ist notig als
Voraussetzung, um von Herzen
vergeben und dem anderen die Liebe
schenken zu konnen, die er braucht.

Ein Mensch kann nur leben und sich
gut entwickeln, wenn er so
angenommen wird, wie er ist, wenn
er wirklich von jemandem geliebt
wird, der ihm sagt: ,,Es ist gut, dass
du da bist“[xiii]. Es geniugt nicht, nur
auf der Welt zu ,,existieren®, sondern
man braucht die Bestitigung des
eigenen Seins, um sich hier
wohlzufiihlen, ein gewisses
Selbstwertgefiihl zu entwickeln und
sich mit anderen in Freundschaft zu
verbinden. In diesem Sinne kann
man sagen, dass die Liebe das Werk



der Schopfung fortfihrt und
vollendet[xiv].

Jemanden lieben heif3t, ihm seinen
eigenen Wert zeigen, seine eigene
Schonheit. Wer geliebt wird, ist
angenommen und kann dem
anderen ehrlich sagen: ,,Ich brauche
dich, um ich selbst zu sein.*

Wenn ich einem anderen nicht
verzeihe, entziehe ich ihm in
gewisser Weise den Raum zu leben
und sich gut zu entwickeln. Es ist
also ein Hindernis fiir sein Ideal und
seine Selbstverwirklichung. Mit
anderen Worten spreche ich ihm
innerlich Leben ab. Tatsachlich kann
man jemanden mit ungerechten,
harten Worten, mit bosen Gedanken
toten, oder auch, indem man ihm
Vergebung verweigert. Der
Betroffene kann dadurch traurig,
passiv oder verbittert werden.
Kierkegaard spricht von ,der
Verzweiflung dessen, der verzweifelt



er selbst sein mochte® und es nicht
sein kann, weil andere ihn daran
hindern[xv].

Wer dem anderen Vergebung
schenkt, hilft ihm, zu sich selbst zu
finden, mit neuer Freiheit zu leben
und mit einem tieferen Gliick.

Kein Buch fiihren tiber das
Versagen anderer

Wichtig ist es, zu verstehen, dass
jeder Mensch mehr Liebe braucht,
als er ,,verdient“ und verletzlicher
ist, als es den Anschein hat. Wir alle
sind schwach und ermiiden. Wer
verzeiht, hat die feste Uberzeugung,
dass in jedem Menschen hinter allem
Bosen, das es geben mag, ein
verletzliches Wesen steckt, das fahig
ist, sich zu dndern. Er glaubt an die
moglichen Verdnderungen und
Entwicklungen im anderen.

Jemand, der nicht vergibt, nimmt die
anderen vielleicht in falscher Weise



zu ernst, da er zu viel von ihnen
erwartet. ,Jemanden vollkommen
ernst nehmen heif$t, ihn zu
zerstoren®, warnt der Philosoph
Robert Spaemann[xvi]. Wir alle sind
schwach und versagen haufig. Und
oft sind wir uns der Folgen unserer
Taten nicht bewusst: ,,Wir wissen
nicht, was wir tun“[xvii]. Wenn zum
Beispiel jemand in der Verdargerung
Dinge schreit, die er im Grunde nicht
so meint und auch nicht sagen
wollte. Wenn ich dann diese Person
vollig ernst nehme und beginne zu
sanalysieren, was sie gesagt hat, als
sie wutend war, kann ich einen
endlosen Konflikt schaffen. Wenn
wir Buch fiihren tiber alle Versagen
eines Menschen, machen wir selbst
den nettesten zum Monster.

Wir sollten an die Fahigkeiten der
anderen glauben und es ihnen auch
deutlich machen. Es ist manchmal
beeindruckend zu sehen, wie sehr
sich jemand dndern kann, wenn man



ihm vertraut, wenn man ihn von
seiner besten Seite nimmt. Es gibt
Menschen, die andere dazu bewegen
konnen, besser zu werden. Sie geben
ihnen die Sicherheit, dass in ihnen
viel Gutes und Schones steckt trotz
ihrer Irrtiimer und ihr Versagen. Sie
folgen der Volksweisheit: ,,Willst du,
dass der andere gut ist, dann
behandle ihn so, als ware er es
schon.*

Vergebung erfordert ein
grof3miitiges Herz

Vergebung erfordert ein
barmherziges, grofmiitiges Herz, das
die Grenzen purer Gerechtigkeit
uberschreitet. Es gibt komplexe
Situationen, in denen Gerechtigkeit
allein nicht gentigt. Was gestohlen
wurde, muss zuruckgegeben werden,
was beschadigt oder zerstort ist, wird
repariert oder ersetzt. Wenn aber
jemand ein Organ verliert, einen
Familienangehorigen oder einen



guten Freund? Sie sind durch
Gerechtigkeit nicht ersetzbar. Gerade
da, wo Strafe den Verlust niemals
ersetzen kann, hat Vergebung ihren
Platz.

Vergebung hebt das Recht nicht auf,
sondern ubersteigt es unendlich.
Ihrer Natur entsprechend ist sie
bedingungslos; denn sie wird aus
Liebe geschenkt und ist immer
unverdient. Daraus folgt, dass
derjenige, der verzeiht, nichts fordert
von dem, der ihn beleidigt hat, nicht
einmal, dass ihm leidtut, was er
getan hat. Lange bevor der Angreifer
Versohnung sucht, hat der, der liebt,
ihm schon vergeben.

Die Reue des anderen ist keine
notwendige Voraussetzung fur die
Vergebung, auch wenn sie
angemessen ist. Sicher ist es viel
leichter zu verzeihen, wenn der
andere darum bittet. Aber bisweilen
muss man erkennen, dass jemand,



der schlecht gehandelt hat, blockiert
ist und daher nicht fahig, seine
Schuld einzugestehen.

Es gibt auch eine ,unsaubere” Art zu
verzeihen[xviii], ndmlich dann,
wenn Berechnung, Kalkil und
andere Ziele mit im Spiel sind: ,,Ich
verzeihe dir, damit du merkst, was
du Schlimmes getan hast. Ich
verzeihe dir, damit du dich besserst.“
Es mag ein edles Erziehungsziel
damit verbunden sein, aber dann
handelt es sich nicht um echte
Vergebung, die bedingungslos ist so
wie echte Liebe. ,Ich verzeihe dir,
welil ich dich liebe — trotz allem.“ Ich
kann dem anderen sogar vergeben,
ohne es ihm zu sagen, ohne dass er
es weif$ oder den tiefen Grund dafiir
kennt, weil er es vielleicht gar nicht
verstiinde.

Um dem anderen zu zeigen, dass
man verziehen hat, sind Klugheit
und Feingefiihl notig. Manchmal



kann es ratsam sein, es nicht sofort
zu zeigen, wenn der andere noch
aufgeregt ist. Es konnte ihm wie eine
subtile Rache vorkommen, ihn
demiitigen und noch mehr
verargern. Tatsachlich kann das
Angebot der Versohnung wie eine
Form der Anklage wirken. Es kann
eine pharisdische Haltung verbergen
nach dem Motto: Ich will dir zeigen,
dass ich Recht habe und grofiziigig
bin. Was dann verhindert, dass es
zum Frieden kommt, ist nicht die
Sturheit des anderen, sondern meine
eigene Arroganz.

Demut: iiber Geschehenes
sprechen

Andererseits ist es immer ein Risiko,
Versohnung anzubieten; denn diese
Geste garantiert nicht, dass der
andere sie annimmt und kann ihn
unter Umstanden auch verwirren.
»Wenn jemand verzeiht, tiberlasst er
sich dem anderen, seiner Macht, und



unterstellt sich dem, was der andere
tun kann, ohne dass es absehbar ist.
Man gibt ihm die Freiheit, (wieder)
zu verletzen“[xix]. Hier wird
deutlich, dass Demut notig ist, wenn
man um Versohnung bittet.

Wenn die Umstiande es zulassen —
vielleicht nach langer Zeit - ist es gut,
mit dem anderen uiber das damals
Geschehene zu sprechen. In diesem
Gesprach kann man dann die
eigenen Motive und Grinde, den
eigenen Standpunkt erkldren. Und
man muss die Gedanken des anderen
ruhig und aufmerksam anhoren.
Wichtig ist, bis zum Ende zuzuhoren
und zu versuchen, auch zwischen
den Zeilen zu lesen. Von Zeit zu Zeit
ist es notig, ,die Platze zu tauschen®,
wenigstens im Geiste, und zu
versuchen, die Welt aus der
Perspektive des anderen zu sehen.

Vergebung ist ein Akt innerer Stdrke,
nicht aber der Machtgier. Sie ist



demtitig und respektvoll dem
anderen gegeniiber. Wer verzeiht,
will weder dominieren noch
demutigen. Wenn die Vergebung echt
und ,,rein“ ist, meidet der Gekrankte
sogar das kleinste Zeichen einer
angeblichen, aber nicht
existierenden ,,moralischen
Uberlegenheit®. Jedenfalls sind nicht
wir diejenigen, die beurteilen
konnen oder sollen, was sich im
Herzen anderer befindet. Auf keinen
Fall darf der Angreifer in Gesprachen
immer wieder neu beschuldigt
werden. Wer sich selbst als schuldlos
darstellt, verzeiht nicht wirklich.
Wut uiber die Schuld des anderen
kann leicht dazu fihren, dass man
die eigene Schuld verdridngt. Machen
wir uns bewusst, dass wir Sunder
sind, nicht Gerechte. Daher ist
Verzeihung mehr ein Akt des Teilens
als des Gewdhrens.

Wir alle sind auf Vergebung
angewiesen, weil wir alle auch



bisweilen den anderen Schaden
zufugen, selbst wenn wir es nicht
bemerken. Wir brauchen Vergebung,
um die Knoten aus der
Vergangenheit zu 16sen und neu zu
beginnen. Wichtig ist, dass jeder die
eigenen Schwachen kennt, die
eigenen Fehler, die vielleicht sogar
den anderen zu einem falschen
Verhalten gefiihrt haben. So hat auch
er Grund, den anderen um
Verzeihung zu bitten.

Wir haben ein schwieriges Thema
besprochen. Es ist unleugbar, dass
die Forderung, verzeihen zu miussen,
uns in manchen Féllen an den Rand
unserer Krafte flihren kann. Ist es
moglich zu vergeben, wenn der
Unterdriicker iberhaupt nicht
bereut, sondern sein Opfer sogar
beschimpft und meint, selbst korrekt
gehandelt zu haben? Kann eine
Mutter jemals dem Morder ihres
Sohnes verzeihen? Sind wir in der
Lage, jemandem zu vergeben, der



uns vor anderen vollig lacherlich
gemacht, der uns Freiheit oder
Wiirde abgesprochen, uns getauscht
hat, der etwas, das uns wichtig ist,
verleumdet oder zerstort hat?
Vielleicht wird es dann nicht moglich
sein, aus ganzem Herzen zu
verzeihen, jedenfalls wenn wir nur
mit unseren eigenen Kréften
rechnen. Aber als Christen rechnen
wir mit der allméchtigen Hilfe
Gottes. ,,Mit meinem Gott springe ich
uber Mauern®, singt der Psalmist.
Diese Worte konnen wir auf die
Mauern in unserem Herzen
beziehen. Mit der Hilfe guter
Freunde und vor allem mit der
Gnade Gottes konnen wir diese
hochst schwierige Aufgabe
bewadltigen und uns selbst befreien.
Vergeben ist ein Akt geistlicher
Starke und eine grofde Erleichterung.
Er bedeutet, sich fiir das Leben zu
entscheiden und kreativ zu handeln.



Dennoch sollte man einem
Gekrankten sein Verhalten nicht
vorschreiben. Man muss ihm alle
Zeit lassen, die er braucht, um
verzeihen zu konnen. Bezeichnet
man ihn als nachtragend oder
rachstichtig, so wird seine Verletzung
noch grofier.

Der hl. Thomas von Aquin, der grofse
Theologe des Mittelalters, rat denen,
die leiden, sie sollten sich nicht den
Kopf zerbrechen mit Gedanken,
weder lesen, noch schreiben,
sondern ein Bad nehmen, schlafen
und sich einem Freund
anvertrauen[xx].

Meist sind wir im ersten Moment
nicht in der Lage, einen grofden
Schmerz anzunehmen. Wir miissen
uns zuerst beruhigen, akzeptieren,
dass es uns schwerfallt zu verzeihen
und dass wir dazu Zeit brauchen.
Wenn wir dem Rhythmus unserer
Natur folgen, kann dies sehr hilfreich



sein. Wir sollten uns weder tiber uns,
noch uber andere erschrecken, wenn
wir damit Schwierigkeiten haben.

Wenn es uns gelingt, eine Kultur des
Verzeihens zu schaffen, konnen wir
gemeinsam eine bewohnbare Welt
bauen, in der es mehr Vitalitit und
Fruchtbarkeit gibt, und wir konnen
zusammen eine neue Zukunft
planen. Zum Schluss mogen uns
Worte eines Weisen helfen: ,,Willst
du einen Moment glicklich sein?
Dann rache dich. - Willst du immer
glucklich sein? Dann vergib!“

Jutta Burggraf (1952-2010), deutsche
Theologin an der Universitdt von
Navarra

Der Artikel erschien in "Retos de
futuro en educacion”. (Hrsg. O.F.
Otero, Madrid 2004)



https://opusdei.org/de-de/article/nachruf-auf-jutta-burggraf/

[i] Zu Recht wird betont, dass
Gerechtigkeit und Wahrheit
Voraussetzungen fur das Verzeihen
sind. s. JOH Paul II, Botschaft zum
Weltjugendtag tiber den Frieden:
Biete Vergebung an, empfange den
Frieden, 01.01.1097.

[ii] Mt 5,38.

[iii] M. SCHELER, Das Ressentiment
im Aufbau der Moralen, in: Vom
Umsturz der Werte, Bern °1972, SS.
36f.

[iv] P. RAYBON, My First White
Friend, New York 1996, S.4f.

[v] s. D. von HILDEBRAND, Moralia,
Werke IX, Regensburg 1980, S.338.

[vi] A. KOLNAI, Forgiveness, in: B.
WILLIAMS; D. WIGGINS (eds.),
Ethics, Value and Reality. Selected
Papers of Aurel Kolnai, Indianapolis
1978, S.95.



[vii] s. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York 1998.
Dennoch bleibt die Frage der
Vergebung offen bei diesem Autor. s.
IDEM, Los limites del perdon,
Barcelona 1998.

[viii] P. LEVI, Si, esto es un hombre,
Barcelona 1987, p.186. s. IDEM, Los
hundidos y los salvados, Barcelona
1995, p.117.

[ix] Diesen Satz schreibt man dem
stoischen Philosophen Epiktet zu, der
Sklave war. s. EPIKTET, Handbiichlein
der Moral, hg. von H. Schmidt,
Stuttgart 1984, S.31.

[x] Hass richtet sich nicht gegen
Personen, sondern gegen ihre Werke,
s. Rom. 12,9; Offb. 2,6.

[xi] A. CAMUS, Brief an einen
deutschen Freund.



[xii] s. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, S.96.

[xiii] ]. PIEPER, Uber die Liebe,
Minchen 1972, S. 38 f.

[xiv] s. ibid., S.47

[xv] S. Kierkegaard, Die Krankheit
zum Tode, Munchen 1976, S. 99.

[xvi] R. SPAEMANN, Gliick und
Wohlwollen, Versuch uber Ethik.

[xvii] Es gibt aber auch ein Nicht-
Sehen-Wollen, eine freiwillige
Blindheit, s. D. von HILDEBRAND,
Sittlichkeit und ethische
Werterkenntnis. Eine Untersuchung
tiber ethische Strukturprobleme,
Vallendar 31982, S.49.

[xviii] s. V. JANKELEVITCH, El perdon,
Barcelona 1999, p.144.

[xix]A. CENCINTI, Vivir en paz, Bilbao
1997, p.96.



[xx] s. THOMAS VON AQUIN, Summa
theologiae I-11, q.22.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/verzeihen-lernen/
(10.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/verzeihen-lernen/
https://opusdei.org/de-ch/article/verzeihen-lernen/

	Wie man sogar das Verzeihen lernen kann

