
opusdei.org

Wie man sogar das
Verzeihen lernen
kann

Die Kunst des Zusammenlebens
ist eng verknüpft mit der
Fähigkeit, um Verzeihung zu
bitten und Verzeihung zu
gewähren. Wir sind schwach
und machen nicht selten
Fehler. Wir können uns
gegenseitig helfen, immer
wieder neu anzufangen. Häufig
erreichen wir dies, indem wir
einander verzeihen.

18.01.2019



Jeder von uns ist schon einmal
ungerecht behandelt oder
gedemütigt worden. Es gibt
Menschen, die täglich gefoltert
werden, nicht nur in Gefängnissen,
sondern auch an ihrem Arbeitsplatz
oder in ihrem familiären Umfeld. Mit
Sicherheit kann niemand uns so sehr
verletzen wie diejenigen, die uns am
nächsten sind. „Der einzige Schmerz,
der schlimmer verwundet als das
Schwert, ist das Unrecht, das uns von
der Familie angetan wird“, sagen die
Araber.

Wie reagieren wir auf Böses, das uns
jemand mit einer gewissen Absicht
zugefügt hat? In der Regel möchten
wir spontan denen, die uns
geschlagen haben, den Schlag
zurückgeben bzw. schlecht reden
über die, die über uns schlecht
geredet haben. Aber das ist dann wie
ein Bumerang, wir schaden uns
selbst. Es ist sinnlos, unsere Energie
zu verschwenden mit Ärger, Groll



oder gar Verzweiflung. Und noch
schlimmer wäre es, wenn der im
Inneren Verletzte sich verhärtet, um
nicht weiter zu leiden.

Nur aus der Vergebung erwächst
neues Leben. Deshalb ist es so
wichtig, diese „Kunst“ zu erlernen.

Was ist Vergebung? Was geschieht,
wenn ich zu jemandem sage: „Ich
verzeihe dir“? Ich reagiere natürlich
auf ein Übel, das mir jemand
zugefügt hat. Ich bin aber frei. Ich
vergesse das Unrecht nicht einfach
so, sondern verzichte bewusst auf
Rache und will – trotz allem – das
Beste für den anderen. Diese
verschiedenen Schritte bedeuten
Verzeihen. Sie wollen wir etwas
genauer betrachten.

Die Reaktion auf ein Übel

Zunächst einmal muss es sich
tatsächlich um einÜbel für mein
Leben handeln. Wenn ein Chirurg



mir einen Arm amputiert, der
gefährlich infiziert ist, dann kann ich
Schmerz und Traurigkeit empfinden,
ich kann sogar zornig sein auf diesen
Arzt. Aber ich habe ihm nichts zu
vergeben; denn er hat mir Gutes
erwiesen, er hat mir das Leben
gerettet. Ähnliches kann sich in der
Erziehung ergeben. Nicht alles, was
einem Kind schlecht vorkommt, ist
etwa schädlich. Gute Eltern erlauben
ihren Kindern nicht alles, was diese
wollen. Sie erziehen sie, stark zu
werden. Eine Lehrerin hat mir
gesagt: „Mir ist es gleich, was meine
Schüler heute über mich denken.
Wichtig ist, was sie in zwanzig Jahren
denken werden.“ Vergebung kann es
nur geben, wenn jemand einen
echten Schaden durch einen anderen
erlitten hat.

Andererseits besteht Vergebung
keinesfalls darin, diesen Schaden
ignorieren zu wollen, ihn zu
beschönigen oder zu verdrängen. Es



gibt Menschen, die das Unrecht, das
ihnen von Kollegen oder vom
Ehepartner zugefügt wird,
übergehen. Sie versuchen, jedem
Konflikt auszuweichen, suchen den
Frieden um jeden Preis und wollen
in ständiger Harmonie mit den
anderen leben. Es sieht so aus, als
wäre für sie alles gleich. Es ist „nicht
so schlimm“, wenn die anderen
ihnen nicht die Wahrheit sagen,
„nicht schlimm“, wenn sie zum
Objekt werden für die egoistischen
Ziele anderer oder wenn man sie
hintergeht oder mit Ehebruch
betrügt. Eine solche Einstellung ist
gefährlich, weil sie zu völliger
Blindheit gegenüber den Werten
führen kann. Empörung und Zorn
sind normale, ja sogar notwendige
Reaktionen auf bestimmte
Fehlverhalten. Wer vergibt, schließt
keineswegs die Augen vor dem Übel
und leugnet nicht die objektive
Ungerechtigkeit. Wenn er sie leugnet,
so hat er nichts zu verzeihen[i].



Wenn jemand sich daran gewöhnt,
alles schweigend zu übergehen, kann
er vielleicht eine Zeitlang einen
Scheinfrieden genießen, aber
schließlich wird er einen sehr hohen
Preis dafür bezahlen müssen; denn
er verzichtet auf die Freiheit, er
selbst zu sein. Er verbirgt und
vergräbt seine Frustrationen tief in
seinem Herzen hinter einer dicken
Mauer, die er errichtet, um sich zu
schützen. Und er bemerkt nicht
einmal seinen Mangel an
Authentizität. Es ist nur natürlich,
dass eine Ungerechtigkeit schmerzt
und eine Wunde hinterlässt. Wenn
wir sie nicht wahrhaben wollen,
können wir sie auch nicht heilen.
Dann sind wir ständig auf der Flucht
vor dem eigenen Inneren (das heißt,
vor uns selbst). Und der Schmerz
frisst uns langsam, aber stetig auf.

Manch einer unternimmt eine
Weltreise, ein anderer zieht in eine
andere Stadt, aber dem Leiden kann



niemand entfliehen. Jeder
verdrängte Schmerz kehrt durch die
Hintertür wieder zurück, bleibt lange
Zeit als traumatisches Erlebnis
bestehen und kann Ursache nicht
verheilender Wunden sein.
Manchmal kann ein verborgener
Schmerz dazu führen, dass der
Betroffene bitter wird, zwanghaft
reagiert, ängstlich, nervös oder
unsensibel ist, dass er sich weigert,
Freundschaft zu schließen oder
Albträume hat. Ungerufen tauchen
die Erinnerungen früher oder später
wieder auf. Schließlich merkt er,
dass es wohl besser gewesen wäre,
sich direkt und unmittelbar mit dem
Schmerz auseinanderzusetzen.
Schmerz annehmen und verarbeiten
ist der Schlüssel zum inneren
Frieden.

Mit Freiheit handeln

Vergebung ist ein freier Akt. Es ist die
einzige Antwort, die nicht einfach



bloß re-agiert, nach dem bekannten
Prinzip: „Auge um Auge, Zahn um
Zahn“[ii]. Hass ruft Gewalt auf den
Plan, und Gewalt rechtfertigt den
Hass. Wenn ich verzeihe, beende ich
den Teufelskreis und verhindere,
dass die Kettenreaktion weiterläuft.
Somit befreie ich den anderen davor,
Opfer des begonnenen Prozesses zu
werden. Vor allem aber befreie ich
mich selbst. Ich löse mich von Ärger
und Groll, ich „re-agiere“ nicht mehr
automatisch, sondern setze einen
neuen Anfang, auch in mir.

Beleidigungen zu verarbeiten ist sehr
wichtig; denn Hass und Rache
vergiften das Leben. Der Philosoph
Max Scheler beteuert, dass ein
Mensch, der nachtragend ist, sich
selbst vergiftet[iii]. Jemand hat ihn
beleidigt, davon kommt er nicht los.
In diesem Schmerz verschließt er
sich, kapselt sich ein und lebt darin.
Er bleibt gefangen in der
Vergangenheit und nährt seinen



Groll mit immer neuen
Wiederholungen desselben
Geschehens. So ruiniert er sein
Leben.

Groll bewirkt, dass die Wunden im
Inneren sich immer wieder
entzünden und einen verheerenden
Einfluss ausüben, indem sie
Unwohlsein und Unzufriedenheit
verbreiten. Man fühlt sich nicht
mehr wohl in der eigenen Haut und
nirgendwo. Die bitteren
Erinnerungen beleben Zorn und
Traurigkeit immer wieder neu bis
hin zu möglichen Depressionen. Ein
chinesisches Sprichwort lautet: „Wer
Rache sucht, muss zwei Gräber
graben.“

In ihrem Buch„My First White Friend
beschreibt eine farbige Journalistin
aus den USA, wie die Unterdrückung,
unter der ihr Volk in Amerika gelitten
hatte, sie in ihrer Jugend die Weißen
hassen ließ, „denn sie haben uns



gelyncht und belogen, uns gefangen
genommen, vergiftet und
vernichtet”[iv].Die Autorin berichtet,
dass sie nach einiger Zeit erkannte,
dass ihr Hass, so verständlich er war,
sie in ihrem Selbst und in ihrer
Würde als Person zerstörte. Er
machte sie blind für die Zeichen der
Freundschaft, die eine weiße
Mitschülerin ihr gab. Nach und nach
entdeckte sie, dass sie, anstatt darauf
zu warten, dass die Weißen sie um
Verzeihung baten für ihre
Ungerechtigkeit, sie selbst um
Vergebung bitten musste für ihren
Hass und für ihre Unfähigkeit, einen
Weißen als Person anzusehen und
nicht als Teil der Rasse der
Unterdrücker. Sie erkannte den
Feind in ihrem eigenen Inneren. Aus
Vorurteilen und Ressentiments
entstanden, hinderte er sie daran,
glücklich zu sein.

Wunden beeinträchtigen unsere
Freiheit



Nicht verheilte Wunden können
unsere Freiheit stark
beeinträchtigen. Sie können
unverhältnismäßige und
gewalttätige Reaktionen
verursachen, die uns selbst
erschrecken. Wer verletzt ist, neigt
dazu, selbst andere zu verletzen. Und
da er sein Herz oftmals hinter einer
Panzerung versteckt, kann es hart
und unzugänglich erscheinen. In
Wirklichkeit ist es nicht so. Es
verteidigt sich nur. Es erscheint hart,
ist aber unsicher; denn es leidet
unter seinen schlechten
Erfahrungen.

Man muss die Wunden freilegen, sie
reinigen und behandeln – das eigene
Innere ordnen kann ein Schritt sein,
der Vergebung ermöglicht. Aber
dieser Schritt ist sehr schwierig, und
manchmal schaffen wir es nicht, ihn
zu tun. Wir können auf Rache
verzichten, den Schmerz aber nicht
vermeiden. Hier wird deutlich, dass



Vergebung, auch wenn sie eng mit
unserem Gefühlsleben verbunden
ist, selbst kein Gefühl ist. Sie ist ein
Willensakt, der sich nicht auf den
Zustand der Psyche reduzieren
lässt[v]. Man kann auch unter
Tränen verzeihen. Wenn jemand
diesen höchst freien Akt vollzogen
hat, verliert der Schmerz
normalerweise an Bitterkeit, und es
ist möglich, dass er mit der Zeit
verschwindet. „Die Wunden
verwandeln sich in Perlen“, sagt die
hl. Hildegard von Bingen.

Dass die Zeit manche Wunden
„heilt“, ist ein Gesetz der Natur. Sie
schließt sie nicht wirklich, lässt sie
aber in Vergessenheit geraten.
Manch einer spricht vom
„Verfallsdatum unserer
Emotionen“[vi]. Es kommt der
Moment, in dem man nicht mehr
weinen und sich auch nicht mehr
verletzt fühlen kann. Das ist aber
kein Anzeichen dafür, dass man dem



anderen verziehen hat, sondern
dafür, dass man „Lust hat, wieder zu
leben“. Ein bestimmter psychischer
Zustand kann – so intensiv er sein
mag – nicht dauerhaft bestehen
bleiben. Diesem Zustand folgt ein
langsamer Prozess der Loslösung;
denn das Leben geht weiter. Wir
können nicht immer an derselben
Stelle bleiben, festgenagelt an die
Vergangenheit, in Erinnerung an
erlittenes Unrecht. Wenn wir im
Schmerz verharren, blockieren wir
den Rhythmus des Lebens.

Vergebung ist nicht einfach
"Schwamm drüber"

Das Gedächtnis kann Frustrationen
kultivieren. Die Fähigkeit, sich zu
lösen und zu vergessen ist also
wichtig für uns Menschen, aber sie
ist nicht dasselbe wie Vergebung.
Vergebung bedeutet nicht:
„Schwamm drüber und Neubeginn“,
sondern sie verlangt, dass die



Tatsache der Beleidigung und das,
was Recht gewesen wäre – was
oftmals versteckt oder verzerrt wird
– aufgedeckt werden. Das Unrecht
muss anerkannt und im Rahmen des
Möglichen wiedergutgemacht
werden.

Es muss eine „Reinigung des
Gedächtnisses“ erfolgen. Ein reines
Herz kann das Leben sehr positiv
prägen. Wenn ich mit meiner
Vergangenheit im Frieden bin, kann
ich viel lernen aus dem, was ich
erlebt habe. Ich denke an das erlebte
Unrecht, damit es sich nicht
wiederholt und ich weiß, dass es
vergeben ist.

Vergebung ist Ausdruck unserer
Freiheit

Da Vergebung Ausdruck unserer
Freiheit ist, ist es ebenso möglich,
dem anderen dieses Geschenk zu
verweigern. Der Jude Simon
Wiesenthal berichtet in einem seiner



Bücher von seinen Erfahrungen in
den Konzentrationslagern während
des Zweiten Weltkriegs. Eines Tages
kam eine Krankenschwester zu ihm
und bat ihn, ihr zu folgen. Sie führte
ihn zu einem Zimmer, in dem ein
junger Offizier der SS im Sterben lag.
Dieser Offizier erzählte dem
gefangenen Juden sein Leben: Er
sprach von seiner Familie, seiner
Ausbildung und wie er dahin
gekommen war, ein Mitarbeiter
Hitlers zu werden. Ihm lag vor allem
ein Verbrechen auf der Seele, an dem
er beteiligt gewesen war. Einmal
hatten die ihm untergebenen
Soldaten 300 Juden in einem Haus
eingesperrt und dieses Haus
angezündet. Alle starben. „Ich weiß,
dass es schrecklich ist“, sagte der
Offizier. „Während der langen
Nächte, in denen ich auf meinen Tod
warte, habe ich den sehnlichen
Wunsch, mit einem Juden darüber zu
sprechen und ihn von ganzem
Herzen um Vergebung zu bitten.“



Wiesenthal schließt seinen Bericht
mit den Worten: „Ich verstand sofort
und verließ das Zimmer ohne ein
einziges Wort“[vii]. Ein anderer Jude
fügt hinzu: „Nein, ich habe keinem
der Schuldigen vergeben und werde
weder jetzt noch jemals bereit sein,
einem von ihnen zu verzeihen“[viii].

Verzeihen heißt, auf Vergeltung
und Hass zu verzichten

Andererseits gibt es auch Menschen,
die sich nie verletzt fühlen. Es ist
nicht so, dass sie die Beleidigung
nicht sehen wollen und den Schmerz
verdrängen, im Gegenteil: Sie
nehmen das Unrecht objektiv, mit
voller Klarheit wahr, aber lassen es
nicht an sich heran. „Selbst wenn wir
getötet werden, können sie uns nicht
schaden“, lautet ein Motto[ix]. Sie
fühlen sich den anderen Menschen
überlegen und halten innerlich eine
so große Distanz zu ihnen aufrecht,
dass niemand ihr Herz treffen kann.



Da nichts sie berührt, haben sie
ihren Unterdrückern nichts
vorzuwerfen. Was macht es dem
Mond, wenn ein Hund ihn anbellt?
Das ist die Haltung der Stoiker und
vielleicht auch die einiger asiatischer
„Gurus“, die einsam leben in ihrer
„Großherzigkeit“. Sie lassen sich
nicht einmal herab, die anzuschauen,
denen sie mühelos „vergeben“. Sie
merken den Stich des Flohs nicht.

Das Problem besteht darin, dass es in
diesem Fall keine persönliche
Beziehung gibt. Man will nicht
leiden, daher verzichtet man auf die
Liebe. Wer liebt, ist immer klein und
verletzlich und ist den anderen nahe.
Es ist menschlicher, zu lieben und
viel zu leiden, als eine distanzierte,
überlegene Haltung anderen
gegenüber einzunehmen. Wo keine
Beleidigung, da kein Verletzter.

Auch der Angreifer hat eine
persönliche Würde



Verzeihung beginnt da, wo jemand
mit Hilfe einer neuen Kraft auf jede
Art der Vergeltung verzichtet. Seine
schmerzlichen Erfahrungen
bestimmen nicht die Art, mit der er
von den anderen spricht, er
vermeidet jedes Urteil und jede
Herabsetzung und ist bereit, ihnen
mit offenem Herzen zuzuhören. Das
Geheimnis besteht darin, Personen
nicht auf ihre Taten zu
reduzieren[x]. Jeder Mensch ist mehr
als die Schuld, die er beging. Ein
beredtes Beispiel dafür ist Albert
Camus, der sich in einem offenen
Brief an die Nazis richtet und von
den Verbrechen spricht, die sie in
Frankreich begangen haben: „Ihnen
zum Trotz nenne ich Sie weiterhin
Menschen… Wir bemühen uns, in
Ihnen das zu achten, was Sie in
anderen nicht achteten“[xi]. Der
Mensch ist mehr wert als seine
schlimmsten Vergehen.



Dies erinnert an eine Anekdote von
einem General des 19. Jahrhunderts.
Als er auf dem Totenbett lag, fragte
ihn der Priester, ob er seinen
Feinden vergebe. „Das ist nicht
möglich“, erwiderte er, „ich habe sie
alle umbringen lassen“[xii].

Die Vergebung, von der wir
sprechen, besteht nicht darin, eine
Strafe zu erlassen, sondern sie meint
vor allem eine innere Haltung. Sie
bedeutet, mit den Erinnerungen in
Frieden zu leben und jeden
wertzuschätzen. Auch einen
Verstorbenen kann man in seiner
persönlichen Würde betrachten. Und
außerdem: Kein Mensch ist völlig
schlecht, in jedem leuchtet ein Licht.

Wer vergibt, sagt dem anderen:
„Nein. So bist Du nicht. Ich weiß, wie
du bist. In Wirklichkeit bist du viel
besser.“ Wir wünschen dem anderen
alles nur erdenklich Gute, seine volle
Verwirklichung, sein Glück. Wir



wünschen es ihm ehrlich und aus
ganzem Herzen.

Nachdem wir in großen Zügen
darüber nachgedacht haben, worin
Vergebung besteht, schauen wir auf
Haltungen, die uns bereit machen zu
diesem Akt, der uns und die anderen
befreit.

Per-donare bedeutet viel geben

Verzeihen heißt, sehr zu lieben. Das
lateinische Verb per-donare drückt es
ganz klar aus: Die Vorsilbe per
intensiviert das Verb, das sie
begleitet, donare. Es bedeutet viel
geben, sich selbst bis zum Letzten
schenken. Der Dichter Werner
Bergengruen hat geschrieben, dass
die Liebe sich beweist in der Treue
und sich vollendet im Verzeihen.

Aber wenn jemand uns schwer
verletzt hat, ist Liebe kaum möglich.
Zunächst ist es nötig, sich von dem
zu trennen, der uns angegriffen hat,



und sei es nur innerlich. Solange das
Messer noch in der Wunde steckt,
kann sich die Wunde nicht schließen.
Es muss zuerst entfernt werden, man
braucht Abstand vom anderen. Nur
dann können wir sein Gesicht sehen.
Eine gewisse Entfernung ist nötig als
Voraussetzung, um von Herzen
vergeben und dem anderen die Liebe
schenken zu können, die er braucht.

Ein Mensch kann nur leben und sich
gut entwickeln, wenn er so
angenommen wird, wie er ist, wenn
er wirklich von jemandem geliebt
wird, der ihm sagt: „Es ist gut, dass
du da bist“[xiii]. Es genügt nicht, nur
auf der Welt zu „existieren“, sondern
man braucht die Bestätigung des
eigenen Seins, um sich hier
wohlzufühlen, ein gewisses
Selbstwertgefühl zu entwickeln und
sich mit anderen in Freundschaft zu
verbinden. In diesem Sinne kann
man sagen, dass die Liebe das Werk



der Schöpfung fortführt und
vollendet[xiv].

Jemanden lieben heißt, ihm seinen
eigenen Wert zeigen, seine eigene
Schönheit. Wer geliebt wird, ist
angenommen und kann dem
anderen ehrlich sagen: „Ich brauche
dich, um ich selbst zu sein.“

Wenn ich einem anderen nicht
verzeihe, entziehe ich ihm in
gewisser Weise den Raum zu leben
und sich gut zu entwickeln. Es ist
also ein Hindernis für sein Ideal und
seine Selbstverwirklichung. Mit
anderen Worten spreche ich ihm
innerlich Leben ab. Tatsächlich kann
man jemanden mit ungerechten,
harten Worten, mit bösen Gedanken
töten, oder auch, indem man ihm
Vergebung verweigert. Der
Betroffene kann dadurch traurig,
passiv oder verbittert werden.
Kierkegaard spricht von „der
Verzweiflung dessen, der verzweifelt



er selbst sein möchte“ und es nicht
sein kann, weil andere ihn daran
hindern[xv].

Wer dem anderen Vergebung
schenkt, hilft ihm, zu sich selbst zu
finden, mit neuer Freiheit zu leben
und mit einem tieferen Glück.

Kein Buch führen über das
Versagen anderer

Wichtig ist es, zu verstehen, dass
jeder Mensch mehr Liebe braucht,
als er „verdient“ und verletzlicher
ist, als es den Anschein hat. Wir alle
sind schwach und ermüden. Wer
verzeiht, hat die feste Überzeugung,
dass in jedem Menschen hinter allem
Bösen, das es geben mag, ein
verletzliches Wesen steckt, das fähig
ist, sich zu ändern. Er glaubt an die
möglichen Veränderungen und
Entwicklungen im anderen.

Jemand, der nicht vergibt, nimmt die
anderen vielleicht in falscher Weise



zu ernst, da er zu viel von ihnen
erwartet. „Jemanden vollkommen
ernst nehmen heißt, ihn zu
zerstören“, warnt der Philosoph
Robert Spaemann[xvi]. Wir alle sind
schwach und versagen häufig. Und
oft sind wir uns der Folgen unserer
Taten nicht bewusst: „Wir wissen
nicht, was wir tun“[xvii]. Wenn zum
Beispiel jemand in der Verärgerung
Dinge schreit, die er im Grunde nicht
so meint und auch nicht sagen
wollte. Wenn ich dann diese Person
völlig ernst nehme und beginne zu
„analysieren“, was sie gesagt hat, als
sie wütend war, kann ich einen
endlosen Konflikt schaffen. Wenn
wir Buch führen über alle Versagen
eines Menschen, machen wir selbst
den nettesten zum Monster.

Wir sollten an die Fähigkeiten der
anderen glauben und es ihnen auch
deutlich machen. Es ist manchmal
beeindruckend zu sehen, wie sehr
sich jemand ändern kann, wenn man



ihm vertraut, wenn man ihn von
seiner besten Seite nimmt. Es gibt
Menschen, die andere dazu bewegen
können, besser zu werden. Sie geben
ihnen die Sicherheit, dass in ihnen
viel Gutes und Schönes steckt trotz
ihrer Irrtümer und ihr Versagen. Sie
folgen der Volksweisheit: „Willst du,
dass der andere gut ist, dann
behandle ihn so, als wäre er es
schon.“

Vergebung erfordert ein
großmütiges Herz

Vergebung erfordert ein
barmherziges, großmütiges Herz, das
die Grenzen purer Gerechtigkeit
überschreitet. Es gibt komplexe
Situationen, in denen Gerechtigkeit
allein nicht genügt. Was gestohlen
wurde, muss zurückgegeben werden,
was beschädigt oder zerstört ist, wird
repariert oder ersetzt. Wenn aber
jemand ein Organ verliert, einen
Familienangehörigen oder einen



guten Freund? Sie sind durch
Gerechtigkeit nicht ersetzbar. Gerade
da, wo Strafe den Verlust niemals
ersetzen kann, hat Vergebung ihren
Platz.

Vergebung hebt das Recht nicht auf,
sondern übersteigt es unendlich.
Ihrer Natur entsprechend ist sie
bedingungslos; denn sie wird aus
Liebe geschenkt und ist immer
unverdient. Daraus folgt, dass
derjenige, der verzeiht, nichts fordert
von dem, der ihn beleidigt hat, nicht
einmal, dass ihm leidtut, was er
getan hat. Lange bevor der Angreifer
Versöhnung sucht, hat der, der liebt,
ihm schon vergeben.

Die Reue des anderen ist keine
notwendige Voraussetzung für die
Vergebung, auch wenn sie
angemessen ist. Sicher ist es viel
leichter zu verzeihen, wenn der
andere darum bittet. Aber bisweilen
muss man erkennen, dass jemand,



der schlecht gehandelt hat, blockiert
ist und daher nicht fähig, seine
Schuld einzugestehen.

Es gibt auch eine „unsaubere“ Art zu
verzeihen[xviii], nämlich dann,
wenn Berechnung, Kalkül und
andere Ziele mit im Spiel sind: „Ich
verzeihe dir, damit du merkst, was
du Schlimmes getan hast. Ich
verzeihe dir, damit du dich besserst.“
Es mag ein edles Erziehungsziel
damit verbunden sein, aber dann
handelt es sich nicht um echte
Vergebung, die bedingungslos ist so
wie echte Liebe. „Ich verzeihe dir,
weil ich dich liebe – trotz allem.“ Ich
kann dem anderen sogar vergeben,
ohne es ihm zu sagen, ohne dass er
es weiß oder den tiefen Grund dafür
kennt, weil er es vielleicht gar nicht
verstünde.

Um dem anderen zu zeigen, dass
man verziehen hat, sind Klugheit
und Feingefühl nötig. Manchmal



kann es ratsam sein, es nicht sofort
zu zeigen, wenn der andere noch
aufgeregt ist. Es könnte ihm wie eine
subtile Rache vorkommen, ihn
demütigen und noch mehr
verärgern. Tatsächlich kann das
Angebot der Versöhnung wie eine
Form der Anklage wirken. Es kann
eine pharisäische Haltung verbergen
nach dem Motto: Ich will dir zeigen,
dass ich Recht habe und großzügig
bin. Was dann verhindert, dass es
zum Frieden kommt, ist nicht die
Sturheit des anderen, sondern meine
eigene Arroganz.

Demut: über Geschehenes
sprechen

Andererseits ist es immer ein Risiko,
Versöhnung anzubieten; denn diese
Geste garantiert nicht, dass der
andere sie annimmt und kann ihn
unter Umständen auch verwirren.
„Wenn jemand verzeiht, überlässt er
sich dem anderen, seiner Macht, und



unterstellt sich dem, was der andere
tun kann, ohne dass es absehbar ist.
Man gibt ihm die Freiheit, (wieder)
zu verletzen“[xix]. Hier wird
deutlich, dass Demut nötig ist, wenn
man um Versöhnung bittet.

Wenn die Umstände es zulassen –
vielleicht nach langer Zeit – ist es gut,
mit dem anderen über das damals
Geschehene zu sprechen. In diesem
Gespräch kann man dann die
eigenen Motive und Gründe, den
eigenen Standpunkt erklären. Und
man muss die Gedanken des anderen
ruhig und aufmerksam anhören.
Wichtig ist, bis zum Ende zuzuhören
und zu versuchen, auch zwischen
den Zeilen zu lesen. Von Zeit zu Zeit
ist es nötig, „die Plätze zu tauschen“,
wenigstens im Geiste, und zu
versuchen, die Welt aus der
Perspektive des anderen zu sehen.

Vergebung ist ein Akt innerer Stärke,
nicht aber der Machtgier. Sie ist



demütig und respektvoll dem
anderen gegenüber. Wer verzeiht,
will weder dominieren noch
demütigen. Wenn die Vergebung echt
und „rein“ ist, meidet der Gekränkte
sogar das kleinste Zeichen einer
angeblichen, aber nicht
existierenden „moralischen
Überlegenheit“. Jedenfalls sind nicht
wir diejenigen, die beurteilen
können oder sollen, was sich im
Herzen anderer befindet. Auf keinen
Fall darf der Angreifer in Gesprächen
immer wieder neu beschuldigt
werden. Wer sich selbst als schuldlos
darstellt, verzeiht nicht wirklich.
Wut über die Schuld des anderen
kann leicht dazu führen, dass man
die eigene Schuld verdrängt. Machen
wir uns bewusst, dass wir Sünder
sind, nicht Gerechte. Daher ist
Verzeihung mehr ein Akt des Teilens
als des Gewährens.

Wir alle sind auf Vergebung
angewiesen, weil wir alle auch



bisweilen den anderen Schaden
zufügen, selbst wenn wir es nicht
bemerken. Wir brauchen Vergebung,
um die Knoten aus der
Vergangenheit zu lösen und neu zu
beginnen. Wichtig ist, dass jeder die
eigenen Schwächen kennt, die
eigenen Fehler, die vielleicht sogar
den anderen zu einem falschen
Verhalten geführt haben. So hat auch
er Grund, den anderen um
Verzeihung zu bitten.

Wir haben ein schwieriges Thema
besprochen. Es ist unleugbar, dass
die Forderung, verzeihen zu müssen,
uns in manchen Fällen an den Rand
unserer Kräfte führen kann. Ist es
möglich zu vergeben, wenn der
Unterdrücker überhaupt nicht
bereut, sondern sein Opfer sogar
beschimpft und meint, selbst korrekt
gehandelt zu haben? Kann eine
Mutter jemals dem Mörder ihres
Sohnes verzeihen? Sind wir in der
Lage, jemandem zu vergeben, der



uns vor anderen völlig lächerlich
gemacht, der uns Freiheit oder
Würde abgesprochen, uns getäuscht
hat, der etwas, das uns wichtig ist,
verleumdet oder zerstört hat?
Vielleicht wird es dann nicht möglich
sein, aus ganzem Herzen zu
verzeihen, jedenfalls wenn wir nur
mit unseren eigenen Kräften
rechnen. Aber als Christen rechnen
wir mit der allmächtigen Hilfe
Gottes. „Mit meinem Gott springe ich
über Mauern“, singt der Psalmist.
Diese Worte können wir auf die
Mauern in unserem Herzen
beziehen. Mit der Hilfe guter
Freunde und vor allem mit der
Gnade Gottes können wir diese
höchst schwierige Aufgabe
bewältigen und uns selbst befreien.
Vergeben ist ein Akt geistlicher
Stärke und eine große Erleichterung.
Er bedeutet, sich für das Leben zu
entscheiden und kreativ zu handeln.



Dennoch sollte man einem
Gekränkten sein Verhalten nicht
vorschreiben. Man muss ihm alle
Zeit lassen, die er braucht, um
verzeihen zu können. Bezeichnet
man ihn als nachtragend oder
rachsüchtig, so wird seine Verletzung
noch größer.

Der hl. Thomas von Aquin, der große
Theologe des Mittelalters, rät denen,
die leiden, sie sollten sich nicht den
Kopf zerbrechen mit Gedanken,
weder lesen, noch schreiben,
sondern ein Bad nehmen, schlafen
und sich einem Freund
anvertrauen[xx].

Meist sind wir im ersten Moment
nicht in der Lage, einen großen
Schmerz anzunehmen. Wir müssen
uns zuerst beruhigen, akzeptieren,
dass es uns schwerfällt zu verzeihen
und dass wir dazu Zeit brauchen.
Wenn wir dem Rhythmus unserer
Natur folgen, kann dies sehr hilfreich



sein. Wir sollten uns weder über uns,
noch über andere erschrecken, wenn
wir damit Schwierigkeiten haben.

Wenn es uns gelingt, eine Kultur des
Verzeihens zu schaffen, können wir
gemeinsam eine bewohnbare Welt
bauen, in der es mehr Vitalität und
Fruchtbarkeit gibt, und wir können
zusammen eine neue Zukunft
planen. Zum Schluss mögen uns
Worte eines Weisen helfen: „Willst
du einen Moment glücklich sein?
Dann räche dich. – Willst du immer
glücklich sein? Dann vergib!“

Jutta Burggraf (1952-2010), deutsche
Theologin an der Universität von
Navarra

Der Artikel erschien in "Retos de
futuro en educación". (Hrsg. O.F.
Otero, Madrid 2004)

https://opusdei.org/de-de/article/nachruf-auf-jutta-burggraf/


[i] Zu Recht wird betont, dass
Gerechtigkeit und Wahrheit
Voraussetzungen für das Verzeihen
sind. s. JOH Paul II, Botschaft zum
Weltjugendtag über den Frieden: 
Biete Vergebung an, empfange den
Frieden, 01.01.1097.

[ii] Mt 5,38.

[iii] M. SCHELER, Das Ressentiment
im Aufbau der Moralen, in: Vom
Umsturz der Werte, Bern 51972, SS.
36f.

[iv] P. RAYBON, My First White
Friend, New York 1996, S.4f.

[v] s. D. von HILDEBRAND, Moralia, 
Werke IX, Regensburg 1980, S.338.

[vi] A. KOLNAI, Forgiveness, in: B.
WILLIAMS; D. WIGGINS (eds.), 
Ethics, Value and Reality. Selected
Papers of Aurel Kolnai, Indianapolis
1978, S.95.



[vii] s. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York 1998.
Dennoch bleibt die Frage der
Vergebung offen bei diesem Autor. s.
IDEM, Los límites del perdón,
Barcelona 1998.

[viii] P. LEVI, Sí, esto es un hombre,
Barcelona 1987, p.186. s. IDEM, Los
hundidos y los salvados, Barcelona
1995, p.117.

[ix] Diesen Satz schreibt man dem
stoischen Philosophen Epiktet zu, der
Sklave war. s. EPIKTET, Handbüchlein
der Moral, hg. von H. Schmidt,
Stuttgart 1984, S.31.

[x] Hass richtet sich nicht gegen
Personen, sondern gegen ihre Werke,
s. Röm. 12,9; Offb. 2,6.

[xi] A. CAMUS, Brief an einen
deutschen Freund.



[xii] s. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, S.96.

[xiii] J. PIEPER, Über die Liebe,
München 1972, S. 38 f.

[xiv] s. ibid., S.47

[xv] S. Kierkegaard, Die Krankheit
zum Tode, München 1976, S. 99.

[xvi] R. SPAEMANN, Glück und
Wohlwollen, Versuch über Ethik.

[xvii] Es gibt aber auch ein Nicht-
Sehen-Wollen, eine freiwillige
Blindheit, s. D. von HILDEBRAND, 
Sittlichkeit und ethische
Werterkenntnis. Eine Untersuchung
über ethische Strukturprobleme,
Vallendar 31982, S.49.

[xviii] s. V. JANKÉLÉVITCH, El perdón,
Barcelona 1999, p.144.

[xix]A. CENCINI, Vivir en paz, Bilbao
1997, p.96.



[xx] s. THOMAS VON AQUIN, Summa
theologiae I-II, q.22.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/verzeihen-lernen/
(10.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/verzeihen-lernen/
https://opusdei.org/de-ch/article/verzeihen-lernen/

	Wie man sogar das Verzeihen lernen kann

