
opusdei.org

Unsere bescheidene
Zeitenwende

Zum Jahreswechsel eine
Betrachtung von Josef Arquer

29.12.2013

Am ersten Tag des neuen Jahres, eine
Woche nach Weihnachten, feiern wir
Hochfest der Gottesmutter Maria. In
ihrem Schoß vollzog sich die
Zeitenwende in der "Fülle der Zeit".
Auch unsere Zeitrechnung registriert
es: Christi Geburt ist die Mitte. Nach
ihr werden die Jahre geschieden in
„vor Christus“ und „nach Christus“.



So liegt es nahe, dass eine Woche
nach dem Fest der Geburt Jesu die
Mutter in die Mitte rückt. Nun legt
sie uns das Kind in die Arme, das wir
zusammen mit den Engeln und den
Hirten in der Krippe verehrt haben.
Wir lassen uns Zeit für persönliche
Empfindungen, und unser Anbeten
kann einen mystischen Zug
gewinnen. Paul Gerhardt betete so:

Ich sehe dich mit Freuden an

und kann mich nicht satt sehen;

und weil ich nun nichts weiter kann,

bleib ich anbetend stehen.

O daß mein Sinn ein Abgrund wär

und meine Seel ein weites Meer,

daß ich dich möchte fassen!

Aber weshalb wird der letzte Tag des
Jahres allgemein "Sylvester"
genannt? Der Grund ist eher zufällig:



Papst Sylvester I. starb am letzten
Tag des Jahres 335. Dennoch hat es
seinen Sinn, dass wir ihn mit dem
Wechsel vom alten zum neuen Jahr
in Zusammenhang bringen. Denn
dieser heilige Papst und Zeitgenosse
Kaiser Konstantins hat eine wirkliche
Wende erlebt. Als er im Jahre 314 als
34. Nachfolger den römischen Stuhl
des Apostels Petrus übernahm, war
das sogenannte Toleranzedikt von
Mailand erst ein Jahr alt. Jetzt
durften die Christen endlich ohne
Verfolgung in Frieden leben. Als
Papst einer Zeitenwende von
weltgeschichtlicher Bedeutung ist
der heilige Sylvester damit gleichsam
der Patron unserer bescheiden
wiederkehrenden Jahreswenden
geworden.

Umgang mit der Zeit

„Unsere Tage zählen lehre uns! Dann
gewinnen wir ein weises
Herz.“ (Psalm 90, 12) Worin diese



Weisheit besteht, lehrt uns der Herr
besonders in der Bergpredigt, wenn
er über die väterliche Vorsehung
Gottes spricht: „Euer himmlischer
Vater weiß ja ...“ (vgl. Mt 6,32). Er rät
uns Christen als Kindern Gottes,
gelassen und sorglos zu werden.

So manches von dieser Weisheit
spüren wir bei den Heiligen. Sie
haben sich vom jeweiligen Zeitgeist
nicht verwirren lassen. Denn sie
haben in ihrem Inneren erfahren,
dass die Zeit seit der
Menschwerdung des ewigen Gottes
aus einer Quelle strömt, die in
unserer Geschichte selbst liegt.

Wie anders die Einstellung jener, die
um jeden Preis mit der Zeit gehen
und Zeitgemäßheit zum allseits
gültigen Prinzip erheben wollen.
Ihnen kann man mit der Schrift
raten: „Wer ständig nach dem Wind
schaut, kommt nicht zum Säen, wer
ständig die Wolken beobachtet,



kommt nicht zum Ernten.“ (Kohelet
11,4)

Unsere bescheidene Zeitenwende
gibt uns zu bedenken: Der rechte
Umgang mit der Zeit erfordert die
Absage an Ablenkungen, die das Jetzt
verfremden. „Wie traurig eine
Existenz, die keine anderen Sorgen
kennt als das Totschlagen der Zeit,
das Verschleudern eines
gottgeschenkten Schatzes! ... Wie
traurig, wenn einer die vielen oder
wenigen Fähigkeiten brachliegen
läßt, die Gott ihm gegeben hat, damit
er den Menschen und der
Gesellschaft diene! Ein Christ, der
seine irdische Zeit totschlägt, läuft
Gefahr, ‚seinen Himmel
totzuschlagen‘, dann nämlich, wenn
er sich aus Egoismus zurückzieht,
sich versteckt, gleichgültig bleibt.
(Josemaria Escrivá, Freunde Gottes,
Nr. 46)

Heute, jetzt



Unsere Aufmerksamkeit soll sich auf
die Aufgabe des Augenblicks richten,
mit Gespür für das das Heute, ja, das
Jetzt. Es wendet sich gegen jede
nostalgische Verherrlichung des
Vergangenen und gegen jedes das
Beschwören der Zukunft in Angst
oder Wunschdenken. Beide sind nur
Spielarten einer Flucht vor dem
Heute und Jetzt – und erschweren
die Begegnung mit der Realität.

Gott schenkt uns die Zeit als
Gegenwart, als ein Heute – er wird
sie uns weiter schenken, Stunde für
Stunde, solange er will. Die
Vergangenheit bleibt im gewissen
Sinne gegenwärtig als Erinnerung –
an Fehler, die wir vor Gott bereuen,
an Wohltaten, die uns zum Dank
bewegen, an Verhalten, die uns
reicher an Erfahrung machen. Die
Zukunft steht vor uns als Ansporn
für unsere Hoffnung und unser
Gottvertrauen. Aber unser Leben ist
Gegenwart – Augenblick für



Augenblick. Nur sie können wir
heiligen.

Gott schenkt seine Gnade zur
Bewältigung von Prüfungen, die er
selbst uns sendet – aber nicht von
Desastern, die nicht selten nur
eingebildet sind. Wenn wir das Heute
ernstnehmen, befreit es uns von der
drückenden Last und der lähmenden
Versuchung solch unnötiger
Zukunftssorgen. Wir malen uns
keine denkbaren Unglücke und
Heimsuchungen mehr aus. Und wir
lernen, die echten Sorgen der
Gegenwart im Licht der Hoffnung zu
sehen – im Vertrauen auf die
göttliche Fürsorge.

In diesem Licht, in dieser Hoffnung
dichtete Andreas Gryphius:

Mein sind die Jahre nicht,

die mir die Zeit genommen.

Mein sind die Jahre nicht,



die etwa möchten kommen.

Der Augenblick ist mein,

und nehm ich den in Acht,

so ist der mein,

der Jahr und Ewigkeit gemacht.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/unsere-bescheidene-
zeitenwende-2-2/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/unsere-bescheidene-zeitenwende-2-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/unsere-bescheidene-zeitenwende-2-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/unsere-bescheidene-zeitenwende-2-2/

	Unsere bescheidene Zeitenwende

