
opusdei.org

Thema 4. Gott der
Schöpfer

Die Schöpfung ist sowohl ein
Glaubensgeheimnis als auch
eine der Vernunft zugängliche
Wahrheit. Gott hat alles
erschaffen, „nicht um seine
Herrlichkeit zu mehren,
sondern um seine Herrlichkeit
zu bekunden und mitzuteilen“.
Das Erkennen und Bewundern
der göttlichen Macht, Weisheit
und Liebe führt den Menschen
zu einer Haltung der Ehrfurcht,
Anbetung und Demut und zu
einem Leben in der Gegenwart
Gottes, als dessen Kind er sich
versteht.



26.07.2023

Einführung

Die Bedeutung der Schöpfung basiert
darauf, dass sie „die Grundlage aller
göttlichen Heilspläne ist [...]. Sie ist
der Anfang der Heilsgeschichte, die
in Christus gipfelt“ (Kompendium,
51). Die Bibel und das Credo
beginnen mit dem Bekenntnis des
Glaubens an Gott den Schöpfer.

Im Unterschied zu den beiden
anderen großen
Glaubensgeheimnissen
(Dreifaltigkeit und Menschwerdung)
ist die Schöpfungswahrheit eine
„erste Antwort auf die Grundfragen
des Menschen nach seinem Ursprung
und seinem Ziel“ (Kompendium, 51),
die sich dem menschlichen Geist
stellen und die er teilweise auch
beantwortet, wie die philosophische



Reflexion und die Schilderungen
über die Anfänge der Welt in der
religiösen Kultur vieler Völker zeigen
(vgl. Katechismus, 285). Trotzdem
wurde der eigentliche Begriff der
Schöpfung erst mit der jüdisch-
christlichen Offenbarung wirklich
erfasst.

Die Schöpfung ist also ein
Glaubensgeheimnis und zugleich
eine der Vernunft zugängliche
Wahrheit (vgl. Katechismus, 286).
Diese besondere Stellung macht sie
zu einem guten Ausgangspunkt für
die Evangelisierung und den Dialog,
zu dem die Christen auch heute
berufen sind,1 gleich dem heiligen
Paulus auf dem Areopag in Athen
(vgl. Apg 17,16-34).

Für gewöhnlich unterscheidet man
zwischen dem Schöpfungsakt Gottes
(die Erschaffung active sumpta), und
der geschaffenen Wirklichkeit als



dem Ergebnis dieser göttlichen Tat
(die Schöpfung passive sumpta).2

1. „Die Schöpfung ist das
gemeinsame Werk der heiligsten
Dreifaltigkeit“ (Katechismus, 292)

Die Offenbarung stellt die
Schöpfertätigkeit Gottes als Erweis
seiner Allmacht, seiner Weisheit und
seiner Liebe dar. Die Schöpfung
schreibt man gewöhnlich Gott dem
Vater zu (vgl. Kompendium, 52), die
Erlösung dem Sohn und die
Heiligung dem Heiligen Geist.
Zugleich sind aber die Werke der
Dreifaltigkeit ad extra (deren erstes
die Schöpfung ist) den drei Personen
gemeinsam. Das wirft die Frage auf,
welche deren spezifische Rolle in der
Schöpfung ist, denn es „wirkt jede
göttliche Person das gemeinsame
Werk gemäß ihrer persönlichen
Besonderheit“ (Katechismus, 258).
Das ist der Sinn der traditionellen
Zuordnung der Wesensattribute des



schöpferischen Wirkens (Allmacht,
Weisheit, Liebe) an den Vater bzw.
den Sohn oder den Heiligen Geist.

a) „Schöpfer des Himmels und der
Erde“

,,Im Anfang schuf Gott Himmel und
Erde (Gen 1,1): Drei Dinge werden in
diesen ersten Worten der Schrift
ausgesagt: Der ewige Gott hat alles,
was außer ihm existiert, ins Dasein
gerufen; er allein ist Schöpfer (das
Zeitwort ,erschaffen‘ [hebräisch: ,bara‘]
hat stets Gott zum Subjekt); alles, was
existiert – ,Himmel und Erde‘ –,
hängt von Gott ab, der das Dasein
gibt“ (Katechismus, 290).

Nur Gott kann erschaffen im
eigentlichen Sinn,3 nämlich die Dinge
aus dem Nichts (ex nihilo) ins Dasein
rufen – nicht aus etwas schon
Existierendem. Dazu bedarf es einer
unendlichen aktiven Macht, die nur
Gott zukommt (vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, 296-298). Es ist



zutreffend, dem Vater die
schöpferische Allmacht
zuzuschreiben, da er in der
Dreifaltigkeit – in klassischer
Sprechweise – fons et origo ist, also
Quellgrund und ursprungsloser
Ursprung, aus dem die beiden
anderen Personen hervorgehen.

Der christliche Glaube behauptet,
dass es in der Wirklichkeit einen
fundamentalen Unterschied gibt: den
zwischen Gott und seinen
Geschöpfen. In den ersten
Jahrhunderten war das etwas Neues.
Damals ergaben sich aus der
Polarität von Materie und Geist
miteinander unvereinbare
Anschauungen (Materialismus und
Spiritualismus, Dualismus und
Monismus). Das Christentum hat
diese Ideen entkräftet durch die
Feststellung, dass auch die Materie
(ebenso wie der Geist) Schöpfung des
einzigen transzendenten Gottes ist.
Später hat Thomas von Aquin eine



Metaphysik der Schöpfung
entwickelt, die Gott als das
subsistierende Sein selbst beschreibt
(Ipsum Esse Subsistens). Als erste
Ursache ist er der Welt absolut
transzendent; und gleichzeitig ist er,
weil die Geschöpfe an seinem Sein
teilhaben, diesen zuinnerst
gegenwärtig, da sie von ihm als der
Quelle allen Seins gänzlich abhängig
sind. Wie schon der heilige
Augustinus gesagt hat, ist Gott 
superior summo meo und zugleich 
intimior intimo meo.4

b) „Durch Ihn ist alles geschaffen“

In der Weisheitsliteratur des Alten
Testaments wird die Welt als Frucht
der Weisheit Gottes dargestellt (vgl.
Weish 9,9). „Sie ist nicht das Ergebnis
irgendeiner Notwendigkeit, eines
blinden Schicksals oder des
Zufalls“ (Katechismus, 295), sondern
weist eine Intelligibilität auf, die die
menschliche Vernunft aufgrund



ihrer Teilhabe am Licht des
göttlichen Intellekts erfassen kann,
wenngleich nicht ohne Anstrengung
und nur in einer demütigen,
ehrfürchtigen Haltung gegenüber
dem Schöpfer und seinem Werk (vgl.
Ijob 42,3; Katechismus, 299). Diese
Einsichten kommen im Neuen
Testament zu ihrer vollen
Bedeutung. Indem Jesus Christus mit
dem Logos identifiziert wird (vgl. Joh
1,1), erscheint die Weisheit Gottes als
Person, als fleischgewordenes Wort,
durch das alles geworden ist (vgl.
Joh 1,3). Der heilige Paulus drückt
diese Beziehung des Geschaffenen zu
Christus aus, indem er sagt, dass alle
Dinge durch ihn, mit ihm und auf ihn
hin geschaffen worden sind (vgl. Kol
1,16-17).

Am Ursprung des Kosmos steht
demnach eine schöpferische
Vernunft (vgl. Katechismus, 284).5

Von Anfang an zeigt das Christentum
ein großes Vertrauen auf die



menschliche Vernunft und ihre
Erkenntnisfähigkeit. Es ist sich ganz
sicher, dass der (wissenschaftliche
oder philosophische) Verstand nie zu
Schlussfolgerungen gelangen kann,
die dem Glauben widersprechen, da
beide denselben Ursprung haben.

Nicht selten werden falsche
Gegensätze behauptet, etwa von
Schöpfung und Evolution. In
Wirklichkeit aber unterscheidet eine
geeignete Erkenntnistheorie nicht
nur die der Naturwissenschaft und
die dem Glauben zugeordneten
Bereiche, sondern anerkennt
darüber hinaus die Philosophie als
notwendige Vermittlungsinstanz, da
die Wissenschaften durch die ihnen
eigenen Methoden und Ziele nicht
den Gesamtbereich der
menschlichen Vernunft abdecken.
Andererseits benötigt der Glaube,
der sich auf dieselbe Welt bezieht,
von der die Wissenschaften
sprechen, philosophische Kategorien,



um sich auszudrücken und mit der
menschlichen Vernunft in Dialog zu
treten.6

Es ist also logisch, dass die Kirche
von Anfang an den Dialog mit der
Vernunft gesucht hat: mit einer
Vernunft, die sich ihres
geschöpflichen Charakters bewusst
ist, denn sie hat sich nicht selbst ins
Dasein gerufen noch verfügt sie ganz
über ihre Zukunft. Es ist eine
Vernunft, die offen ist für das, was
sie übersteigt – letztlich also für jene
Vernunft, in der alles seinen
Ursprung hat. Paradoxerweise
gelangt eine in sich verschlossene
Vernunft, die die Antwort auf ihre
tiefsten Fragen in sich selbst zu
finden meint, am Ende zur
Sinnlosigkeit der Existenz und zur
Leugnung der Verstehbarkeit des
Realen (Nihilismus, Irrationalismus).

c) „Herr und Lebensspender“



„Wir glauben, dass Gott die Welt
nach seiner Weisheit erschaffen hat
(...), dass sie aus dem freien Willen
Gottes hervorgeht, der die Geschöpfe
an seinem Sein, seiner Weisheit und
Güte teilhaben lassen wollte: Denn du
bist es, der die Welt erschaffen hat,
durch deinen Willen war sie und
wurde sie erschaffen (Offb 4,11) [...]. 
Der Herr ist gütig zu allen, sein
Erbarmen waltet über all seinen
Werken (Ps 145,9)“ (Katechismus,
295). „Weil die Schöpfung aus der
göttlichen Güte hervorgegangen ist,
hat sie an dieser Güte teil. Die
Schöpfung ist von Gott gewollt als ein
Geschenk (Gott sah [...], es war sehr
gut: Gen
1,4.10.12.18.21.31)“ (Katechismus,
299).

Die Schöpfung in ihrer Güte und als
freies Geschenk zu sehen, führt zur
Entdeckung des Wirkens des Geistes
in ihr – Gottes Geist schwebte über
dem Wasser (Gen 1,2) –, des Wirkens



jener Person also, die in der
Dreifaltigkeit Gabe ist, subsistierende
Liebe zwischen Vater und Sohn. Die
Kirche bekennt ihren Glauben an das
Schöpferwirken des Heiligen Geistes
als des Lebensspenders und der
Quelle alles Guten.7

Die christliche Bejahung der Freiheit
des göttlichen Schaffens überwindet
die Enge anderer Auffassungen, die
eine Notwendigkeit in Gott
behaupten und damit beim
Fatalismus oder Determinismus
enden. Es gibt nichts, was Gott zur
Schöpfung nötigen würde – weder
„innerhalb“ noch „außerhalb“ seiner
selbst. Welches Ziel bewegt ihn
dann? Was hatte er vor, als er uns
schuf?

2. „Die Welt ist zur Ehre Gottes
geschaffen“ (I. Vatikanisches
Konzil)

Gott hat alles geschaffen, „nicht um
seine Herrlichkeit zu mehren,



sondern um seine Herrlichkeit zu
bekunden und mitzuteilen“8. Das I.
Vatikanische Konzil (1870) hat mit
dem heiligen Bonaventura erklärt:
„Dieser alleinige wahre Gott hat in
seiner Güte und ,allmächtigen Kraft‘
– nicht um seine Seligkeit zu
vermehren, noch um
[Vollkommenheit] zu erwerben,
sondern um seine Vollkommenheit
zu offenbaren durch die Güter, die er
den Geschöpfen gewährt – aus völlig
freiem Entschluss, vom Anfang der
Zeit an aus nichts zugleich beide
Schöpfungen geschaffen, die geistige
und die körperliche“ (DS 3002; vgl. 
Katechismus, 293). Wenn man also
sagt, dass das Ziel der Schöpfung die
Verherrlichung Gottes ist, so
behauptet man damit nicht eine Art
göttlichen Egoismus. Im Gegenteil,
Gott geht gleichsam aus sich heraus,
um sich den Geschöpfen mitzuteilen.
„Gottes Ehre ist es, dass sich seine
Güte zeigt und mitteilt. Dazu ist die
Welt geschaffen. Er hat uns aus Liebe



im Voraus dazu bestimmt, seine Söhne
zu werden durch Jesus Christus und
nach seinem gnädigen Willen zu ihm
zu gelangen, zum Lob seiner
herrlichen Gnade (Eph 1,5-6): ,Denn
Gottes Ruhm ist der lebendige
Mensch; das Leben des Menschen
aber ist die Anschauung
Gottes‘“ (Katechismus, 294).9

Ganz anders als die Dialektik
gegensätzlicher Prinzipien (wie im
manichäischen Dualismus oder im
monistischen Idealismus Hegels) ist
die Behauptung, die Verherrlichung
Gottes sei das Ziel der Schöpfung,
nicht eine Negation des Menschen,
sondern eine unerlässliche
Voraussetzung für seine
Verwirklichung. Der christliche
Optimismus wurzelt in der
gemeinsamen Verherrlichung Gottes
und des Menschen: „Nur wenn Gott
groß ist, ist auch der Mensch
groß“ (Benedikt XVI.).10 Es handelt
sich um einen Optimismus und eine



Logik, die den absoluten Vorrang des
Guten betonen, die aber deshalb
nicht blind sind für die Präsenz des
Bösen in der Welt und in der
Geschichte, wie im nächsten Thema
gezeigt werden soll. Vor allem aber
handelt es sich um die zentrale
Aussage des Christentums: Gott hat
alles für Christus geschaffen, der Gott
und Mensch zugleich ist und in
dessen glorreicher Erhöhung auch
die Menschheit erhöht wird, wobei
zugleich die Herrlichkeit der Gottheit
zu Tage tritt.

3. Der zeitliche Charakter des
Geschaffenen und die Evolution

Wirkung der Schöpfungstat Gottes ist
die Gesamtheit der geschaffenen
Welt, Himmel und Erde (Gen 1,1). Das
IV. Laterankonzil (1215) lehrt, dass
Gott „der Schöpfer alles Sichtbaren
und des Unsichtbaren, des Geistigen
und des Körperlichen (ist): er schuf
in seiner allmächtigen Kraft vom



Anfang der Zeit an aus nichts
zugleich beide Schöpfungen, die
geistige und die körperliche, nämlich
die der Engel und die der Welt: und
danach die menschliche, die
gewissermaßen zugleich aus Geist
und Körper besteht“ (DS 800).

Das besagt einerseits, dass das
Christentum, wie wir gesehen haben,
sowohl den Monismus (der
behauptet, dass sich Materie und
Geist vermischen bzw. dass Gott und
Welt identisch sind) als auch den
Dualismus überwindet (wonach
Materie und Geist entgegengesetzte
ursprüngliche Prinzipien sind). Und
es besagt andererseits, dass das
schöpferische Handeln der Ewigkeit
Gottes zugehört, seine Wirkung
hingegen durch Zeitlichkeit
gekennzeichnet ist. Die Offenbarung
behauptet, dass die Welt einen
zeitlichen Anfang hat, also
zusammen mit der Zeit erschaffen
wurde, was mit Gottes Absicht in



Einklang steht, sich in der
Heilsgeschichte kundzutun. Es ist das
eine geoffenbarte Wahrheit, die vom
Verstand nicht bewiesen werden
kann, wie Thomas von Aquin in
seiner berühmten mittelalterlichen
Streitschrift über die Ewigkeit der
Welt gezeigt hat.11 Gott lenkt die
Geschichte durch seine Vorsehung.

Die Schöpfung hat also einen Anfang,
bleibt aber nicht auf diesen Anfang
beschränkt, sondern erweist sich als
fortlaufendes Schaffen, weil die
Einflussnahme des Schöpfers nicht
endet. In der Bibel erscheint die
Schöpfung als ein göttliches Handeln,
das bis zum Höhepunkt der Neuen
Schöpfung in der Geschichte
fortdauert. Nichts liegt einer
christlichen Sicht daher ferner als
ein Immobilismus, für den alles von
Anfang an vollständig festgelegt ist.
In eine dynamische Sichtweise fügen
sich dann einige Aspekte der
Evolutionstheorie problemlos ein,



wobei zu bedenken ist, dass jederzeit
die Ebenen auseinandergehalten
werden müssen: der Bereich des
Wirkens und der Kausalität Gottes
einerseits und der Bereich des
Wirkens und der Kausalität der
geschaffenen Seienden andererseits.
Die Überbetonung des Ersteren unter
Vernachlässigung des Letzteren
würde zu einem unannehmbaren
Supernaturalismus führen (bei dem
Gott alles selbst tut und die
Geschöpfe nur „Marionetten“ in den
Händen des allein tätigen Gottes
sind); und die Überbetonung des
Letzteren gegenüber dem Ersteren
wäre ein ebenso unzureichender
naturalistischer Deismus, für den
Gott in einer sich selbst genügenden
Welt nicht handeln kann.

4. Schöpfung und Erlösung

Die Schöpfung ist „der erste Schritt
zum Bund des einen Gottes mit
seinem Volk“ (Kompendium, 51). In



der Bibel ist die Schöpfung offen für
das Heilshandeln Gottes in der
Geschichte, das im Paschamysterium
Christi zu seiner Fülle gelangt und
am Ende der Zeiten seine endgültige
Vollendung erreicht. Die Schöpfung
ist im Hinblick auf den Sabbat
erfolgt, den siebten Tag, an dem der
Herr ruhte. Mit ihm hat die erste
Schöpfung ihren Höhepunkt erreicht,
und sie öffnet sich auf den achten
Tag hin, an dem ein noch
herrlicheres Werk beginnt: die
Erlösung, die Neuschöpfung in
Christus (2 Kor 5,7; vgl. Katechismus,
345-349).

So zeigt sich die Kontinuität und
Einheit der göttlichen Vorsehung von
Schöpfung und Erlösung. Den
Zusammenhang zwischen beiden
kann man so ausdrücken, dass man
die Schöpfung als das erstes
Heilsereignis bezeichnet und die
erlösende Heilstat Neuschöpfung
nennt. Diese Beziehung wirft Licht



auf wichtige Aspekte des christlichen
Glaubens, wie die Ausrichtung der
Natur auf die Gnade oder das
Vorhandensein eines einzigen
übernatürlichen Zieles für den
Menschen.

5. Die Schöpfungswahrheit im
Leben des Christen

Die Radikalität des göttlichen
Schöpfungs- und Heilshandelns
verlangt eine Antwort, der Totalität
eignet: Du sollst den Herrn, deinen
Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit
ganzer Seele und mit ganzer Kraft
(Dtn 6,5. Vgl. Mt 22,37; Mk 12,30; Lk
10,27). Zugleich hat die Universalität
des göttlichen Handelns einen
sowohl intensiven wie extensiven
Sinn: Gott schafft und rettet den
ganzen Menschen und alle
Menschen. Seinem Ruf entsprechen,
ihn mit unserem ganzen Sein lieben,
heißt auch, seine Liebe in die ganze
Welt hinaustragen. Die Behauptung,



das Apostolat sei ein Überfließen des
inneren Lebens,12 verweist so auf
eine dem göttlichen Handeln analoge
Dynamik, da sich die trinitarische
Seinsfülle, Weisheit und Liebe in die
Geschöpfe ergießt.

Erkenntnis und Bewunderung der
göttlichen Macht, Weisheit und Liebe
wecken im Menschen eine Haltung
der Ehrfurcht, der Anbetung und der
Demut und führen ihn zu einem
Leben in der Gegenwart Gottes, als
dessen Kind er sich weiß. Im
Bewusstsein, dass alles zur Ehre
Gottes geschaffen ist, trachtet der
Christ danach, bei allen seinen
Handlungen nach seinem wahren
Ziel zu streben, das sein Leben
glücklich macht: nach der
Verherrlichung Gottes und nicht
seinem eigenen Ruhm. Er bemüht
sich um die rechte Absicht bei
seinem Tun, so dass man sagen kann,
dass das einzige Ziel seines Lebens
lautet: Deo omnis gloria!13



Die Größe und Schönheit der
Kreaturen weckt das Staunen und
ruft die Frage nach Ursprung und
Ziel der Welt hervor, und der Mensch
ahnt die Wirklichkeit des Schöpfers.
In seinem Dialog mit Nichtgläubigen
kann der Christ diese Fragen
ansprechen, damit sich Verstand und
Herz dem Licht des Schöpfers öffnen.
In seinem Dialog mit den Anhängern
anderer Religionen findet er in der
Schöpfung einen vortrefflichen
Anknüpfungspunkt, denn es handelt
sich um eine Wahrheit, die uns zum
Teil gemeinsam ist und die die
Grundlage der fundamentalen
sittlichen Werte des Menschen bildet.

Santiago Sanz

Grundlegende Bibliografie

– Katechismus der Katholischen
Kirche, 279-301;

– Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 51-54.



– Hl. Josefmaria, „Die Welt
leidenschaftlich lieben“, in Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer,
113-123.

1 Vgl. Papst Franziskus, Laudato si’
(2015), Nr. 62-100. Am Schluss der
Enzyklika schlägt der Papst zwei
Gebete vor: „eines, das wir mit allen
teilen können, die an Gott glauben,
der allmächtiger Schöpfer ist, und
ein anderes, damit wir Christen die
Verpflichtungen gegenüber der
Schöpfung übernehmen können, die
uns das Evangelium Jesu
vorstellt“ (Nr. 246). Das Gleiche
entnimmt man Fratelli tutti (2020),
Nr. 287.

2 Vgl. hl. Thomas von Aquin, De
potentia, q. 3, a.3 c.; der Katechismus
folgt dem gleichen Schema.



3 Darum sagt man, dass Gott, um zu
erschaffen, keine Werkzeuge
braucht, da keines die erforderliche
unendliche Macht besäße. Daraus
folgt auch, dass, wenn von der
„schöpferischen Tätigkeit“ des
Menschen oder seiner Fähigkeit zur
Teilnahme an der göttlichen
Schöpfermacht gesprochen wird, das
Adjektiv „schöpferisch“ oder
„kreativ“ in einem weiten Sinn zu
verstehen ist.

4 Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 3, 6,
11. Vgl. Katechismus, Nr. 300.

5 Vgl. Benedikt XVI., Homilie, 23-
IV-2011.

6 Sowohl der wissenschaftsgläubige
Rationalismus als auch der
wissenschaftsfeindliche Fideismus
müssen durch die Philosophie
korrigiert werden. Außerdem ist eine
falsche Apologetik zu vermeiden, die
unbedingt Übereinstimmungen von
empirisch durch die Wissenschaft



ermittelten Daten mit den
Glaubenswahrheiten entdecken oder
Glaubenswahrheiten
wissenschaftlich nachweisen will.
Wie schon erwähnt, handelt es sich
dabei um Erkenntnisse, die
verschiedenen Methoden oder
Fachgebieten zuzuordnen sind.

7 Vgl. hl. Johannes Paul II., Dominum
et vivificantem (1986), Nr. 10.

8 Hl. Bonaventura, Super Sent., lib.2,
d.1, q.2, a.2, ad 1.

9 Das eingefügte Zitat stammt vom
hl. Irenäus von Lyon, Adversus
haereses, 4, 20, 7.

10 Benedikt XVI., Homilie, 15.8.2005.

11 Vgl. hl. Thomas von Aquin, De
aeternitate mundi; Contra Gentiles, II,
Kap. 31-38.

12 Vgl. hl. Josefmaria Escrivá, Der
Weg, 961.



13 Vgl. ders., Der Weg, 780; Die Spur
des Sämanns, 647; Im Feuer der
Schmiede, 611, 639, 1051.

Santiago Sanz

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-4-gott-der-schopfer/

(21.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-4-gott-der-schopfer/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-4-gott-der-schopfer/

	Thema 4. Gott der Schöpfer

