
opusdei.org

Thema 36. Das Gebet
des Vaterunser

Mit dem Gebet des Vaterunser
will Jesus seinen Jüngern
bewusst machen, dass sie
Kinder Gottes sind. Eine
wichtige Folge dieses
Bewusstseins der
Gotteskindschaft ist das
Vertrauen und das kindliche
Sich-den-Händen-Gottes-
Überantworten. Das Vaterunser
ist Vorbild für jedes Gebet. In
ihm erbitten wir, was wir in
rechter Weise wünschen
können, und wir erbitten es
gemäß der Ordnung, in der wir
es wünschen sollen.



23.06.2023

Jesus lehrt, uns an Gott als unseren
Vater zu wenden

Das erste Wort des Gebets des Herrn,
„Vater“, ist das wichtigste, denn mit
ihm lehrt uns Jesus Christus, uns an
Gott als unseren Vater zu wenden:
»Zum Vater beten heißt in sein
Mysterium eintreten, so wie er ist
und wie der Sohn ihn uns
geoffenbart hat. „Der Ausdruck ‚Gott
Vater‘ war nie jemandem geoffenbart
worden. Als Mose selbst Gott fragte,
wie er heiße, bekam er einen
anderen Namen zu hören. Uns ist
dieser Name geoffenbart worden im
Sohn, denn im Namen ‚Sohn‘ liegt
bereits der neue Name
‚Vater’“ (Tertullian, or.
3)« (Katechismus, 2779).



Indem er das Vaterunser lehrt,
entdeckt Jesus seiner Jüngern auch,
dass sie an seiner Sohnschaft Anteil
haben: „Durch die Offenbarung
dieses Gebets entdecken die Jünger
ihre besondere Teilhabe an der
Gotteskindschaft, von der der heilige
Johannes im Prolog seines
Evangeliums sagen wird: ’Allen aber,
die ihn aufnahmen (das heißt, allen
die das Fleisch gewordene Wort
angenommen haben), hat Jesus die
Macht gegeben, Kinder Gottes zu
werden’ (Joh 1,12). Deshalb beten sie
mit Recht entsprechend seiner Lehre:
Vater unser“1.

Jesus Christus unterscheidet immer
zwischen „meinem Vater“ und
„eurem Vater“ (vgl. Joh 20,17).
Tatsächlich sagt er, wenn er betet,
nie „Vater unser“. Das zeigt, dass
seine Beziehung zu Gott eine
gänzlich einzigartige ist. Es ist seine
Beziehung und die von niemandem
sonst. Mit dem Gebet des Vaterunser



will Jesus seinen Jüngern bewusst
machen, dass sie Kinder Gottes sind,
wobei er zugleich auf den
Unterschied hinweist, der zwischen
seiner natürlichen Sohnschaft und
unserer Gotteskindschaft durch
Adoption besteht, die wir als
unverdientes Geschenk Gottes
empfangen haben.

Das Gebet des Christen ist das Gebet
eines Sohnes Gottes, der sich mit
kindlichem Vertrauen an seinen
Vater wendet, das „in den Liturgien
des Ostens und des Westens mit dem
schönen, ausgesprochen christlichen
Ausdruck parrhesía umschrieben
wird, der soviel bedeutet wie
Einfachheit ohne Umweg, kindliches
Vertrauen, freudige Zuversicht,
demütige Kühnheit und Gewissheit,
geliebt zu sein“ (Katechismus, 2778).
Das Wort parrhesía wies
ursprünglich auf das Privileg der
Freiheit des Worts des griechischen
Bürgers in der Volksversammlung



hin und wurde von den
Kirchenvätern übernommen, um das
kindliche Verhalten des Christen
gegenüber Gott, ihrem Vater, zum
Ausdruck zu bringen.

Gotteskindschaft und christliche
Brüderlichkeit

Wenn wir Gott unseren Vater
nennen, so bekennen wir, dass die
Gotteskindschaft, die uns mit
Christus als „dem Erstgeborenen
unter vielen Brüdern“ (Röm 8,29)
vereint, eine wahre, übernatürliche
Brüderlichkeit begründet. Die Kirche
ist diese neue Gemeinschaft Gottes
und der Menschen (vgl. Katechismus,
2790).

Deshalb ist die christliche Heiligkeit
zwar eine persönliche und
individuelle, nie aber ist sie
individualistisch oder egozentrisch:
„Wenn wir das Vaterunser aufrichtig
beten, geben wir den
Individualismus auf, denn die Liebe,



die wir empfangen, befreit uns
davon. Das ’unser’ zu Beginn des
Herrengebetes wie das ’wir’ der
letzten vier Bitten schließt
niemanden aus. Damit es aufrichtig
gebetet wird (vgl. Mt 5,23-24;6,14-16),
müssen unsere Spaltungen und
Gegensätze überwunden
werden“ (Katechismus, 2792).

Die Brüderlichkeit, zu der die
Gotteskindschaft führt, erstreckt sich
auf alle Menschen, weil seine
Geschöpfe alle in gewisser Hinsicht
Kinder Gottes und zur Heiligkeit
berufen sind: „Es gibt nur ein Volk
auf Erden, das Volk der Kinder
Gottes“2. Deshalb muss sich der
Christ solidarisch fühlen bei der
Aufgabe, die ganze Menschheit zu
Gott zu führen.

Die Gotteskindschaft spornt uns zum
Apostolat an, das ein notwendiges
Zeichen der Kindschaft und der
Brüderlichkeit ist. „In deinem



Denken sollen die anderen - vor
allem aber diejenigen in deiner
unmittelbaren Nähe - das sein, was
sie wirklich sind: Kinder Gottes,
ausgestattet mit aller Würde, welche
dieser erhabene Titel verleiht. Den
Kindern Gottes gegenüber müssen
wir uns als Kinder Gottes verhalten;
mit einer opferbereiten Liebe, die
sich täglich in unzähligen kleinen
Beweisen der
Verständnisbereitschaft, des stillen
Opfers, der unbemerkten Hingabe
niederschlägt“3.

Eine wichtige Folge des Bewusstseins
der Gotteskindschaft ist das
Vertrauen und das kindliche Sich-
den-Händen-Gottes-Überantworten.
Der heilige Josefmaria betont: „Ein
Kind kann sich jedoch sehr
verschieden seinem Vater gegenüber
verhalten. Wir müssen uns
bemühen, Kinder zu sein, die
begreifen, dass der Herr - in seiner
Liebe zu uns als seinen Kindern -



will, dass wir in seinem Haus
wohnen, inmitten dieser Welt, dass
Er dafür gesorgt, dass wir zu seiner
Familie gehören, dass Er alles mit
uns und wir alles mit Ihm teilen, dass
wir diesen familiären und
vertrauensvollen Umgang mit Ihm
haben, der uns erlaubt, wie ein
kleines Kind um alles zu bitten, selbst
um den Mond“4.

Das kindliche Sich-Überantworten,
das nicht so sehr Folge des
persönlichen asketischen Kampfes ist
– auch wenn es diesen voraussetzt –,
besteht darin, sich von Gott führen
zu lassen. Es handelt sich um ein
aktives, freies und bewusstes Sich-
Überantworten seitens des Kindes.
Dieser Haltung entspringt eine
konkrete Weise, die Gotteskindschaft
zu leben, die „geistliche Kindschaft“
genannt wird (sie ist weder die
einzige noch ein verpflichtender Weg
für alle). Sie besteht darin, sich nicht
nur als Sohn bzw. Tochter zu wissen,



sondern als kleines Kind, das vor
Gott sehr bedürftig ist. Der heilige
Franz von Sales drückt es so aus:
„Wenn ihr nicht umkehrt und wie die
Kinder werdet, könnt ihr nicht in das
Himmelreich kommen (Mt 18,3).
Solange das Kind klein ist, bewahrt
es sich eine große Einfachheit; kennt
nur seine Mutter; hat nur eine
einzige Liebe: seine Mutter; strebt
nur nach dem Schoß seiner Mutter;
will nichts anderes, als an einem so
liebenswürdigen Ruheplatz zu sein.
Die vollkommen einfache Seele hat
nur eine Liebe: Gott; und in dieser
einzigen Liebe, nur ein Streben, an
der Brust des himmlischen Vaters zu
ruhen und dort als liebendes Kind
seine Ruhe zu finden, indem es alle
Sorgen ganz ihm überlässt und auf
nichts anderes achtet, als in diesem
heiligen Vertrauen zu bleiben“5.
Auch der heilige Josefmaria empfahl
den Weg der geistlichen Kindschaft:
„Als Kinder habt ihr keinen Kummer.
Kinder vergessen im Nu die



unangenehmen Dinge und wenden
sich wieder ihren gewohnten Spielen
zu. - Deshalb braucht ihr euch um
nichts zu sorgen, wenn ihr euch Ihm
überlassen habt; denn ihr ruht im
Vater“6.

Die sieben Bitten des Vaterunser

Im Gebet des Herrn folgen auf die
Anrede „Vater unser im Himmel“
sieben Bitten. „Die ersten drei Bitten
des Vaterunsers betreffen die Ehre
des Vaters: die Heiligung seines
Namens, das Kommen seines Reiches
und die Erfüllung des göttlichen
Willens. Die vier weiteren Bitten
bringen ihm Anliegen vor, die unser
Leben betreffen: er möge uns
Nahrung verschaffen, uns von Sünde
heilen und uns in unserem Kampf
für den Sieg des Guten über das Böse
beistehen“ (Katechismus, 2857).

Das Vaterunser ist Vorbild für jedes
Gebet, wie der heilige Thomas von
Aquin lehrt: „Das Gebet des Herrn ist



das vollkommenste aller Gebete. In
ihm erbitten wir nicht nur, was wir
in rechter Weise wünschen können,
sondern außerdem gemäß der
Ordnung, in der wir es wünschen
sollen. So lehrt uns dieses Gebet
nicht nur zu bitten, sondern bildet
auch unsere Affektivität“7.

Erste Bitte: Geheiligt werde dein Name

Die Heiligkeit Gottes kann durch kein
Geschöpf vermehrt werden. Deshalb
„ist das Wort ’heiligen’ hier zunächst
nicht so sehr im verursachenden
(Gott allein heiligt, macht heilig),
sondern vor allem im
einschätzenden Sinn zu verstehen:
etwas als heilig anerkennen und es
so behandeln. Schon die erste Bitte
des Vaterunsers nimmt uns in das
innerste Mysterium der Gottheit und
in die Taten des Heiles für die
Menschheit hinein. Unsere Bitte, dass
sein Name geheiligt werde, schließt
uns in den ’im voraus gefassten



gnädigen Ratschluss’ mit ein, ’dass
wir in Liebe heilig und untadelig vor
Gott leben’ (vgl. Eph
1,9.4)“ (Katechismus, 2807). Also
fordert die erste Bitte, dass die
göttliche Heiligkeit in unserem Leben
mehr und mehr erstrahlt: „Wer
könnte Gott heiligen, da ja er heiligt?
Indem wir uns durch diese Worte
’Seid heilig, weil ich heilig bin’ (Lev
20,26) inspirieren lassen, bitten wir,
dass wir, geheiligt durch die Taufe,
ausharren in dem, was wir zu sein
begonnen haben. Und wir bitten
jeden Tag darum, weil wir täglich
fehlen und unsere Sünden durch
eine unaufhörliche Heiligung
reinigen müssen… Wir nehmen
daher beim Gebet Zuflucht, damit
diese Heiligkeit in uns bleibt“8.

Zweite Bitte: Dein Reich komme

Die zweite Bitte bringt die Hoffnung
zum Ausdruck, dass eine neue Zeit
kommt, in der Gott von allen als



König anerkannt wird und seine
Untergebenen mit Wohltaten
überhäuft: „Diese Bitte ist das
’Marana Tha’, der Ruf des Geistes
und der Braut: ’Komm, Herr
Jesus’ (Offb 22,20) (…). Im Gebet des
Herrn handelt es sich hauptsächlich
um das endgültige Kommen des
Reiches Gottes durch die
Wiederkunft Christi (vgl. Tit
2,13)“ (Katechismus, 2817-2818).
Andererseits ist das Reich Gottes mit
der erste Ankunft Christi und der
Sendung des Heiligen Geistes schon
angebrochen: «“Das Reich Gottes ...
ist Gerechtigkeit, Friede und Freude
im Heiligen Geist“ (Röm 14,17). Die
letzten Zeiten, in denen wir stehen,
sind die der Ausgießung des Heiligen
Geistes. Damit hat ein
entscheidender Kampf zwischen dem
„Fleisch“ und dem „Geist“ begonnen
(vgl. Gal 5,16-25). „Nur eine reine
Seele kann mit Zuversicht sprechen:
‚Dein Reich komme‘. Wer auf das
Wort Pauli hört: ‚Die Sünde soll



euren sterblichen Leib nicht mehr
beherrschen‘ (Röm 6,12), wer sich in
seinem Handeln, Denken und Reden
rein hält, kann zu Gott sagen: ‚Dein
Reich komme‘“ (hl. Cyrill v.
Jerusalem, catech. myst.
5,13)» (Katechismus, 2819). Letztlich
bringen wir in der zweiten Bitte den
Wunsch zum Ausdruck, dass Gott
tatsächlich durch die Gnade in uns
herrschen möge, dass sich sein Reich
auf Erden immer mehr ausbreite
und dass er am Ende der Zeiten im
Himmel vollkommen über alle
herrsche.

Dritte Bitte: Dein Wille geschehe wie
im Himmel so auf Erden

Gott „will, dass alle Menschen
gerettet werden und zur Erkenntnis
der Wahrheit gelangen“ (1 Tim 2,3-4).
Jesus lehrt uns, dass in das
Himmelreich nicht eingeht, wer viele
Worte macht, „sondern wer den
Willen meines Vaters im Himmel



tut“ (Mt 7,21). Deshalb „bitten wir
unseren Vater, unseren Willen mit
dem seines Sohnes zu vereinen,
damit wir seinen Willen, den
Ratschluss des Heiles für das Leben
der Welt, erfüllen. Aus uns selbst
sind wir dazu völlig unfähig, aber
mit Jesus vereint und mit der Kraft
seines Heiligen Geistes können wir
dem Vater unseren Willen übergeben
und uns zu dem entschließen, wozu
sich der Sohn stets entschieden hat:
Das zu tun, was dem Vater gefällt
(vgl. Joh 8,29)“ (Katechismus, 2825).
Wenn wir im Vaterunser bitten Dein
Wille geschehe wie im Himmel so auf
Erden, dann bitten wir darum „nicht
in dem Sinn, dass Gott mache, was er
will, sondern dass wir fähig seien, zu
tun, was Gott will“9. Andererseits
zeigt der Ausdruck wie im Himmel so
auf Erden, wie wir uns danach
sehnen, dass der Wille Gottes – so
wie ihn die Engel und die Seligen des
Himmels erfüllen – auch von uns, die



wir noch auf Erden weilen, erfüllt
werde.

Vierte Bitte: Unser tägliches Brot gib
uns heute

Diese Bitte bringt das kindliche Sich-
Überlassen der Kinder Gottes zum
Ausdruck, denn „es ist unmöglich,
dass der Vater, der uns das Leben
gibt, uns nicht auch die zum Leben
notwendige Nahrung, alle
angemessenen materiellen und
geistigen Güter gibt“ (Katechismus,
2830). Der christliche Sinn dieser
vierten Bitte „bezieht sich auf das
Brot des Lebens. Es ist das Wort
Gottes, das wir im Glauben
annehmen sollen, und der Leib
Christi, den wir in der Eucharistie
empfangen haben (vgl. Joh
6,26-58)“ (Katechismus, 2835). Der
Ausdruck unser tägliches Brot, „im
zeitlichen Sinn verstanden, nimmt
erzieherisch das ’Heute’ (vgl. Ex 16,
19-21) wieder auf, um uns in einem



’unbedingten’ Vertrauen zu
bestärken. Im qualitativen Sinn
genommen, bedeutet es das
Lebensnotwendige und, weiter
gefasst, jedes Gut, das zum
Lebensunterhalt genügt (vgl. 1 Tim
6,8)“ (Katechismus, 2837).

Fünfte Bitte: Vergib uns unsere Schuld,
wie auch wir vergeben unseren
Schuldigern

Wir beginnen diese Bitte damit, dass
wir uns als Sünder bekennen: „Wir
kehren wie der verlorene Sohn (vgl.
Lk 15,11-32) zu ihm zurück und
bekennen uns vor ihm als Sünder,
wie der Zöllner es getan hat (vgl. Lk
18,13). Unsere Bitte beginnt mit einer
’Beichte’, in der wir zugleich unser
Elend und Gottes Barmherzigkeit
bekennen“ (Katechismus, 2839).
Diese Bitte wird jedoch nicht erhört
werden, wenn wir nicht vorher der
Forderung entsprochen haben, jenen
zu vergeben, die uns beleidigt haben.



Der Grund dafür ist klar: „Diese
Barmherzigkeit kann nicht in unser
Herz eindringen, bevor wir nicht
unseren Schuldigern vergeben
haben. Wie der Leib Christi ist auch
die Liebe unteilbar. Wir können Gott,
den wir nicht sehen, nicht lieben,
wenn wir den Bruder und die
Schwester, die wir sehen, nicht
lieben (vgl. 1 Joh 4,20). Wenn wir uns
weigern, den Brüdern und
Schwestern zu vergeben, verschließt
sich unser Herz und seine Härte wird
undurchdringbar für die
barmherzige Liebe des
Vaters“ (Katechismus, 2840).

Sechste Bitte: Führe uns nicht in
Versuchung

Diese Bitte hängt mit der vorigen
zusammen, denn die Sünde ist Folge
der freien Zustimmung zur
Versuchung. Deshalb „bitten wir
unseren Vater, uns nicht in
Versuchung zu ’führen’. Es ist nicht



einfach, den griechischen Ausdruck,
der so viel bedeutet wie ’lass uns
nicht in Versuchung geraten’ (vgl. Mt
26,41) oder ’lass uns ihr nicht
erliegen’ in einem Wort
wiederzugeben. ’Denn Gott kann
nicht in die Versuchung kommen,
Böses zu tun, und er führt auch
selbst niemand in Versuchung’ (Jak
1,13); er will uns vielmehr davon
befreien. Wir bitten ihn, uns nicht
den Weg beschreiten zu lassen, der
zur Sünde führt. Wir stehen im
Kampf ’zwischen dem Fleisch und
dem Geist’. So fleht diese Bitte des
Vaterunsers um den Geist der
Unterscheidung und der
Kraft“ (Katechismus, 2846). Gott gibt
uns immer seine Gnade, um in den
Versuchungen siegreich zu bleiben:
„Noch ist keine Versuchung über
euch gekommen, die den Menschen
überfordert. Gott ist treu; er wird
nicht zulassen, dass ihr über eure
Kraft hinaus versucht werdet. Er
wird euch in der Versuchung einen



Ausweg schaffen, so dass ihr
bestehen könnt“ (1 Kor 10,13). Um
aber die Versuchungen immer zu
überwinden, ist es notwendig zu
beten: „Nun aber ist ein Sieg in
einem solchen Kampf nur im Gebet
möglich. Jesus besiegte den
Versucher von Beginn an (vgl. Mt
4,1-11) bis zum letzten Kampf in
seiner Todesangst (vgl. Mt 26,36-44)
durch das Gebet. So vereint uns
Christus in dieser Bitte zu unserem
Vater mit seinem Kampf und seiner
Todesangst. (…) In der letzten
Versuchung unseres Kampfes auf
Erden wird die Ernsthaftigkeit dieser
Bitte offenkundig; sie bittet um
Beharrlichkeit bis zum Ende. ’Siehe,
ich komme wie ein Dieb. Selig, wer
wach bleibt’ (Offb
16,15)“ (Katechismus, 2849).

Siebte Bitte: Erlöse uns vor dem Bösen

Die letzte Bitte findet sich im
hohepriesterlichen Gebet Jesu an



seinen Vater: „Ich bitte nicht, dass du
sie aus der Welt nimmst, sondern
dass du sie vor dem Bösen
bewahrst“ (Joh 17,15). Tatsächlich ist
in dieser Bitte „das Böse nicht etwas
rein Gedankliches, sondern
bezeichnet eine Person, Satan, den
Bösen, den Engel, der sich Gott
widersetzt. Der ’Teufel’ (diabolos)
stellt sich dem göttlichen Ratschluss
und dem in Christus gewirkten
Heilswerk entgegen“ (Katechismus,
2851). „Wenn wir darum bitten, vom
Bösen befreit zu werden, bitten wir
auch um Befreiung von allen
vergangenen, gegenwärtigen und
zukünftigen Übeln, deren Urheber
und Anstifter der Böse
ist“ (Katechismus, 2854), besonders
von der Sünde – sie ist das einzige
wahre Übel10 – und von ihrer Strafe,
der ewigen Verdammnis. Die
anderen Übel und Drangsale können
in Güter verwandelt werden, wenn
wir sie annehmen und uns mit den
Leiden Christi am Kreuz vereinigen.



Manuel Belda

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2759-2865.

Empfohlene Lektüren

Franziskus, Katechesen über das
Vaterunser. Erteilt in 16
Generalaudienzen zwischen
Dezember 2018 und Mai 2019.

Benedikt XVI.-Joseph Ratzinger, Jesus
von Nazareth, Freiburg 2007, S
161-203 (5. Kapitel „Das Gebet des
Herrn“).

Hl. Josefmaria, Homilien Umgang mit
Gott und Auf dem Weg zur Heiligkeit,
in Freunde Gottes, 142-153 und
294-316.



1 Hl. Johannes Paul II., Ansprache,
1.7.1987, 3.

2 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
13.

3 Ebd., 36.

4 Ebd., 64.

5 Hl. Franz von Sales, Geistliche
Erwägungen, Nr. 16, 7.

6 Hl. Josefmaria, Der Weg, 864.

7 Hl. Thomas von Aquin, S.Th. II-II,
83, 9.

8 Hl. Cyprian, De dominica oratione,
12.

9 Ebd., 14.

10 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 386.

Manuel Belda



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/thema-36-das-gebet-des-
vaterunser/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-36-das-gebet-des-vaterunser/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-36-das-gebet-des-vaterunser/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-36-das-gebet-des-vaterunser/

	Thema 36. Das Gebet des Vaterunser

