opusdei.org

Thema 33. Das siebte
und achte Gebot

Der Christ bemuht sich, die
Guter dieser Welt auf Gott und
die bruderliche Liebe
hinzuordnen. Wichtig sind
dabei sowohl die Mafshaltung
bei ihrem Gebrauch und Besitz
als auch die Gerechtigkeit, die
die Rechte des Nachsten achtet.
Diesen beiden Tugenden ist die
Solidaritat hinzuzufiigen. Das
achte Gebot verbietet es, die
Wahrheit in den Beziehungen
zum Nachsten zu verfalschen.
Die Christen haben die Pflicht,
Zeugnis abzulegen von der
Wahrheit, die Christus ist, und



ihn vor den Menschen zu
bekennen.

26.06.2023

,Das siebte Gebot verbietet, fremdes
Eigentum unrechtméfig an sich zu
nehmen oder zurtickzubehalten und
dem Nachsten auf irgendwelche
Weise an Hab und Gut Schaden
zuzufugen. Es schreibt Gerechtigkeit
und Liebe in der Verwaltung der
irdischen Gliter und der Friichte der
menschlichen Arbeit vor. Es
verlangt, im Hinblick auf das
Gemeinwohl, die allgemeine
Bestimmung der Guter und das Recht
auf Privateigentum zu achten. Der
Christ ist in seinem Leben bestrebt,
die Gtiter dieser Welt auf Gott und
die Bruderliebe

hinzuordnen® (Katechismus der
Katholischen Kirche, 2401).



Gott hat dem Menschen die Erde
anvertraut, damit er sie bebaue und
ihre Frichte niitze. Es handelt sich
um ein Geschenk, das Gott allen
Menschen macht. Deshalb ,,ist die
Aneignung von Gutern berechtigt,
um die Freiheit und Wiirde der
Menschen zu sichern und jedem die
Moglichkeit zu verschaffen, fir seine
Grundbediirfnisse und die
Bedirfnisse der ihm Anvertrauten
aufzukommen® (Katechismus, 2402).
Privateigentum ist also legitim; es
soll aber, wie das II. Vatikanische
Konzil wiederholt, auch der
Unterstiitzung der Armen dienen
(Gaudium et spes, 69, 1). Die Kirche
hat sowohl die totalitdren Ideologien
abgelehnt, die das Privateigentum
abschaffen wollen, als auch den
,y2wilden® und individualistischen
Kapitalismus, der den Grof$teil der
Produktionsmittel in den Hinden
weniger konzentriert und viele
Menschen der Not aussetzt.



Der Gebrauch der Giiter:
Maf3haltung, Gerechtigkeit und
Solidaritat

Was den Umgang mit den
geschaffenen Dingen anlangt, bedarf
es bei ihrem Gebrauch und Besitz
sowohl der Mafshaltung als auch der
Gerechtigkeit, um die Rechte des
Néachsten zu wahren. Zu diesen
beiden Tugenden muss man die
Solidaritat hinzufigen (vgl.
Katechismus, 2407).

Die Tugend der Armut, als Teil der
Mafigkeit, besteht nicht darin, nichts
zu haben, sondern von den
materiellen Gutern losgeldst zu sein,
sich mit dem zu begniigen, was
genugt, ein nichternes und
maifdvolles Leben zu fithren,' und die
Guter zu verwalten, um den anderen
zu dienen. Unser Herr hat uns,
angefangen von seinem Eintritt in
die Welt bis zu seinem Tod, ein
Beispiel der Armut und der



Loslosung gegeben (vgl. 2 Kor 8,9). Er
sprach auch vom Schaden, den die
Anhadnglichkeit an den Reichtum
verursacht: Ein Reicher wird nur
schwer in das Himmelreich kommen
(Mt 19,23).

Die Gerechtigkeit als sittliche Tugend
besteht aus dem habitus, mit
bestandigem und festem Willen
jedem zu geben, was ihm zusteht. Die
Gerechtigkeit zwischen einzelnen
Personen wird Tauschgerechtigkeit
oder kommutative Gerechtigkeit
genannt (z. B. die Bezahlung einer
Schuld); die distributive (austeilende)
Gerechtigkeit regelt, was die
Gemeinschaft den Blrgern in
Anbetracht ihren Bediirfnisse und
ihrer Leistungen schuldet; die legale
oder Gesetzesgerechtigkeit bestimmt
die Pflichten des Burgers gegentber
der Gemeinschaft (unter anderem
die Bezahlung der gerechten
Steuern).?



Die Tugend der Solidaritdt ,,ist die
feste und bestandige
Entschlossenheit, sich fir

das ,Gemeinwohl‘ einzusetzen, das
heifst, fir das Wohl aller und eines
jeden, weil wir alle fuir alle
verantwortlich sind“ (hl. Johannes
Paul I1.)°. Die Solidaritét ,,dringt
dazu, die materiellen und ganz
besonders die geistigen Guter zu
teilen“ (Katechismus, 1948).

Das siebte Gebot verbietet, fremde
Glter ungerecht an sich zu nehmen
oder zu behalten sowie dem
Néachsten an seinen materiellen
Gutern einen ungerechten Schaden
zuzufugen. Diebstahl begeht, wer
heimlich Guter des Nachsten
entwendet. Raub liegt vor, wenn sich
jemand fremde Dinge mit Gewalt
aneignet. Ein Betrug wird begangen,
wenn jemand den Nachsten durch
Tricks, falsche Dokumente usw.
tauscht oder den gerechten Lohn
vorenthalt. Wucher besteht darin,



dass fir eine geliehene Summe
hohere Zinsen verlangt werden, als
erlaubt ist (meist unter Ausniitzung
einer materiellen Notlage des
Néachsten). Unerlaubt sind auch
Korruption und alle Arten von
Verschwendung.

Wer eine Ungerechtigkeit begangen
hat, muss den verursachten Schaden
im Rahmen des Moglichen
wiedergutmachen. Die
Riickerstattung des Gestohlenen —
oder zumindest der Wunsch und
Vorsatz dazu - ist notwendig, um die
sakramentale Absolution zu
erhalten. Die physische oder
moralische Unmoglichkeit
entschuldigt, solange sie anhélt, von
der Pflicht der Ruickerstattung. Diese
Pflicht kann erloschen, z. B. wenn
der Geschadigte die Schuld erlasst.*

Die Soziallehre der Kirche

Die Gesamtheit der Lehren uiber die
Prinzipien, die das gesellschaftliche



Leben regeln sollen, wird Soziallehre
genannt. Sie ist ein Teil der
katholischen Morallehre®. Es muss
betont werden, dass ,,es nicht Sache
der Hirten der Kirche ist, in die
politischen Strukturen und die
Organisation des Gesellschaftslebens
direkt einzugreifen. Diese Aufgabe
gehort zur Sendung der gldubigen
Laien, die aus eigenem Ansporn mit
ihren Mitbirgern
zusammenarbeiten® (Katechismus,
2442).

Die Sendung der Hierarchie gehort
einer anderen Ordnung an als die
der politischen Autoritét. Das Ziel der
Kirche ist ibernattirlich. Thre
Aufgabe ist es, die Menschen zum
Heil zu fithren. Wenn sich das
Lehramt zu zeitlichen Aspekten des
Gemeinwohls dufiert, dann geschieht
das, insofern diese auf das hochste
Gut bzw. unser letztes Ziel
ausgerichtet werden sollen. Die
Kirche gibt moralische Urteile tiber



wirtschaftliche und gesellschaftliche
Fragen ab, wenn es die Grundrechte
der Person oder das Heil der Seelen

es erfordern.

Einige grundlegende Punkte der
kirchlichen Soziallehre sind:

1) die transzendente Wiirde der
menschlichen Person und die
Unverletzlichkeit ihrer Rechte;

2) die Anerkennung der Familie, die
auf der unaufloslichen Einehe als
Grundzelle der Gesellschaft beruht,
und die Notwendigkeit, sie durch
Gesetze uber Ehe, Erziehung und
offentliche Moral zu schiitzen und zu
fordern;

3) das Gemeinwohl und die Funktion
des Staates. In jingster Zeit hat das
Lehramt die Bedeutung der Okologie
und der Pflege des gemeinsamen
Hauses als wichtigen Teil der
Soziallehre betont.®



,Die menschliche Arbeit ist das
unmittelbare Werk der nach dem
Bilde Gottes geschaffenen Menschen.
Diese sind dazu berufen,
miteinander das Schopfungswerk
fortzusetzen, indem sie iber die Erde
herrschen (vgl. Gen 1,28; GS 34; CA
31). Die Arbeit ist somit eine Pflicht:
Wer nicht arbeiten will, soll auch
nicht essen (2 Thess 3,10; vgl. 1 Thess
4,11). Die Arbeit ehrt die Gaben des
Schopfers und die empfangenen
Talente. Sie kann auch erlésend
sein“ (Katechismus, 2427). Wenn der
Mensch die Arbeit vereint mit
Christus verrichtet, wird er
Mitarbeiter des Sohnes Gottes bei
seinem Erlosungswerk.” Die Arbeit
ist Mittel der Heiligung der Personen
und der irdischen Wirklichkeiten,
wenn sie diese mit dem Geist Christi
pragt. ,Da Christus die Arbeit auf
sich genommen hat, erscheint sie uns
als erloste und erlosende
Wirklichkeit, nicht nur als der
Lebensbereich des Menschen,



sondern auch als Mittel und Weg der
Heiligkeit, als etwas, das geheiligt
werden kann und selbst heiligt“ (hl.
Josefmaria).®

Soziale Gerechtigkeit ist ein
Ausdruck, den man im 20.
Jahrhundert zu verwenden begann,
um die universale Dimension, die die
Probleme der Gerechtigkeit
angenommen haben, zu bezeichnen.
,Die Gesellschaft gewdhrleistet die
soziale Gerechtigkeit, wenn sie dafiir
sorgt, dass die Verbdnde und die
einzelnen Menschen das erhalten
konnen, was ihnen ihrer Natur und
Berufung nach

zusteht“ (Katechismus, 1928). Wenn
von sozialer Gerechtigkeit die Rede
ist, kommen viele Elemente ins Spiel:
die Verantwortung des Staates, die
Rolle der Unternehmer, die
Moglichkeiten des Zugangs zu Arbeit
usw.



In Evangelii gaudium heift es: ,,Im
Herzen Gottes gibt es einen so
bevorzugten Platz fiir die Armen,
dass er selbst arm wurde (2 Kor 8,9).
Der ganze Weg unserer Erlosung ist
von den Armen gepragt® (Nr. 197). Es
geht nicht nur um die Durchfihrung
von Aktionen oder Programmen der
sozialen Forderung, sondern um eine
Haltung der Aufmerksamkeit fiir den
anderen, fiir den Bedurftigen.

In diesem Zusammenhang gewinnen
Gerechtigkeit und Solidaritdt
zwischen den Nationen eine
besondere Bedeutung. ,Die reichen
Nationen haben eine grof3e sittliche
Verantwortung gegentiber denen,
welche die Mittel zu ihrer
Entwicklung nicht selbst aufbringen
konnen oder durch tragische
geschichtliche Ereignisse daran
gehindert worden sind. Das ist eine
Pflicht der Solidaritat und der Liebe,
aber auch eine Pflicht der
Gerechtigkeit, falls der Wohlstand



der reichen Nationen aus Ressourcen
stammt, die nicht angemessen
bezahlt wurden® (Katechismus,
2439).

Das achte Gebot des Dekalogs

,Das achte Gebot verbietet, in den
Beziehungen zu anderen die
Wahrheit zu verdrehen. (...) In
Worten oder Taten gegen die
Wahrheit zu verstofsen, bedeutet
eine Weigerung, sich zur
moralischen Redlichkeit zu
verpflichten® (Katechismus, 2464).

Die Neigung des Menschen, die
Wahrheit zu erkennen und sie mit
Wort und Werk kundzutun, ist durch
die Siinde beeintrachtigt worden, die
den Verstand verdunkelt und den
Willen zum Bosen geneigt macht. Im
Gefolge der Stinde wurde die Liebe
zur Wahrheit vermindert, und die
Menschen tiduschen einander, oft aus
Egoismus und Eigennutz. Mit der
Gnade Christi kann der Christ



erreichen, dass sein Leben von der
Wahrheit geleitet ist.

Die Tugend, die geneigt macht,
immer die Wahrheit zu sagen, nennt
man Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit
oder Offenheit (vgl. Katechismus,
2468). Drei grundlegende Aspekte
dieser Tugend sind:

* Aufrichtigkeit sich selbst
gegeniiber: das bedeutet, die
Wahrheit Giber das eigene,
aufdere und innere Verhalten
anzuerkennen — Absichten,
Gedanken, Gefiihle usw. — ohne
Angst, die Wahrheit
auszuschopfen und ohne die
Augen vor der Wirklichkeit zu
verschlief3en;’

* Aufrichtigkeit den anderen
gegeniiber: das menschliche
Zusammenleben wire
unmoglich, wenn die Menschen
nicht Vertrauen zueinander
haben, nicht die Wahrheit



sagen oder sich nicht der
Wahrheit entsprechend
verhalten, z. B. das gegebene
Wort bei Vertragen nicht halten
(vgl. Katechismus, 2469);

* Aufrichtigkeit Gott gegeniiber:
Gott sieht alles; da wir aber
seine Kinder sind, will er, dass
wir es ihm offenbaren. ,,Ein
Kind Gottes begegnet dem
Herrn als seinem Vater: Sein
Umgang ist weder
liebedienerische
Unterwtrfigkeit noch hofische
Ehrerbietung; es ist ein Umgang
voll Aufrichtigkeit und
Vertrauen. Gott nimmt nicht
Anstof$ an den Menschen. Gott
wird unser nicht tiberdrussig
wegen unserer Treulosigkeiten.
Unser himmlischer Vater
verzeiht jede Beleidigung, wenn
nur der Sohn umkehrt und sich
Ihm wieder zuwendet, wenn er
bereut und um Verzeihung
bittet. Unser Herr ist so sehr



Vater, dass Er sogar unserem
Verlangen nach Vergebung
zuvorkommt und uns mit
ausgebreiteten Armen
entgegengeht, um uns seine
Gnade zu schenken® (hl.
Josefmaria)."

Die Aufrichtigkeit in der
sakramentalen Beichte und in der
geistlichen Begleitung ist ein
aufSerordentliches Mittel, um im
Innenleben zu wachsen: in
Einfachheit, Demut und in anderen
Tugenden." Aufrichtigkeit ist fiir die
Beharrlichkeit in der Nachfolge
Christi wesentlich, denn Christus ist
die Wahrheit (vgl. Joh 14,6).

Die Heilige Schrift lehrt uns, dass die
Wahrheit mit Liebe gesagt werden
soll (Eph 4,15). Die Aufrichtigkeit soll,
wie alle Tugenden, aus Liebe und mit
Liebe (zu Gott und den Menschen),
mit Feingefiih]l und Verstandnis
gelebt werden. Eine schone



AuRerung der Aufrichtigkeit ist die
briiderliche Zurechtweisung, die im
Evangelium beschrieben wird (vgl.
Mt 18,15). Sie besteht darin, dass
man den anderen auf einen Fehler
aufmerksam macht, damit er sich
bessert. Sie ist ein grofSes Zeichen der
Liebe zur Wahrheit und des
Wohlwollens. Gelegentlich kann sie
eine schwere Plicht sein.

Zeugnis von der Wahrheit ablegen

»Zeugnis abzulegen ist ein Akt der
Gerechtigkeit, der die Wahrheit
feststellt oder zur Kenntnis
bringt“ (Katechismus, 2472). Die
Christen haben die Pflicht, von der
Wabhrheit, die Christus ist, Zeugnis
abzulegen und ihn vor den
Menschen zu bekennen.

»,Das Martyrium ist das erhabenste
Zeugnis, das man fur die Wahrheit
des Glaubens ablegen kann; es ist ein
Zeugnis bis zum Tod. Der Méartyrer
legt Zeugnis ab fuir Christus, der



gestorben und auferstanden ist und
mit dem er durch die Liebe
verbunden ist“ (Katechismus, 2473).
Auch wenn die meisten Christen
nicht zu dieser héchsten AufRerung
der Liebe zu Gott berufen sind,
mussen doch alle die Wahrheit
Gottes und seiner Offenbarung
kundtun, auch auf Kosten des
Verlusts ihres Prestiges oder ihrer
gesellschaftlichen Stellung.
Gelegentlich muss die Aufrichtigkeit
dazu fuhren, mit Hilfe der
ubernaturlichen Starke heroische
Akte zur Verteidigung der Wahrheit
Zu setzen.

In Evangelii gaudium werden einige
der Stinden gegen die Wahrhaftigkeit
genannt, die Musterbeispiele fur
Haltungen sind, die eine
uberzeugende und anziehende
Evangelisierung verhindern (vgl. Nr.
100).



»Die Lige besteht darin, dass man
Unwahres sagt in der Absicht zu
tauschen‘ (Augustinus, mend. 4,5).
Der Herr prangert die Luge als Werk
des Teufels an: IThr habt den Teufel
zum Vater ... Es ist keine Wahrheit in
thm. Wenn er liigt, sagt er das, was
aus thm selbst kommt; denn er ist ein
Liigner und ist der Vater der Liige (Joh
8,44)“ (Katechismus, 2482). Ihre
Schwere hangt ab von der Wahrheit,
der sie widerspricht, von der Absicht
dessen, der sie ausspricht, und den
Folgen, die sie nach sich zieht. Sie
kann Todstuinde sein, wenn sie die
Tugenden der Gerechtigkeit und der
Liebe schwer verletzt.

»,Eine wahrheitswidrige Aussage ist
ganz besonders schwerwiegend,
wenn sie 0ffentlich gemacht wird.
Vor einem Gericht wird sie zu einem
falschen Zeugnis (vgl. Spr 19,9), unter
Eid wird sie zu einem

Meineid“ (Katechismus, 2476).



Die Ehre und der gute Ruf — der
eigene wie der der anderen - sind
Glter, die wertvoller sind als
Reichtum und von grofSer Bedeutung
fur das personliche, familidre und
soziale Leben. Siinden gegen den
guten Ruf des Ndchsten sind:

* Das vermessene oder
freventliche Urteil liegt vor,
wenn ohne ausreichenden
Grund dem Nachsten eine
vermutete moralische Schuld
unterstellt wird (zum Beispiel,
dass er mit schlechter Absicht
gehandelt hat, ohne dass das
feststeht). Richtet nicht, dann
werdet auch ihr nicht gerichtet
werden. Verurteilt nicht, dann
werdet auch ihr nicht verurteilt
werden (Lk 6,37) (vgl.
Katechismus, 2477).

* Die Diffamierung
(Rufschadigung) ist jeder
ungerechte Angriff auf den Ruf
des Nachsten. Sie kann in zwei



Formen auftreten: 1) Uble
Nachrede besteht im
Bekanntmachen von wirklichen
Stnden oder Fehlern des
Néachsten, ohne dass ein
angemessener Grund vorliegt
(man nennt sie Klatsch oder
Ohrenbldserei, wenn sie hinter
dem Riicken des Beschuldigten
erfolgt); 2) Verleumdung liegt
vor, wenn dem Nachsten
Stinden oder Fehler
zugeschrieben werden, die er
gar nicht begangen hat. Die
Verleumdung enthédlt eine
doppelte Verfehlung: gegen die
Wahrhaftigkeit und gegen die
Gerechtigkeit. Sie ist umso
schwerwiegender, je grofder die
Verleumdung ist und je weiter
sie verbreitet wird.
Leichtfertigkeit im Reden oder
Geschwatzigkeit (vgl. Mt 12,36)
soll vermieden werden, denn
sie fuhrt leicht zur Luige
(ungenaue oder ungerechte



Bewertungen, Ubertreibungen,
manchmal Verleumdungen).
Diese Verfehlungen gegen die
Wahrheit oder den guten Ruf
sind heutzutage in den Medien
und sozialen Netzwerken
hdufig. Auch aus diesem Grund
ist es notwendig, eine gesunde
kritische Haltung gegeniiber
den Nachrichten einzunehmen,
die sie verbreiten. Eine naive
und leichtgldaubige Haltung
fithrt zu falschen Urteilen'* oder
zur unterschiedslosen
Verbreitung von Inhalten ohne
entsprechende Abwégung.

Immer wenn der Ruf geschadigt
wurde (sei es durch tible Nachrede
oder durch Verleumdung), besteht
die Pflicht, die moglichen Mittel
einzusetzen, um den guten Ruf des
Néachsten, der ungerecht verletzt
wurde, wiederherzustellen.



Die Mitwirkung an diesen Stinden ist
zu vermeiden. An der Diffamierung
wirkt mit — in verschiedenem Maf$ —,
wer dem Schwatzer gerne zuhort
und sich am Klatsch erfreut; der
Vorgesetzte, der das Gerede uber
einen Untergebenen nicht
unterbindet, und jeder, der — auch
wenn ihm die tible Nachrede
missfallt — aus Furcht, Nachlassigkeit
oder Scham - den Tater nicht
korrigiert oder zuruckweist, und wer
leichtfertig Anspielungen anderer
Personen gegen den Ruf von Dritten
verbreitet."

Die Achtung der Privatsphére

,<Das Wohl und die Sicherheit
anderer, die Achtung des
Privatlebens oder die Riicksicht auf
das Gemeinwohl sind hinreichende
Grunde, etwas, das nicht bekannt
werden soll, zu verschweigen oder
sich einer diskreten Sprache zu
bedienen. Die Pflicht, Argernis zu



vermeiden, fordert oft strenge
Diskretion. Niemand ist verpflichtet,
die Wahrheit Personen zu enthtillen,
die kein Recht auf deren Kenntnis
haben“ (Katechismus, 2489).

,Das Beichtgeheimnis ist heilig, und
es darf aus keinem Grund verletzt
werden. ,Das Beichtgeheimnis ist
unverletzlich; dem Beichtvater ist es
daher streng verboten, den
Ponitenten durch Worte oder auf
irgendeine andere Weise und aus
irgendeinem Grund irgendwie zu
verraten‘ (CIC, can. 983, §

1)“ (Katechismus, 2490).

Berufsgeheimnisse und generell alle
naturlichen Geheimnisse sollen
gewahrt werden. Diese Geheimnisse
bekannt zu machen, stellt einen
Mangel an Achtung vor dem
Privatleben der Personen dar und
kann eine Sunde gegen die
Gerechtigkeit sein.



Die Massenmedien tiben einen
bestimmenden Einfluss auf die
offentliche Meinung aus. Seit der
Einfihrung des Internets, der
Verbreitung der sozialen Netze und
der Schnelligkeit der
Nachrichtentibermittlung tragt jeder
die Verantwortung fiir die Inhalte,
die er verbreitet. Sie sind ein dufserst
wichtiges Feld des Apostolats zur
Verteidigung der Wahrheit und zur
Christianisierung der Gesellschaft.

Pau Agulles / Pablo Requena
Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2401-2499.

Papst Franziskus, Evangelii gaudium,
186-216.

Empfohlene Lekture



Hl. Josefmaria, Homilie Vor Gott und
den Menschen, in Freunde Gottes,
154-174.

Ders., Homilie Der Christ und die
Achtung der Person und ihrer
Freiheit, in Christus begegnen, 67-72.

1 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 631.
2 Vgl. Katechismus, 2411.

3 HI. Johannes Paul II., Sollicitudo rei
socialis, 38.

4 , Wer sich direkt oder indirekt
fremdes Gut angeeignet hat, ist
verpflichtet, es zuriickzugeben oder,
falls es nicht mehr vorhanden ist,
den Gegenwert bar oder in
Naturalien zurickzuzahlen sowie die
Zinsen und den Nutzen zu verglten,
die sein Eigentimer rechtmafsig
daraus gewonnen hétte. Wer in



irgendeiner Weise an einem
Diebstahl beteiligt war oder in
dessen Kenntnis daraus Nutzen
gezogen hat, z. B. wer ihn befohlen
oder daran mitgewirkt oder ihn
gedeckt hat, ist entsprechend seiner
Verantwortung und seinem Profit
ebenfalls zur Wiedergutmachung
verpflichtet” (Katechismus, 2412).

5 Vgl. hl. Johannes Paul I1., Sollicitudo
rei socialis, 41.

6 Vgl. Papst Franziskus, Laudato si,
63.

7 Ebd,, 98.

8 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 47.

9 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 33 und
34; Die Spur des Sdmanns, 148: ,,wilde
Aufrichtigkeit” bei der
Gewissenserforschung.

10 Ders., Christus begegnen, 64.



11 Vgl. ders., Im Feuer der Schmiede,
126-128.

12 , Die Kommunikationsmittel, vor
allem die Massenmedien, konnen bei
den Bentitzern eine gewisse
Passivitat erzeugen, indem sie diese
zu wenig aufmerksamen
Konsumenten von Worten und
Bildern machen. Die Beniitzer sollen
die Massenmedien maf3- und
zuchtvoll gebrauchen und sich ein
klares und rechtes Gewissen bilden,
um schlechten Einfliissen leichter zu
widerstehen® (Katechismus, 2496).
Die beruflich in den Medien Tatigen
haben ,,die Verpflichtung, bei der
Verbreitung von Informationen der
Wahrheit zu dienen und das
Liebesgebot nicht zu verletzen. Sie
sollen sich in gleichem Maf3e
bemiihen, den Fakten gerecht zu
werden und die Grenzen des
kritischen Urteils tiber Personen zu
achten. Sie sollen sich vor



Verleumdung hiiten® (Katechismus,
2497).

13 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 49.
,Der Klatsch ist wie Rost, der das
Apostolat zerfrisst und behindert. —
Er verstofdt gegen die Nachstenliebe,
verbraucht Kréafte, raubt den Frieden
und zerstort das innere Verhaltnis zu
Gott“ (ebd., 445). Vgl. ebd., 453.

Pau Agulles / Pablo Requena

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-33-das-siebte-und-
achte-gebot/ (04.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/

	Thema 33. Das siebte und achte Gebot

