
opusdei.org

Thema 33. Das siebte
und achte Gebot

Der Christ bemüht sich, die
Güter dieser Welt auf Gott und
die brüderliche Liebe
hinzuordnen. Wichtig sind
dabei sowohl die Maßhaltung
bei ihrem Gebrauch und Besitz
als auch die Gerechtigkeit, die
die Rechte des Nächsten achtet.
Diesen beiden Tugenden ist die
Solidarität hinzuzufügen. Das
achte Gebot verbietet es, die
Wahrheit in den Beziehungen
zum Nächsten zu verfälschen.
Die Christen haben die Pflicht,
Zeugnis abzulegen von der
Wahrheit, die Christus ist, und



ihn vor den Menschen zu
bekennen.

26.06.2023

„Das siebte Gebot verbietet, fremdes
Eigentum unrechtmäßig an sich zu
nehmen oder zurückzubehalten und
dem Nächsten auf irgendwelche
Weise an Hab und Gut Schaden
zuzufügen. Es schreibt Gerechtigkeit
und Liebe in der Verwaltung der
irdischen Güter und der Früchte der
menschlichen Arbeit vor. Es
verlangt, im Hinblick auf das
Gemeinwohl, die allgemeine
Bestimmung der Güter und das Recht
auf Privateigentum zu achten. Der
Christ ist in seinem Leben bestrebt,
die Güter dieser Welt auf Gott und
die Bruderliebe
hinzuordnen“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 2401).



Gott hat dem Menschen die Erde
anvertraut, damit er sie bebaue und
ihre Früchte nütze. Es handelt sich
um ein Geschenk, das Gott allen
Menschen macht. Deshalb „ist die
Aneignung von Gütern berechtigt,
um die Freiheit und Würde der
Menschen zu sichern und jedem die
Möglichkeit zu verschaffen, für seine
Grundbedürfnisse und die
Bedürfnisse der ihm Anvertrauten
aufzukommen“ (Katechismus, 2402).
Privateigentum ist also legitim; es
soll aber, wie das II. Vatikanische
Konzil wiederholt, auch der
Unterstützung der Armen dienen
(Gaudium et spes, 69, 1). Die Kirche
hat sowohl die totalitären Ideologien
abgelehnt, die das Privateigentum
abschaffen wollen, als auch den
„wilden“ und individualistischen
Kapitalismus, der den Großteil der
Produktionsmittel in den Händen
weniger konzentriert und viele
Menschen der Not aussetzt.



Der Gebrauch der Güter:
Maßhaltung, Gerechtigkeit und
Solidarität

Was den Umgang mit den
geschaffenen Dingen anlangt, bedarf
es bei ihrem Gebrauch und Besitz
sowohl der Maßhaltung als auch der
Gerechtigkeit, um die Rechte des
Nächsten zu wahren. Zu diesen
beiden Tugenden muss man die
Solidarität hinzufügen (vgl. 
Katechismus, 2407).

Die Tugend der Armut, als Teil der
Mäßigkeit, besteht nicht darin, nichts
zu haben, sondern von den
materiellen Gütern losgelöst zu sein,
sich mit dem zu begnügen, was
genügt, ein nüchternes und
maßvolles Leben zu führen,1 und die
Güter zu verwalten, um den anderen
zu dienen. Unser Herr hat uns,
angefangen von seinem Eintritt in
die Welt bis zu seinem Tod, ein
Beispiel der Armut und der



Loslösung gegeben (vgl. 2 Kor 8,9). Er
sprach auch vom Schaden, den die
Anhänglichkeit an den Reichtum
verursacht: Ein Reicher wird nur
schwer in das Himmelreich kommen
(Mt 19,23).

Die Gerechtigkeit als sittliche Tugend
besteht aus dem habitus, mit
beständigem und festem Willen
jedem zu geben, was ihm zusteht. Die
Gerechtigkeit zwischen einzelnen
Personen wird Tauschgerechtigkeit
oder kommutative Gerechtigkeit
genannt (z. B. die Bezahlung einer
Schuld); die distributive (austeilende)
Gerechtigkeit regelt, was die
Gemeinschaft den Bürgern in
Anbetracht ihren Bedürfnisse und
ihrer Leistungen schuldet; die legale
oder Gesetzesgerechtigkeit bestimmt
die Pflichten des Bürgers gegenüber
der Gemeinschaft (unter anderem
die Bezahlung der gerechten
Steuern).2



Die Tugend der Solidarität „ist die
feste und beständige
Entschlossenheit, sich für
das ,Gemeinwohl‘ einzusetzen, das
heißt, für das Wohl aller und eines
jeden, weil wir alle für alle
verantwortlich sind“ (hl. Johannes
Paul II.)3. Die Solidarität „drängt
dazu, die materiellen und ganz
besonders die geistigen Güter zu
teilen“ (Katechismus, 1948).

Das siebte Gebot verbietet, fremde
Güter ungerecht an sich zu nehmen
oder zu behalten sowie dem
Nächsten an seinen materiellen
Gütern einen ungerechten Schaden
zuzufügen. Diebstahl begeht, wer
heimlich Güter des Nächsten
entwendet. Raub liegt vor, wenn sich
jemand fremde Dinge mit Gewalt
aneignet. Ein Betrug wird begangen,
wenn jemand den Nächsten durch
Tricks, falsche Dokumente usw.
täuscht oder den gerechten Lohn
vorenthält. Wucher besteht darin,



dass für eine geliehene Summe
höhere Zinsen verlangt werden, als
erlaubt ist (meist unter Ausnützung
einer materiellen Notlage des
Nächsten). Unerlaubt sind auch
Korruption und alle Arten von
Verschwendung.

Wer eine Ungerechtigkeit begangen
hat, muss den verursachten Schaden
im Rahmen des Möglichen
wiedergutmachen. Die 
Rückerstattung des Gestohlenen –
oder zumindest der Wunsch und
Vorsatz dazu – ist notwendig, um die
sakramentale Absolution zu
erhalten. Die physische oder
moralische Unmöglichkeit
entschuldigt, solange sie anhält, von
der Pflicht der Rückerstattung. Diese
Pflicht kann erlöschen, z. B. wenn
der Geschädigte die Schuld erlässt.4

Die Soziallehre der Kirche

Die Gesamtheit der Lehren über die
Prinzipien, die das gesellschaftliche



Leben regeln sollen, wird Soziallehre 
genannt. Sie ist ein Teil der
katholischen Morallehre5. Es muss
betont werden, dass „es nicht Sache
der Hirten der Kirche ist, in die
politischen Strukturen und die
Organisation des Gesellschaftslebens
direkt einzugreifen. Diese Aufgabe
gehört zur Sendung der gläubigen
Laien, die aus eigenem Ansporn mit
ihren Mitbürgern
zusammenarbeiten“ (Katechismus,
2442).

Die Sendung der Hierarchie gehört
einer anderen Ordnung an als die
der politischen Autorität. Das Ziel der
Kirche ist übernatürlich. Ihre
Aufgabe ist es, die Menschen zum
Heil zu führen. Wenn sich das
Lehramt zu zeitlichen Aspekten des
Gemeinwohls äußert, dann geschieht
das, insofern diese auf das höchste
Gut bzw. unser letztes Ziel
ausgerichtet werden sollen. Die
Kirche gibt moralische Urteile über



wirtschaftliche und gesellschaftliche
Fragen ab, wenn es die Grundrechte
der Person oder das Heil der Seelen
es erfordern.

Einige grundlegende Punkte der
kirchlichen Soziallehre sind: 

1) die transzendente Würde der
menschlichen Person und die
Unverletzlichkeit ihrer Rechte; 

2) die Anerkennung der Familie, die
auf der unauflöslichen Einehe als
Grundzelle der Gesellschaft beruht,
und die Notwendigkeit, sie durch
Gesetze über Ehe, Erziehung und
öffentliche Moral zu schützen und zu
fördern; 

3) das Gemeinwohl und die Funktion
des Staates. In jüngster Zeit hat das
Lehramt die Bedeutung der Ökologie
und der Pflege des gemeinsamen
Hauses als wichtigen Teil der
Soziallehre betont.6



„Die menschliche Arbeit ist das
unmittelbare Werk der nach dem
Bilde Gottes geschaffenen Menschen.
Diese sind dazu berufen,
miteinander das Schöpfungswerk
fortzusetzen, indem sie über die Erde
herrschen (vgl. Gen 1,28; GS 34; CA
31). Die Arbeit ist somit eine Pflicht: 
Wer nicht arbeiten will, soll auch
nicht essen (2 Thess 3,10; vgl. 1 Thess
4,11). Die Arbeit ehrt die Gaben des
Schöpfers und die empfangenen
Talente. Sie kann auch erlösend
sein“ (Katechismus, 2427). Wenn der
Mensch die Arbeit vereint mit
Christus verrichtet, wird er
Mitarbeiter des Sohnes Gottes bei
seinem Erlösungswerk.7 Die Arbeit
ist Mittel der Heiligung der Personen
und der irdischen Wirklichkeiten,
wenn sie diese mit dem Geist Christi
prägt. „Da Christus die Arbeit auf
sich genommen hat, erscheint sie uns
als erlöste und erlösende
Wirklichkeit, nicht nur als der
Lebensbereich des Menschen,



sondern auch als Mittel und Weg der
Heiligkeit, als etwas, das geheiligt
werden kann und selbst heiligt“ (hl.
Josefmaria).8

Soziale Gerechtigkeit ist ein
Ausdruck, den man im 20.
Jahrhundert zu verwenden begann,
um die universale Dimension, die die
Probleme der Gerechtigkeit
angenommen haben, zu bezeichnen.
„Die Gesellschaft gewährleistet die
soziale Gerechtigkeit, wenn sie dafür
sorgt, dass die Verbände und die
einzelnen Menschen das erhalten
können, was ihnen ihrer Natur und
Berufung nach
zusteht“ (Katechismus, 1928). Wenn
von sozialer Gerechtigkeit die Rede
ist, kommen viele Elemente ins Spiel:
die Verantwortung des Staates, die
Rolle der Unternehmer, die
Möglichkeiten des Zugangs zu Arbeit
usw.



In Evangelii gaudium heißt es: „Im
Herzen Gottes gibt es einen so
bevorzugten Platz für die Armen,
dass er selbst arm wurde (2 Kor 8,9).
Der ganze Weg unserer Erlösung ist
von den Armen geprägt“ (Nr. 197). Es
geht nicht nur um die Durchführung
von Aktionen oder Programmen der
sozialen Förderung, sondern um eine
Haltung der Aufmerksamkeit für den
anderen, für den Bedürftigen.

In diesem Zusammenhang gewinnen 
Gerechtigkeit und Solidarität
zwischen den Nationen eine
besondere Bedeutung. „Die reichen
Nationen haben eine große sittliche
Verantwortung gegenüber denen,
welche die Mittel zu ihrer
Entwicklung nicht selbst aufbringen
können oder durch tragische
geschichtliche Ereignisse daran
gehindert worden sind. Das ist eine
Pflicht der Solidarität und der Liebe,
aber auch eine Pflicht der
Gerechtigkeit, falls der Wohlstand



der reichen Nationen aus Ressourcen
stammt, die nicht angemessen
bezahlt wurden“ (Katechismus,
2439).

Das achte Gebot des Dekalogs

„Das achte Gebot verbietet, in den
Beziehungen zu anderen die
Wahrheit zu verdrehen. (…) In
Worten oder Taten gegen die
Wahrheit zu verstoßen, bedeutet
eine Weigerung, sich zur
moralischen Redlichkeit zu
verpflichten“ (Katechismus, 2464).

Die Neigung des Menschen, die
Wahrheit zu erkennen und sie mit
Wort und Werk kundzutun, ist durch
die Sünde beeinträchtigt worden, die
den Verstand verdunkelt und den
Willen zum Bösen geneigt macht. Im
Gefolge der Sünde wurde die Liebe
zur Wahrheit vermindert, und die
Menschen täuschen einander, oft aus
Egoismus und Eigennutz. Mit der
Gnade Christi kann der Christ



erreichen, dass sein Leben von der
Wahrheit geleitet ist.

Die Tugend, die geneigt macht,
immer die Wahrheit zu sagen, nennt
man Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit
oder Offenheit (vgl. Katechismus,
2468). Drei grundlegende Aspekte
dieser Tugend sind:

Aufrichtigkeit sich selbst
gegenüber: das bedeutet, die
Wahrheit über das eigene,
äußere und innere Verhalten
anzuerkennen – Absichten,
Gedanken, Gefühle usw. – ohne
Angst, die Wahrheit
auszuschöpfen und ohne die
Augen vor der Wirklichkeit zu
verschließen;9

Aufrichtigkeit den anderen
gegenüber: das menschliche
Zusammenleben wäre
unmöglich, wenn die Menschen
nicht Vertrauen zueinander
haben, nicht die Wahrheit

• 

• 



sagen oder sich nicht der
Wahrheit entsprechend
verhalten, z. B. das gegebene
Wort bei Verträgen nicht halten
(vgl. Katechismus, 2469);
Aufrichtigkeit Gott gegenüber:
Gott sieht alles; da wir aber
seine Kinder sind, will er, dass
wir es ihm offenbaren. „Ein
Kind Gottes begegnet dem
Herrn als seinem Vater: Sein
Umgang ist weder
liebedienerische
Unterwürfigkeit noch höfische
Ehrerbietung; es ist ein Umgang
voll Aufrichtigkeit und
Vertrauen. Gott nimmt nicht
Anstoß an den Menschen. Gott
wird unser nicht überdrüssig
wegen unserer Treulosigkeiten.
Unser himmlischer Vater
verzeiht jede Beleidigung, wenn
nur der Sohn umkehrt und sich
Ihm wieder zuwendet, wenn er
bereut und um Verzeihung
bittet. Unser Herr ist so sehr

• 



Vater, dass Er sogar unserem
Verlangen nach Vergebung
zuvorkommt und uns mit
ausgebreiteten Armen
entgegengeht, um uns seine
Gnade zu schenken“ (hl.
Josefmaria).10

Die Aufrichtigkeit in der
sakramentalen Beichte und in der
geistlichen Begleitung ist ein
außerordentliches Mittel, um im
Innenleben zu wachsen: in
Einfachheit, Demut und in anderen
Tugenden.11 Aufrichtigkeit ist für die
Beharrlichkeit in der Nachfolge
Christi wesentlich, denn Christus ist
die Wahrheit (vgl. Joh 14,6).

Die Heilige Schrift lehrt uns, dass die
Wahrheit mit Liebe gesagt werden
soll (Eph 4,15). Die Aufrichtigkeit soll,
wie alle Tugenden, aus Liebe und mit
Liebe (zu Gott und den Menschen),
mit Feingefühl und Verständnis
gelebt werden. Eine schöne



Äußerung der Aufrichtigkeit ist die 
brüderliche Zurechtweisung, die im
Evangelium beschrieben wird (vgl.
Mt 18,15). Sie besteht darin, dass
man den anderen auf einen Fehler
aufmerksam macht, damit er sich
bessert. Sie ist ein großes Zeichen der
Liebe zur Wahrheit und des
Wohlwollens. Gelegentlich kann sie
eine schwere Plicht sein.

Zeugnis von der Wahrheit ablegen

„Zeugnis abzulegen ist ein Akt der
Gerechtigkeit, der die Wahrheit
feststellt oder zur Kenntnis
bringt“ (Katechismus, 2472). Die
Christen haben die Pflicht, von der
Wahrheit, die Christus ist, Zeugnis
abzulegen und ihn vor den
Menschen zu bekennen.

„Das Martyrium ist das erhabenste
Zeugnis, das man für die Wahrheit
des Glaubens ablegen kann; es ist ein
Zeugnis bis zum Tod. Der Märtyrer
legt Zeugnis ab für Christus, der



gestorben und auferstanden ist und
mit dem er durch die Liebe
verbunden ist“ (Katechismus, 2473).
Auch wenn die meisten Christen
nicht zu dieser höchsten Äußerung
der Liebe zu Gott berufen sind,
müssen doch alle die Wahrheit
Gottes und seiner Offenbarung
kundtun, auch auf Kosten des
Verlusts ihres Prestiges oder ihrer
gesellschaftlichen Stellung.
Gelegentlich muss die Aufrichtigkeit
dazu führen, mit Hilfe der
übernatürlichen Stärke heroische
Akte zur Verteidigung der Wahrheit
zu setzen.

In Evangelii gaudium werden einige
der Sünden gegen die Wahrhaftigkeit
genannt, die Musterbeispiele für
Haltungen sind, die eine
überzeugende und anziehende
Evangelisierung verhindern (vgl. Nr.
100).



„,Die Lüge besteht darin, dass man
Unwahres sagt in der Absicht zu
täuschen‘ (Augustinus, mend. 4,5).
Der Herr prangert die Lüge als Werk
des Teufels an: Ihr habt den Teufel
zum Vater ... Es ist keine Wahrheit in
ihm. Wenn er lügt, sagt er das, was
aus ihm selbst kommt; denn er ist ein
Lügner und ist der Vater der Lüge (Joh
8,44)“ (Katechismus, 2482). Ihre
Schwere hängt ab von der Wahrheit,
der sie widerspricht, von der Absicht
dessen, der sie ausspricht, und den
Folgen, die sie nach sich zieht. Sie
kann Todsünde sein, wenn sie die
Tugenden der Gerechtigkeit und der
Liebe schwer verletzt.

„Eine wahrheitswidrige Aussage ist
ganz besonders schwerwiegend,
wenn sie öffentlich gemacht wird.
Vor einem Gericht wird sie zu einem
falschen Zeugnis (vgl. Spr 19,9), unter
Eid wird sie zu einem
Meineid“ (Katechismus, 2476).



Die Ehre und der gute Ruf – der
eigene wie der der anderen – sind
Güter, die wertvoller sind als
Reichtum und von großer Bedeutung
für das persönliche, familiäre und
soziale Leben. Sünden gegen den
guten Ruf des Nächsten sind:

Das vermessene oder
freventliche Urteil liegt vor,
wenn ohne ausreichenden
Grund dem Nächsten eine
vermutete moralische Schuld
unterstellt wird (zum Beispiel,
dass er mit schlechter Absicht
gehandelt hat, ohne dass das
feststeht). Richtet nicht, dann
werdet auch ihr nicht gerichtet
werden. Verurteilt nicht, dann
werdet auch ihr nicht verurteilt
werden (Lk 6,37) (vgl. 
Katechismus, 2477).
Die Diffamierung
(Rufschädigung) ist jeder
ungerechte Angriff auf den Ruf
des Nächsten. Sie kann in zwei

• 

• 



Formen auftreten: 1) Üble
Nachrede besteht im
Bekanntmachen von wirklichen
Sünden oder Fehlern des
Nächsten, ohne dass ein
angemessener Grund vorliegt
(man nennt sie Klatsch oder 
Ohrenbläserei, wenn sie hinter
dem Rücken des Beschuldigten
erfolgt); 2) Verleumdung liegt
vor, wenn dem Nächsten
Sünden oder Fehler
zugeschrieben werden, die er
gar nicht begangen hat. Die
Verleumdung enthält eine
doppelte Verfehlung: gegen die
Wahrhaftigkeit und gegen die
Gerechtigkeit. Sie ist umso
schwerwiegender, je größer die
Verleumdung ist und je weiter
sie verbreitet wird.
Leichtfertigkeit im Reden oder 
Geschwätzigkeit (vgl. Mt 12,36)
soll vermieden werden, denn
sie führt leicht zur Lüge
(ungenaue oder ungerechte



Bewertungen, Übertreibungen,
manchmal Verleumdungen).
Diese Verfehlungen gegen die
Wahrheit oder den guten Ruf
sind heutzutage in den Medien
und sozialen Netzwerken
häufig. Auch aus diesem Grund
ist es notwendig, eine gesunde
kritische Haltung gegenüber
den Nachrichten einzunehmen,
die sie verbreiten. Eine naive
und leichtgläubige Haltung
führt zu falschen Urteilen12 oder
zur unterschiedslosen
Verbreitung von Inhalten ohne
entsprechende Abwägung.

Immer wenn der Ruf geschädigt
wurde (sei es durch üble Nachrede
oder durch Verleumdung), besteht
die Pflicht, die möglichen Mittel
einzusetzen, um den guten Ruf des
Nächsten, der ungerecht verletzt
wurde, wiederherzustellen.



Die Mitwirkung an diesen Sünden ist
zu vermeiden. An der Diffamierung
wirkt mit – in verschiedenem Maß –,
wer dem Schwätzer gerne zuhört
und sich am Klatsch erfreut; der
Vorgesetzte, der das Gerede über
einen Untergebenen nicht
unterbindet, und jeder, der – auch
wenn ihm die üble Nachrede
missfällt – aus Furcht, Nachlässigkeit
oder Scham – den Täter nicht
korrigiert oder zurückweist, und wer
leichtfertig Anspielungen anderer
Personen gegen den Ruf von Dritten
verbreitet.13

Die Achtung der Privatsphäre

„Das Wohl und die Sicherheit
anderer, die Achtung des
Privatlebens oder die Rücksicht auf
das Gemeinwohl sind hinreichende
Gründe, etwas, das nicht bekannt
werden soll, zu verschweigen oder
sich einer diskreten Sprache zu
bedienen. Die Pflicht, Ärgernis zu



vermeiden, fordert oft strenge
Diskretion. Niemand ist verpflichtet,
die Wahrheit Personen zu enthüllen,
die kein Recht auf deren Kenntnis
haben“ (Katechismus, 2489).

„Das Beichtgeheimnis ist heilig, und
es darf aus keinem Grund verletzt
werden. ‚Das Beichtgeheimnis ist
unverletzlich; dem Beichtvater ist es
daher streng verboten, den
Pönitenten durch Worte oder auf
irgendeine andere Weise und aus
irgendeinem Grund irgendwie zu
verraten‘ (CIC, can. 983, §
1)“ (Katechismus, 2490).

Berufsgeheimnisse und generell alle
natürlichen Geheimnisse sollen
gewahrt werden. Diese Geheimnisse
bekannt zu machen, stellt einen
Mangel an Achtung vor dem
Privatleben der Personen dar und
kann eine Sünde gegen die
Gerechtigkeit sein.



Die Massenmedien üben einen
bestimmenden Einfluss auf die
öffentliche Meinung aus. Seit der
Einführung des Internets, der
Verbreitung der sozialen Netze und
der Schnelligkeit der
Nachrichtenübermittlung trägt jeder
die Verantwortung für die Inhalte,
die er verbreitet. Sie sind ein äußerst
wichtiges Feld des Apostolats zur
Verteidigung der Wahrheit und zur
Christianisierung der Gesellschaft.

Pau Agulles / Pablo Requena

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
2401-2499.

Papst Franziskus, Evangelii gaudium,
186-216.

Empfohlene Lektüre



Hl. Josefmaria, Homilie Vor Gott und
den Menschen, in Freunde Gottes,
154-174.

Ders., Homilie Der Christ und die
Achtung der Person und ihrer
Freiheit, in Christus begegnen, 67-72.

1 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 631.

2 Vgl. Katechismus, 2411.

3 Hl. Johannes Paul II., Sollicitudo rei
socialis, 38.

4 „Wer sich direkt oder indirekt
fremdes Gut angeeignet hat, ist
verpflichtet, es zurückzugeben oder,
falls es nicht mehr vorhanden ist,
den Gegenwert bar oder in
Naturalien zurückzuzahlen sowie die
Zinsen und den Nutzen zu vergüten,
die sein Eigentümer rechtmäßig
daraus gewonnen hätte. Wer in



irgendeiner Weise an einem
Diebstahl beteiligt war oder in
dessen Kenntnis daraus Nutzen
gezogen hat, z. B. wer ihn befohlen
oder daran mitgewirkt oder ihn
gedeckt hat, ist entsprechend seiner
Verantwortung und seinem Profit
ebenfalls zur Wiedergutmachung
verpflichtet“ (Katechismus, 2412).

5 Vgl. hl. Johannes Paul II., Sollicitudo
rei socialis, 41.

6 Vgl. Papst Franziskus, Laudato sí,
63.

7 Ebd,, 98.

8 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 47.

9 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 33 und
34; Die Spur des Sämanns, 148: „wilde
Aufrichtigkeit“ bei der
Gewissenserforschung.

10 Ders., Christus begegnen, 64.



11 Vgl. ders., Im Feuer der Schmiede,
126-128.

12 „Die Kommunikationsmittel, vor
allem die Massenmedien, können bei
den Benützern eine gewisse
Passivität erzeugen, indem sie diese
zu wenig aufmerksamen
Konsumenten von Worten und
Bildern machen. Die Benützer sollen
die Massenmedien maß- und
zuchtvoll gebrauchen und sich ein
klares und rechtes Gewissen bilden,
um schlechten Einflüssen leichter zu
widerstehen“ (Katechismus, 2496).
Die beruflich in den Medien Tätigen
haben „die Verpflichtung, bei der
Verbreitung von Informationen der
Wahrheit zu dienen und das
Liebesgebot nicht zu verletzen. Sie
sollen sich in gleichem Maße
bemühen, den Fakten gerecht zu
werden und die Grenzen des
kritischen Urteils über Personen zu
achten. Sie sollen sich vor



Verleumdung hüten“ (Katechismus,
2497).

13 Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 49.
„Der Klatsch ist wie Rost, der das
Apostolat zerfrisst und behindert. –
Er verstößt gegen die Nächstenliebe,
verbraucht Kräfte, raubt den Frieden
und zerstört das innere Verhältnis zu
Gott“ (ebd., 445). Vgl. ebd., 453.

Pau Agulles / Pablo Requena

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/thema-33-das-siebte-und-
achte-gebot/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-33-das-siebte-und-achte-gebot/

	Thema 33. Das siebte und achte Gebot

