
opusdei.org

Thema 3. Die
Entfaltung der
Offenbarung

Gott hat sich dem Menschen
nach und nach geoffenbart,
seine Offenbarung gipfelt in der
Menschwerdung. Die Kirche
hält sein Gedächtnis lebendig
und verkündet ihn als den, der
nach seinem Leben in der Welt
auferstanden ist und für immer
bei uns bleibt. Diese Sendung
verwirklicht sie, indem sie das
in den Heiligen Schriften
enthaltene Wort Gottes
bewahrt, die Überlieferung
weiterträgt und, vom Heiligen
Geist erleuchtet, lehrt, wie in



jeder Epoche christlich zu leben
ist (Lehramt).

27.07.2023

1. Die Entfaltung der Offenbarung:
von Abraham bis Jesus Christus

Die Offenbarung beginnt mit der
Erschaffung des Menschen selbst. Die
Heilige Schrift sagt uns, dass Adam
und Eva, unsere Stammeltern, sich in
einer Beziehung und einem Dialog
mit Gott befanden. Sie standen in
einer gewissen Vertrautheit mit ihm,
wie die ersten Szenen der Genesis
erkennen lassen. Das ist logisch,
wenn man bedenkt, dass sie
geschaffen wurden, um in
Gemeinschaft mit Gott zu leben.
Diese familiäre Beziehung geht mit
der Sünde verloren; von da an wird
es für den Menschen ziemlich
schwierig, in seinem persönlichen



Leben und in seinem sozialen
Umfeld Gott zu entdecken. Gott hat
jedoch bereits den Stammeltern
versprochen, dass die Sünde einmal
durch den Nachwuchs der Frau (Gen
3,15) besiegt werden wird. Auf diese
Weise hat er das Erlösungswerk
Christi verheißen, das durch die
vorausgehende Heilsgeschichte
vorbereitet wurde.

In diesen Berichten über die
Ursprünge beabsichtigt die Bibel
nicht, die historischen Ereignisse im
Detail zu erzählen, sondern
übermittelt wesentliche Lehren über
den Menschen und seine Beziehung
zu Gott, dem Schöpfer – in Bildern
und Erzählungen, über deren
historischen Wert ein endgültiges
Urteil schwierig ist. Aus diesem
Grund ist es nicht verwunderlich,
dass die Bibel selbst keine
Schwierigkeit hat, Erzählungen
derselben Ereignisse zu bringen, die
in den Details verschieden sind (in



der Genesis gibt es z.B. zwei
verschiedene Berichte über die
Erschaffung von Mann und Frau).
Auf diese Weise können wir der
biblischen Urgeschichte viele Lehren
entnehmen, ohne denken zu müssen,
dass alle erzählten Ereignisse sich
buchstäblich so abgespielt haben.

Das Buch Genesis berichtet auch,
dass die Welt nach der ersten Sünde
in Unordnung und Ungerechtigkeit
gefallen ist, was Gott mit Abscheu
betrachtet. Das gab Anlass zur
Sintflut, in der die Schrift die Strafe
Gottes für die zahlreichen Sünden
der Menschen sieht. Nach der
Sintflut erneuert Gott jedoch die
Freundschaft mit Noach und seiner
Familie – die aus der Sintflut gerettet
wurden, weil sie gerecht gehandelt
hatten – und durch sie mit der
ganzen Schöpfung. Er erneuert mit
Noach die Beziehung, die er für
Adam, Eva und ihre Nachkommen
gewünscht hatte. Die Schöpfung war



gut – auch wenn das Herz des
Menschen der Sünde zuneigt –, und
Gott verlangte von den Menschen, zu
wachsen und sich zu vermehren, wie
er es von Adam verlangt hatte. Mit
Noach gab Gott dem menschlichen
Geschöpf eine zweite Gelegenheit, in
Freundschaft mit ihm zu leben.

Der wahre Ausgangspunkt der
Heilsgeschichte ist jedoch
Jahrhunderte später mit dem Bund
anzusetzen, den Gott mit Abraham
schloss. Hier kommt es zu einer
Auserwählung. Abraham erkannte
Gott als einzigen Herrn an, er
gehorchte ihm mit großem Glauben,
und Gott bestimmte Abraham dazu, 
der Vater vieler Völker zu sein (Gen
17,5). So begann Gott das Werk, unter
einem einzigen Haupt die durch die
Sünde zerstreute Menschheit wieder
zu vereinen. Zwei Generationen
später änderte Gott den Namen
Jakobs. Er nannte ihn Israel, und die
zwölf Söhne Israels sollten die



Grundlage des auserwählten Volkes
sein.

Mehrere Jahrhunderte später erhielt
diese Geschichte Gottes mit den
Menschen unter Mose eine
sichtbarere und mehr verpflichtende
Dimension. Der Gott Abrahams und
der Patriarchen machte Israel zu
seinem Volk und befreite es aus der
Knechtschaft der Ägypter. Gott
schloss einen Bund mit Mose, stellte
das Volk unter seinen Schutz und gab
ihm seine Gesetze; und das Volk
stimmte diesem Bund feierlich zu,
verpflichtete sich, dem Herrn zu
dienen und ihn zu verehren. Im
Durchzug durch das Rote Meer und
in der Wüstenwanderung vom Sinai,
im Einzug in das gelobte Land und
im Aufbau des Reiches Davids erfuhr
Israel immer wieder, dass Gott mit
ihm ist, denn Israel ist sein Volk, das
er unter allen anderen erwählt hat
und das ihm gehört als ein Reich von



Priestern und ein heiliges Volk (Ex
19,6).

In den folgenden Jahrhunderten ließ
Gott nicht zu, dass dieser Bund
zerbrach, sondern führte sein Volk
durch die Propheten zur Hoffnung
auf eine letzte und endgültige
Rettung. Wenn das Volk den Weg
verlor und seine
Bundesverpflichtung vergaß,
erweckte Gott seine Knechte, die das
Volk zum Gehorsam und zur
Gerechtigkeit zurückführen sollten.
Die Propheten bestärkten das Volk in
der Hoffnung, wiesen es aber auf die
Gefahr eines falschen Vertrauens auf
ihre Auserwählung hin; denn diese
Erwählung konnte, wenn ihr nicht
entsprochen wurde, zum Gericht
werden, zur Strafe Gottes für ihre
Sünden. Besonders zwei Ereignisse
haben Strafcharakter: der Untergang
des Nordreiches im Jahr 722 v. Chr.
(zehn der zwölf Stämme) und das
Exil des Südreiches (jene zwei



Stämme, die sich Jahrhunderte
vorher von den zwölf anderen
getrennt hatten), zusammen mit der
Zerstörung seiner Hauptstadt
Jerusalem im Jahr 587 v. Chr. Das
Volk Israel verlor damals seine
Eigenständigkeit. Es musste in die
Verbannung gehen. Der Herr strafte
es, aber er verließ es nicht. Das Buch
Jesaja berichtet von der Rückkehr
des Volkes aus dem babylonischen
Exil und von seiner
Wiedergründung, auch wenn diese
nur eine teilweise war, denn viele
blieben zerstreut.

Auf diesem Weg Gottes mit Israel
lernte das Volk Gott kennen, erfuhr
seine Treue und bewahrte die
Hoffnung, dass er seine Versprechen
erfüllen würde – in einer letzten und
definitiven Rettung durch einen
König, einen Nachkommen Davids,
der am Ende der Zeiten einen neuen
Bund errichten würde. Einen Bund,
der nicht wie der alte auf Steintafeln



geschrieben ist: Gott selbst wird ihn
durch die Gegenwart und das
Wirken des Heiligen Geistes den
Gläubigen ins Herz schreiben. Es
wird der Tag kommen, an dem alle
Völker, angezogen durch den Glanz
des neuen Jerusalem, sich einfinden
und den Gott Israels erkennen
werden. Es wird der Tag des
dauernden Friedens in der unter
einem einzigen Gott vereinten Welt
sein.

Durch diesen Prozess mit seinen
verschiedenen Etappen bereitete
Gott sein Volk auf die endgültige
Offenbarung vor. Jesus Christus ist
die Erfüllung der Verheißungen des
Alten Testaments, und mit ihm
kommt die für das Ende der Zeiten
angekündigte Erneuerung. Während
seines irdischen Lebens erschloss
Jesus den Menschen neue und
unerwartete Dimensionen Gottes. Er
bezog sich immer auf den Gott des
Alten Testaments, der Patriarchen,



der Propheten und der Könige, und
seine Verkündigung trug das Siegel
der Sprache und der Ideen, die im
Volk Israel Jahrhunderte lang
geherrscht hatten. Dennoch hatte
seine Predigt über Gott – auch wenn
es Parallelen in den Texten des Alten
Testaments und im jüdischen Denken
seiner Zeit gab – einen ganz neuen
Akzent und war deshalb
unverwechselbar und einzigartig.
Jesus verkündete, dass das im Alten
Testament erwartete Reich Gottes
nahe war, ja dass es in seinen
Worten, seinen Werken und seiner
Person selbst gegenwärtig wurde.

2. Die Gründung der Kirche

„Der Herr Jesus rief, nachdem er sich
betend an den Vater gewandt hatte,
die zu sich, die er selbst wollte, und
bestimmte zwölf, dass sie mit ihm
seien und er sie sende, das Reich
Gottes zu verkündigen“ (Lumen
gentium, 19). Jesus wollte, dass diese



Jünger – nach seinem Abschied von
der Welt – seine Sendung fortführen,
indem sie das Evangelium allen
Völkern verkünden. Dazu setzte er
die Gruppe der Apostel ein und
bestimmte Petrus zu ihrem Haupt.
Beim Letzten Abendmahl führte er
sie in die Geheimnisse des Opfers
seines Leibes und Blutes ein und
forderte sie auf, es fortlaufend zu
vergegenwärtigen. Er machte sie zu
Zeugen seiner Auferstehung und
sandte ihnen den Heiligen Geist,
damit er sie in ihrer Sendung stärke.
Auf diese Weise war die Kirche
vollständig konstituiert als der Ort,
wo die Menschen jeder Epoche
Christus finden und ihm auf dem
Weg, der zum ewigen Leben führt,
folgen können.

Die Kirche hält das Gedächtnis
Christi immer lebendig und
verkündet ihn als jemanden, der
nicht der Vergangenheit angehört,
sondern der in einer bestimmten Zeit



auf Erden gelebt hat, auferstanden
ist und für immer unter uns bleibt.

3. Heilige Schrift, Tradition und
Lehramt

a) Die Heilige Schrift

Von Gott inspiriert, hat das Volk
Israel im Laufe der Jahrhunderte das
Zeugnis der Offenbarung Gottes, die
an die Patriarchen, die Propheten
und an gerechte und rechtschaffene
Menschen erging, schriftlich
niedergelegt. Die Kirche nimmt diese
Schriften an, die auf die große
Offenbarung Jesu Christi
vorbereiten, und verehrt sie. Die
Apostel und die ersten Jünger haben
außerdem ihr Zeugnis vom irdischen
Leben und Wirken Christi, besonders
vom Geheimnis seines Todes und
seiner Auferstehung schriftlich
festgehalten. So entstanden die
Bücher des Neuen Testaments, die
das Alte ergänzen und zur Fülle
bringen. Was im Alten Testament



vorbereitet und in Symbolen und
Bildern verkündet wurde, das
bezeugt das Neue, indem es die in
den Ereignissen des Lebens Jesu
enthaltene Wahrheit entfaltet.

Die heiligen Bücher gründen nicht
nur auf der Erinnerung oder dem
Zeugnis der Menschen über das, was
Gott in Israel und vor allem durch
Christus gewirkt hat; sie haben ein
tieferes Fundament: ihr letzter
Ursprung liegt im Wirken des
Heiligen Geistes, der die
menschlichen Autoren erleuchtete
und sie durch seine Inspiration
anleitete. Deshalb ist die Kirche
überzeugt, dass die Bibel nicht
hauptsächlich menschliches Wort
von hohem Wert ist, sondern in
Wahrheit Wort Gottes. Sie verehrt
diese Schriften als heilig. Das
bedeutet jedoch nicht, dass Gott den
Verfassern diese Bücher „diktiert“
hat. Der Katechismus der
Katholischen Kirche, 106 (Dei Verbum,



11) lehrt: „Zur Abfassung der
heiligen Bücher (…) hat Gott
Menschen erwählt, die ihm durch
den Gebrauch ihrer eigenen
Fähigkeiten und Kräfte dazu dienen
sollten, all das und nur das, was er –
in ihnen und durch sie wirksam –
selbst wollte, als wahre Verfasser
schriftlich zu überliefern.“

In diesem Sinn sind in den heiligen
Büchern auch die kulturellen,
philosophischen und theologischen
Beschränkungen der Verfasser
erkennbar, die in verschiedenen
Momenten und Kulturen schrieben.
Das hindert uns aber nicht, an die
Wahrheit zu glauben, die sie
vermitteln, denn diese Wahrheit
gehört der religiösen Ordnung an; das
heißt, es geht dabei nicht um eine
wissenschaftliche Sicht der Welt, eine
exakte Chronik der menschlichen
Geschichte oder um rätselhafte
Weisheiten; es geht vielmehr um den
letzten Sinn des Lebens der



Menschen, die zur Gemeinschaft mit
Gott als seine Kinder in Jesus
Christus gerufen sind. Und das kann
auf vielerlei Weisen ausgedrückt
werden: durch diverse literarische
Gattungen, durch Bilder und
Symbole, durch Lehrerzählungen zur
Einführung in die Tugenden oder
durch Berichte über wirkliche
Ereignisse. Die Gegenwart des
Heiligen Geistes bei der Entstehung
der heiligen Bücher garantiert uns,
dass sie „sicher, getreu und ohne
Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott
um unseres Heiles willen in ihnen
aufgezeichnet haben wollte“ (Dei
Verbum, 11).

b) Die apostolische Überlieferung und
die „Tradition“

Vor der Niederschrift des Zeugnisses
vom Leben und Werk Christi haben
die Apostel und die ersten Jünger
bereits verkündet, was sie gesehen
und verstanden hatten, als sie mit



ihm zusammen waren. Sie zogen in
die Welt hinaus und gaben an die
Gemeinden, die sie gründeten,
mündlich weiter, was sie an der Seite
Christi erlebt hatten, predigten die
Heilsbotschaft und verwirklichten
sie durch Liturgie und Sakramente.
All das legten sie dann in den
Schriften des Neuen Testaments
nieder. Daher gibt es eine mündliche
Übermittlung des Lebens und der
Lehre Jesu, die der schriftlichen
Mitteilung vorausgeht und sich dann
in diese Schriften ergießt. Diese
mündliche Übermittlung umfasst
vieles, was die Apostel von Jesus
gelernt haben, und wird
„apostolische Überlieferung“
genannt. Mit Worten des 
Kompendiums des Katechismus: „Die
apostolische Überlieferung ist die
Weitergabe der Botschaft Christi, die
sich seit den Anfängen des
Christentums durch die Predigt, das
Zeugnis, die Einrichtungen, den



Gottesdienst und die inspirierten
Schriften vollzieht.“ (Nr. 12).

Im Laufe der Zeit vermittelt die
Kirche die apostolische Tradition auf
zweierlei Weise: mündlich, wenn sie
verkündet und vollzieht, was sie von
Christus empfangen hat und was die
Apostel gelehrt haben; und 
schriftlich, wenn sie die Heilige
Schrift an die neuen christlichen
Generationen weitergibt (vgl. 
Katechismus, 76). Die erstgenannte
Weise (die mündliche Überlieferung)
nennt man einfach „Tradition“.

Die „Tradition“ entspringt den
Zeugnissen der Apostel über das
Leben und die Lehren Jesu; daher ist
ihre Quelle dieselbe wie die der
Schriften des Neuen Testaments.
„Tradition“ und Schrift haben aber
verschiedene Funktionen: die erstere
ist, weil mündlich und praktisch,
reicher und flexibler als die Schrift
und garantiert gewissermaßen die



Authentizität derselben; die Schrift
dagegen fixiert unveränderlich eben
aufgrund ihrer Schriftlichkeit die
Predigt und die Werke Jesu; sie
formuliert sie und verhindert, dass
Lehren mit der Zeit verformt und der
Willkür der Änderung von Kultur
und Mentalität unterworfen werden.
„Verba volant, scripta manent“, sagte
Kaiser Titus mit Recht vor dem
römischen Senat.

Schrift und „Tradition“ erhellen
einander also gegenseitig. Die Kirche
kennt z.B. durch die „Tradition“ die
inspirierten Schriften, die deshalb
den Kanon der biblischen Bücher
bilden. Diese Bücher sind immer
dieselben. Es sind jene, die die
„Tradition“ als inspiriert erkannt hat;
während andere, Jesus betreffende
Schriften aus derselben Zeit nie als
inspiriert betrachtet wurden (die
Apokryphen). Umgekehrt hilft die
Schrift zu unterscheiden und zu
bestätigen, was zur „Tradition“



gehört und was nicht. Zum Beispiel
berichtet das Neue Testament, dass
Jesus 40 Tage in der Wüste gefastet
hat. So wird der konkrete Aspekt der
„Tradition“, in der österlichen
Bußzeit zu fasten, durch die Schrift
gestützt und bestätigt.

c) Das Lehramt der Kirche

Die Abfolge der Zeiten bringt
materiellen Fortschritt und
Änderungen von Kultur und
Mentalität mit sich. Neue
Perspektiven tun sich auf, und es
stellen sich neue Fragen, die auf die
Lebensweise der Christen
Auswirkungen haben. Moralische
Anliegen wie eine ökologisch
aufrechterhaltbare Entwicklung oder
das Recht auf Arbeit wurden im
Altertum nicht behandelt; diese
Fragen waren nicht aktuell, während
sie heute auf ein christliches Leben
Auswirkungen haben. Deshalb hat
der Herr, als er in seiner Kirche den



Unterschied zwischen Hirten und
Gläubigen einführte, den Hirten eine
Gnade (ein Charisma) der
Unterscheidung übertragen: sie
sollen feststellen, was dem 
christlichen Leben der Personen und
Gemeinschaften angemessen ist und
was es hingegen schädigt oder
zerstört. Die Aufgabe zu lehren, die
von diesem Charisma getragen wird,
nennt man „Lehramt“. Die Funktion
des Lehramts ist Dienst. Es steht
nicht über der Heiligen Schrift oder
der Tradition, sondern dient beiden,
indem es sie richtig interpretiert und
ihren Inhalt treu auslegt.

Die authentische Interpretation der
Offenbarung „obliegt allein dem
lebendigen Lehramt der Kirche, das
heißt dem Nachfolger Petri, dem
Bischof von Rom, und den Bischöfen
in Gemeinschaft mit
ihm“ (Kompendium, 16). Sie können
diese Funktion ausüben, weil sie mit
der Bischofsweihe eine besondere



Hilfe des Heiligen Geistes
empfangen, ein Charisma der
Wahrheit, das sie den Inhalt der
Offenbarung bei der Ausübung ihres
Dienstes erfassen lässt. Auch wenn
die Bischöfe, einzeln genommen,
irren können, kann die Kirche in
ihrer Gesamtheit (als Einheit des
Papstes, der mit ihm in Gemeinschaft
stehenden Bischöfe und der
Christgläubigen) in Fragen, die die
Offenbarung betreffen, nicht irren.
Konkret kann der Papst nicht irren,
wenn er öffentlich und feierlich lehrt
(ex cathedra), dass eine bestimmte
Lehre als endgültig angenommen
werden soll, weil sie zur göttlichen
Offenbarung gehört. Dasselbe gilt
auch für ökumenische Konzilien: Die
im Konzil vereinten und mit dem
Heiligen Vater verbundenen Hirten
irren nicht, wenn sie lehren, dass
etwas geglaubt werden soll, weil es
zum Glauben der Kirche gehört. In
diesen und anderen Fällen irrt die
Kirche nicht, weil ihr der Heilige



Geist beisteht, damit sie die wahre
Lehre Christi verkündet.

4. Die Auslegung der Bibel

Man könnte sagen, dass die Bibel das
Leben und die Geschichte der Welt
und der Menschen enthält. Die
Gesamtheit ihrer Bücher ist sehr
umfangreich und enthält, wie das
Leben selbst, eine Vielfalt von
Aspekten. Manchmal kann es
scheinen, dass sich die Bibel
widerspricht oder dass sie Haltungen
akzeptiert, die nicht der Wahrheit
entsprechen, weil sie ungerecht sind.
Zu den umstrittenen Themen zählen
Gewalt, Sklaverei, die Rolle der Frau,
Rache usw. Daher ist es wichtig,
verstehen zu lernen, was die Schrift
zu jedem Thema oder in jedem
Textabschnitt lehren will.

Das II. Vatikanische Konzil hat der
göttlichen Offenbarung ein
Dokument gewidmet: die
Dogmatische Konstitution Dei



Verbum. Das 3. Kapitel bezieht sich
auf die Prinzipien und Kriterien, die
für eine korrekte Auslegung der
Bibel berücksichtigt werden müssen:

a) An erster Stelle erinnert das Konzil
daran, dass Gott der Autor der
Heiligen Schrift ist, dass er aber, wie
erwähnt, in ihr durch Menschen und
auf menschliche Weise spricht. Für
eine rechte Auslegung der Heiligen
Schrift ist es daher notwendig,
sorgfältig zu untersuchen, was die
menschlichen Verfasser wirklich
aussagen wollten und was Gott durch
diese menschlichen Worte kundtun
wollte.

b) Zweitens muss die Schrift, da es
sich um ein von Gott inspiriertes
Buch handelt, im selben (Heiligen)
Geist gelesen und ausgelegt werden,
in dem sie geschrieben wurde (vgl. 
Dei Verbum, 12). Vonseiten des
Auslegers ist eine persönliche
Öffnung gegenüber Gott notwendig



sowie die Bitte um Hilfe, die Schrift
richtig zu verstehen. Ohne diese
Öffnung unterliegt die Interpretation
leicht Vorurteilen oder persönlichen
Vorstellungen und Interessen.

c) An dritter Stelle muss der Einheit
der ganzen Schrift große
Aufmerksamkeit gewidmet werden.
Nur in ihrer Einheit verstanden ist sie
Gottes Wort. Dieses Prinzip ist auch
wichtig, weil nicht alles, was die
Schrift enthält, denselben Wert oder
dieselbe Kraft hat; nicht in allem
kommt das Wort Gottes
gleichermaßen zum Ausdruck. In der
Schrift gibt es eine Hierarchie der
Wahrheiten und der Begriffe. Sie zu
kennen ist hilfreich, um Stellen, die
den Leser überraschen können, in
ihrer wahren Dimension und
Reichweite zu interpretieren. Man
muss immer berücksichtigen, dass
Christus das Zentrum und das Herz
der Schrift ist.



d) Viertens: Die Schrift ist immer
innerhalb der lebendigen Tradition
der Kirche auszulegen, weil sie
nichts anderes ist als der schriftliche
Ausdruck derselben Offenbarung,
deren mündlicher Ausdruck die
Tradition ist. Außerdem ist auf die
Gesamtheit des Glaubens der Kirche
zu achten, die in ihrem Lehramt, in
der Harmonie der Wahrheiten und
der Einheit der Lehre zum Ausdruck
kommt. Wenn etwa die
Interpretation einer bestimmten
Bibelstelle einer definierten
Glaubenswahrheit widerspricht,
wird diese Auslegung schwerlich
wahr sein können.

Antonio Ducay

Bibliografie:

Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 74-141.

II. Vatikan. Konzil, Dogmatische
Konstitution Dei Verbum.



Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Verbum Domini, 30.9.2010
(1. Teil: Verbum Dei).

J. Burggraf, Grundlagen des
katholischen Glaubens, Fassbaender,
Wien 2008, Kap. IV und VI.

Antonio Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-3-die-entfaltung-der-

offenbarung/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-3-die-entfaltung-der-offenbarung/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-3-die-entfaltung-der-offenbarung/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-3-die-entfaltung-der-offenbarung/

	Thema 3. Die Entfaltung der Offenbarung

