
opusdei.org

Thema 25. Das
christliche Leben:
Gesetz und Gewissen

Ewiges Gesetz, Naturgesetz,
Neues Gesetz bzw. Gesetz
Christi, politische und
kirchliche Gesetze sind sittliche
Gesetze in einem sehr
verschiedenen Sinn, auch wenn
sie alle etwas gemeinsam
haben. Das Gewissen formuliert
die moralische Verpflichtung im
Licht des Naturgesetzes; es ist
„die unmittelbare Norm der
persönlichen Sittlichkeit“. Um
ein rechtes Gewissen zu bilden,
ist es notwendig, den Verstand
in die Erkenntnis der Wahrheit



einzuführen, wofür der Christ
mit der Hilfe des Lehramtes
zählen kann.

04.07.2023

Um seine Güte und ewige Seligkeit
mitzuteilen, wollte Gott vernünftige
und freie Wesen schaffen (Engel und
Menschen), denen er aus freien
Stücken eine Teilhabe an der
göttlichen Natur gewährt hat, die die
Theologie heiligmachende Gnade
nennt. Diese göttliche Gabe, die der
Mensch durch den Glauben und die
Taufe empfängt und die ihn zum
Adoptivkind Gottes macht, ist
anfangs wie ein Same, der sich
entwickeln und wachsen soll, bis er
nach dem Tod im ewigen Leben zur
eschatologischen Fülle gelangt. Das
christliche Leben ist das Leben des
Menschen, der in Christus durch den
Heiligen Geist Sohn Gottes geworden



ist. Es beginnt mit der Taufe und
dauert bis zum Eintritt in das ewige
Leben. Die höchste sittliche Regel des
christlichen Lebens ist dieser
Heilsratschluss Gottes, den die
Moraltheologie „das ewige Gesetz“
nennt.

Das ewige Gesetz und das
natürliche Sittengesetz

Der Begriff „Gesetz“ ist ein analoger.
Das ewige Gesetz, das Naturgesetz,
das Neue Gesetz bzw. Gesetz Christi,
die menschlichen politischen und
kirchlichen Gesetze – sie alle sind
sittliche Gesetze in einem sehr
verschiedenen Sinn, auch wenn
ihnen etwas gemeinsam ist.

Man nennt den Plan der göttlichen
Weisheit, durch den die ganze
Schöpfung zu ihrem Ziel geführt
wird, das ewige Gesetz (vgl. hl.
Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1 c; II. Vat.
Konzil, Dignitatis humanae, 3).



Insofern es sich auf das
Menschengeschlecht bezieht,
entspricht es dem ewigen
Heilsratschluss Gottes, durch den er
uns in Christus erwählt hat, heilig
und untadelig zu leben vor Gott; er
hat uns aus Liebe im Voraus dazu
bestimmt, seine Söhne zu werden
durch Jesus Christus (Eph 1,4-5).
Dieser Ratschluss ist die
vollkommene Seligkeit des Menschen
in der Gottesschau und in dieser
Welt, auf eine noch unvollkommene
Weise, das Leben der Vereinigung
mit Christus, der immer unser Wohl
will.

Gott führt jedes Geschöpf seinem
Wesen entsprechend seinem Ziel zu.
„Gott sorgt für die Menschen anders
als für die Wesen, die keine Personen
sind: nicht ,von außen‘, durch die
Gesetze der physischen Natur,
sondern ,von innen‘, durch die
Vernunft, die, wenn sie mit Hilfe des
natürlichen Lichts das ewige Gesetz



Gottes erkennt, dadurch imstande ist,
dem Menschen die rechte Richtung
seines freien Handelns zu
weisen“ (hl. Johannes Paul II., 
Veritatis splendor, 43).

Das natürliche Sittengesetz ist die
Teilhabe am ewigen Gesetz im
vernünftigen Geschöpf (vgl. ebd.; 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2).
Den ewigen Plan Gottes, uns zur
völligen Glückseligkeit zu führen,
können wir an sich nicht erkennen,
weil wir nicht sehen, was im Geist
Gottes ist. Aber indem er uns ein
Licht schenkt, das uns zu
unterscheiden gestattet, was für uns
gut und schlecht ist, erlaubt uns Gott,
einen Teil seines ewigen Plans zu
erkennen. Deshalb kann man sagen,
dass das natürliche Sittengesetz „das 
ewige Gesetz selbst ist, das denen
eingepflanzt ist, die die Vernunft
gebrauchen, und sie auf das
gebührende Tun und Ziel
hinlenkt“ (vgl. Veritatis splendor, 44).



Es ist daher ein göttliches (göttlich-
natürliches) Gesetz. Was das
natürliche Sittengesetz uns zu
erkennen gibt, hat Gesetzeskraft als
Stimme und Interpret der höchsten
Vernunft Gottes, an der unser Geist
teilhat und an die sich unsere
Freiheit anschließt (vgl. ebd.). Es
wird natürlich genannt, weil es im
Licht der Vernunft besteht, das jeder
Mensch von Natur aus besitzt.

Das natürliche Sittengesetz ist ein
erster Schritt der Mitteilung des
göttlichen Heilsratschlusses an das
ganze Menschengeschlecht, dessen
vollkommene Kenntnis nur durch
die Offenbarung möglich wird.
Dieser göttliche Ratschluss besteht,
wie schon gesagt wurde, darin, dass
wir alle die vollkommene
Glückseligkeit in der Anschauung
Gottes erreichen.

Eigenschaften. Das natürliche
Sittengesetz ist universal, weil

• 



es jede menschliche Person
jeder Epoche betrifft (vgl. 
Katechismus der Katholischen
Kirche, 1956). Trotz der
Verschiedenheit der Kulturen
im Lauf der Geschichte behält
die menschliche Vernunft ihre
Einheit, die den Dialog
zwischen den verschiedenen
Kulturen möglich macht, auch
wenn er manchmal schwierig
scheinen mag.

„Es ist unveränderlich und
überdauert die geschichtlichen
Veränderungen; in der Flut der
Vorstellungen und der Sitten bleibt
es bestehen und unterstützt ihren
Fortschritt. Die Regeln, die es
wiedergeben, bleiben dem Wesen
nach gültig“ (ebd., 1958). Die
grundlegenden Prinzipien sind
unveränderlich; wenn sie auf eine
sich verändernde soziale Realität
angewendet werden, können sie zu
verschiedenen konkreten



Anwendungen führen, wobei das
Grundlegende gültig bleibt.1

Es ist verpflichtend, denn, um nach
Gott zu streben, muss der Mensch
frei das Gute tun und das Böse
meiden; und dazu muss er das Gute
vom Bösen unterscheiden können,
was vor allem dank des Lichts der
natürlichen Vernunft geschieht (vgl. 
Veritatis splendor, 42). Die
Einhaltung des natürlichen
Sittengesetzes kann gelegentlich
schwierig sein, ist jedoch nie
unmöglich (vgl. ebd., 102).

Die Erkenntnis des
Naturgesetzes. Die Gebote des
Naturgesetzes können von allen
durch die Vernunft erkannt
werden. Tatsächlich werden
jedoch nicht alle seine Gebote
von allen klar und unmittelbar
erfasst (vgl. Katechismus, 1960).
Seine Kenntnis kann von den
persönlichen Haltungen des

• 



Einzelnen abhängig sein, vom
Einfluss des gesellschaftlichen
und kulturellen Umfelds sowie
von der empfangenen
Erziehung. Das Naturgesetz ist
gleichsam so natürlich, wie die
Sprache natürlich ist. Jeder
gesunde Mensch hat die
Fähigkeit zu sprechen, aber
tatsächlich wird er das je nach
Bildungsniveau mehr oder
weniger korrekt und elegant
tun. Die natürliche Fähigkeit,
Gut und Böse zu erkennen,
muss angemessen gebildet
werden, damit sie tatsächlich
die ihr zugänglichen sittlichen
Wahrheiten ganz erfasst.

Das positive göttliche Gesetz

Da in der gegenwärtigen Situation
die Folgen der Sünde nicht total
beseitigt wurden und in größerem
oder geringerem Maß den Verstand
verdunkeln können, sind die Gnade



und die Offenbarung für den
Menschen notwendig, damit die
sittlichen Wahrheiten „von allen
ohne Schwierigkeit, mit sicherer
Gewissheit und ohne Beimischung
eines Irrtums erkannt werden
können“ (Pius XII., Humani generis:
DS 3876; vgl. Katechismus, 1960). Die
göttliche Offenbarung erfolgte
stufenweise in einem geschichtlichen
Prozess.

Das dem Mose von Gott gegebene 
Alte Gesetz „ist die erste Stufe des
geoffenbarten Gesetzes. Seine
sittlichen Vorschriften sind in den
zehn Geboten
zusammengefasst“ (Katechismus,
1962), die unmittelbare
Schlussfolgerungen aus dem
natürlichen Sittengesetz zum
Ausdruck bringen. Der gesamte
Heilsplan des Alten Bundes ist vor
allem darauf ausgerichtet, das
Kommen des Heilands
vorzubereiten, anzukündigen und im



Voraus anzudeuten (Vgl. II. Vat.
Konzil, Dei Verbum, 15).

Das Neue Gesetz bzw. Gesetz des
Evangeliums oder Gesetz Christi „ist
die durch den Glauben an Christus
gewährte Gnade des Heiligen Geistes.
Die äußeren Vorschriften, von denen
das Evangelium auch redet, bereiten
auf diese Gnade vor oder bringen
deren Wirkungen im Leben zum
Tragen“ (Veritatis splendor, 24. Vgl. 
Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1 c
und ad 2).

Das Hauptelement des Gesetzes
Christi ist die Gnade des Heiligen
Geistes, die den ganzen Menschen
heilt und sich im Glauben äußert, der
in der Liebe wirkt (vgl. Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1). Es ist vor
allem ein inwendiges Gesetz, das die
innere Kraft gibt, zu erfüllen, was es
lehrt. Es ist aber auch ein
geschriebenes Gesetz, das in den
Lehren des Herrn (in der



Bergpredigt, in den Seligpreisungen
usw.) und in der sittlichen Katechese
der Apostel vorliegt. Es kann im
Gebot der Liebe zusammengefasst
werden. Dieses zweite Element ist
jedoch nicht von zweitrangiger
Bedeutung, denn die in die Herzen
der Gläubigen ausgegossene Gnade
des Heiligen Geistes führt
notwendigerweise dazu, „nach dem
Geist zu leben“, und kommt in den
„Früchten des Geistes“ zum
Ausdruck, die den „Werken des
Fleisches“ entgegengesetzt sind (vgl.
Gal 5,16-26).

Die Kirche ist mit ihrem Lehramt
authentische Interpretin des
Naturgesetzes (vgl. Katechismus,
2036). Diese ihre Sendung gilt nicht
nur den Gläubigen, sondern – gemäß
dem Auftrag Christi: euntes, docete
omnes gentes (Mt 28,19) – allen
Menschen. Daraus resultiert die
Verantwortung der Christen, das
natürliche Sittengesetz zu lehren,



denn durch den Glauben und mit der
Hilfe des Lehramts erkennen sie es
leicht und ohne Irrtum.

Die staatlichen Gesetze

Staatliche Gesetze sind die von den
gesetzgebenden Organen des Staates
erlassenen Normen, deren Ziel es ist,
die notwendigen Forderungen des
natürlichen Sittengesetzes zu 
promulgieren, auszulegen oder zu
konkretisieren, um das Leben der
Bürger im Bereich der politisch
organisierten Gesellschaft zu
ermöglichen und zu regeln (vgl.
Summa Theologiae I-II, q. 95, a. 2; 
Katechismus, 1959). Sie sollen
hauptsächlich den Frieden und die
Sicherheit garantieren, die Freiheit,
die Gerechtigkeit, den Schutz der
Grundrechte der Person und die
öffentliche Sittlichkeit (vgl. hl.
Johannes Paul II., Evangelium vitae,
71).



Die Tugend der Gerechtigkeit
schließt die moralische Verpflichtung
ein, die gerechten zivilen Gesetze zu
erfüllen. Die Schwere dieser
Verpflichtung hängt ab von der
größeren oder geringeren Bedeutung
des Inhalts eines Gesetzes für das
Gemeinwohl der Gesellschaft.

Ungerecht sind Gesetze, die dem
natürlichen Sittengesetz oder dem
Gemeinwohl der Gesellschaft
widersprechen. Das sind konkret
Gesetze,

1) die zu tun verbieten, was für die
Bürger sittlich verpflichtend ist, oder
die etwas gebieten, das ohne sittliche
Schuld nicht getan werden kann;

2) die für das Gemeinwohl
unerlässliche Güter positiv verletzen
oder sie des geschuldeten Schutzes
berauben: wie das Leben, die
Gerechtigkeit, die Grundrechte der
Person, Ehe und Familie usw.;



3) die nicht legitim promulgiert sind;

4) die Lasten und Vorteile ungleich
bzw. unverhältnismäßig unter den
Bürgern verteilen.

Die ungerechten zivilen Gesetze
verpflichten nicht im Gewissen. Es
besteht im Gegenteil die sittliche
Pflicht, ihre Anordnungen – vor
allem wenn sie aus den in 1) und 2)
angegebenen Gründen ungerecht
sind – nicht zu erfüllen, die
persönliche Ablehnung zum
Ausdruck zu bringen, nach
Möglichkeit ihre Abänderung zu
betreiben oder zumindest danach zu
trachten, ihre negativen
Auswirkungen zu vermindern.
Gelegentlich wird man das Recht in
Anspruch nehmen müssen, aus
Gewissensgründen den Gehorsam zu
verweigern (vgl. Katechismus,
2242-2243; Evangelium vitae, 72-74).

Die kirchlichen Gesetze und die
Gebote der Kirche



Um die Menschen zu retten, hat Gott
auch gewollt, dass sie eine
Gesellschaft bilden (vgl. Lumen
gentium, Nr. 9): die Kirche, gegründet
von Jesus Christus und von ihm mit
allen Mitteln ausgestattet, um ihr
übernatürliches Ziel – das Heil der
Seelen – zu erreichen. Zu diesen
Mitteln gehört die gesetzgeberische
Gewalt des Papstes für die
Gesamtkirche und die der
Diözesanbischöfe (sowie der ihnen
gleichgestellten Autoritäten) für ihre
jeweiligen Zirkumskriptionen. Der
Großteil der Gesetze für die
Gesamtkirche ist im Kodex des
Kanonischen Rechts enthalten. Es
gibt einen Kodex für die Gläubigen
des lateinischen Ritus und einen
Kodex für die Gläubigen der
östlichen Riten.

Die kirchlichen Gesetze begründen
eine wahre sittliche Verpflichtung
(vgl. Konzil von Trient, Canones über
das Sakrament der Taufe, 8: DS 1621),



die je nach dem Gewicht der Materie
schwer oder leicht sein kann.

Die allgemeinsten Kirchengebote
sind (vgl. Katechismus, 2042 und
2043): 1. an Sonntagen und
gebotenen Feiertagen an einer
ganzen Messe teilzunehmen; 2. die
Todsünden mindestens einmal im
Jahr sowie in Todesgefahr zu
beichten, um dann die Kommunion
zu empfangen; 3. wenigstens einmal
im Jahr, und zwar zur österlichen
Zeit, zu kommunizieren; 4. an den
von der Kirche festgelegten Tagen zu
fasten bzw. sich des Genusses von
Fleischspeisen zu enthalten; 5. die
Kirche in ihren Bedürfnissen zu
unterstützen.

Das Gewissen

„Das Gewissen ist ein Urteil der
Vernunft, in welchem der Mensch
erkennt, ob eine konkrete Handlung,
die er beabsichtigt, gerade ausführt
oder schon getan hat, sittlich gut



oder schlecht ist“ (ebd., Nr. 1778). Das
Gewissen drückt „die sittliche
Verpflichtung im Lichte des
Naturgesetzes aus: Es ist die
Verpflichtung, das zu tun, was der
Mensch durch seinen Gewissensakt
als ein Gutes erkennt, das ihm hier
und jetzt aufgegeben ist“ (Veritatis
splendor, 59). So kann uns zum
Beispiel am Ende des Tages bei der
Gewissenserforschung bewusst
werden, dass etwas, das wir gesagt
haben, ein Verstoß gegen die Liebe
war. Oder das Gewissen kann uns,
bevor wir etwas tun, erkennen
lassen, dass die geplante Handlung
das Recht eines Menschen verletzen
würde und daher ein Verstoß gegen
die Gerechtigkeit wäre.

Das Gewissen ist „die unmittelbar
maßgebliche Norm der persönlichen
Sittlichkeit“ (ebd., 60). Man handelt
daher moralisch böse, wenn man
gegen das Gewissen handelt. Diese
Rolle als nächste sittliche Norm



kommt dem Gewissen nicht zu, weil
es die höchste Norm ist (vgl. ebd.),
sondern weil es für die Person einen
letzten, unausweichlichen Charakter
hat: „Das Urteil des Gewissens
bestätigt ,abschließend‘ die
Übereinstimmung eines bestimmten
konkreten Verhaltens mit dem
Gesetz“ (ebd, 59). Wenn jemand,
nachdem er ein Problem mit allen
ihm verfügbaren Mitteln geprüft hat,
mit Sicherheit urteilt, gibt es keine
höhere Instanz – ein Gewissen des
Gewissens oder ein Urteil über das
Urteil –, weil es sonst ins Unendliche
weiterginge.

Man spricht von einem rechten oder 
wahren Gewissen, wenn es die
moralische Qualität einer Handlung
wahrheitsgemäß beurteilt; und von
einem irrenden Gewissen, wenn es
die Wahrheit verfehlt und eine
Handlung, die in Wirklichkeit
schlecht ist, als gut einstuft, oder
umgekehrt. Die Ursache des



Gewissensirrtums ist die 
Unwissenheit. Sie ist unüberwindlich
(und schuldlos), wenn sie die Person
so sehr beherrscht, dass diese keine
Möglichkeit hat, den Irrtum zu
erkennen und zu beseitigen; sie ist
dagegen überwindlich (und
schuldhaft), wenn der Irrtum
erkannt und überwunden werden
könnte, aber bestehen bleibt, weil die
Person nicht die Mittel einsetzen will,
um ihn zu überwinden (vgl. ebd., 62;
II. Vat. Konzil, Gaudium et spes, 16).
Das schuldhaft irrige Gewissen
entschuldigt nicht von Sünde; es
kann sie sogar erschweren.

Das Gewissen ist sicher, wenn es das
Urteil mit der moralischen
Gewissheit fällt, nicht zu irren. Man
nennt eswahrscheinlich, wenn es
einen Irrtum für möglich, aber seine
Richtigkeit für wahrscheinlicher hält.
Man bezeichnet es als zweifelnd,
wenn die Wahrscheinlichkeit des
Irrtums gleich groß oder größer ist



als die Möglichkeit der Wahrheit des
Urteils. Schließlich nennt man es 
perplex, wenn man nicht zu urteilen
wagt, weil man denkt, dass sowohl
die Begehung als auch die
Unterlassung einer Handlung Sünde
ist.

Praktisch darf man nur dem sicheren
und wahren Gewissen folgen sowie
dem sicheren unüberwindlich irrigen
Gewissen.2 Wenn man im Gewissen
zweifelt, darf man nicht handeln,
sondern muss den Zweifel durch
Gebet, Studium, Beratung usw.
beseitigen.

Die Bildung des Gewissens

Die mit unüberwindlicher
Unwissenheit gesetzten sittlich
schlechten Handlungen sind für den,
der sie verübt, und vielleicht auch
für andere schädlich; auf jeden Fall
können sie zu einer größeren
Verdunkelung des Gewissens
beitragen. Deshalb ist es dringend



notwendig, das Gewissen zu bilden
(vgl. Katechismus, 1783).

Um sich ein rechtes Gewissen zu
bilden, muss die Vernunft zur
Erkenntnis der Wahrheit geführt
werden – wofür der Christ mit der
Hilfe des Lehramts der Kirche
rechnet – und muss der Wille und die
Affektivität durch die Übung der
Tugenden erzogen werden (vgl. 
Veritatis splendor, Nr. 64). Das ist
eine Aufgabe für das ganze Leben
(vgl. Katechismus, 1784).

Für die Bildung des Gewissens ist die
Demut besonders wichtig, die durch
die Aufrichtigkeit vor Gott und die
geistliche Leitung erreicht wird.3

Ein gut gebildetes Gewissen benötigt
die Übung der sittlichen Tugend der
Epikie. Die Epikie führt dazu, dass
man beim Handeln vom Buchstaben
des Gesetzes abweicht, wenn man
vor einer Situation steht, die nicht
von der allgemeinen und einfachen



Formulierung des Gesetzes
vorgesehen ist, und das Handeln
nach dem Gesetz schlecht oder
schädlich wäre. Wenn etwa die
Polizei bestimmt, dass man die
internationale Zone eines Flughafens
nur durch die dafür bestimmten
Türen betreten und verlassen darf,
betrifft das das gewöhnliche
Verhalten. Aber es ist klar, dass im
Fall eines Erdbebens, das die
Zugänge zerstört und die
Verwendung dieser Türen
verhindert, die dort
eingeschlossenen Personen fliehen
sollen, wo es ihnen möglich ist. Die
allgemeinen Anordnungen der
Autorität beziehen sich auf das
gewöhnliche Verhalten und nicht auf
außergewöhnliche Umstände, die
niemand voraussehen kann.

Angel Rodríguez Luño

Grundlegende Bibliografie



Katechismus der Katholischen Kirche,
1730-1742, 1776-1794 und 1950-1974.

Johannes Paul II., Enzyklika Veritatis
splendor, 6.8.1993, 28-64.

Empfohlene Lektüre

Hl. Josefmaria Escrivá, Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in 
Freunde Gottes 23-38.

1 „Die Anwendung des natürlichen
Sittengesetzes ist vielfältig; sie kann
ein Nachdenken erfordern, das die je
nach Ort, Zeit und Umständen
vielfach verschiedenen
Lebensbedingungen berücksichtigt.
Dennoch bleibt in der
Mannigfaltigkeit der Kulturen das
natürliche Gesetz eine Regel, welche
die Menschen untereinander
verbindet und ihnen über die
unvermeidlichen Unterschiede



hinaus gemeinsame Grundsätze
auferlegt“ (Katechismus, Nr. 1957).

2 Das sichere unüberwindlich
irrende Gewissen ist nicht auf
absolute Weise sittliche Norm. Es
verpflichtet nur, solange der Irrtum
bestehen bleibt. Und es tut es nicht
aus sich selbst. Die verpflichtende
Kraft des Gewissens leitet sich von
der Wahrheit ab, weshalb das
irrende Gewissen nur in dem Maß
verpflichten kann, als es sich
subjektiv und unüberwindlich als
wahr betrachtet. In Bezug auf sehr
wichtige Materien (Mord usw.) ist es
sehr schwierig, dass ein
Gewissensirrtum schuldlos ist.

3 „Die geistliche Leitung darf nicht
darauf hinauslaufen, Menschen ohne
eigenes Urteilsvermögen
heranzubilden, die sich darauf
beschränken auszuführen, was
andere ihnen sagen. Im Gegenteil:
der Sinn der geistlichen Leitung



besteht gerade darin, die eigene
Urteilsfähigkeit zu stärken; und ein
eigenes, unabhängiges Urteil setzt
charakterliche Reife, ausreichende
Kenntnis der christlichen Lehre,
Feinfühligkeit und Willensstärke
voraus“ (hl. Josefmaria, Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer, Nr.
93).

Angel Rodríguez Luño

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/thema-25-das-christliche-
leben-gesetz-und-gewissen/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-25-das-christliche-leben-gesetz-und-gewissen/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-25-das-christliche-leben-gesetz-und-gewissen/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-25-das-christliche-leben-gesetz-und-gewissen/

	Thema 25. Das christliche Leben: Gesetz und Gewissen

