
opusdei.org

Thema 22. Die
Eucharistie (II)

Die Heilige Messe macht im
Heute der liturgischen Feier der
Kirche das einzige Opfer
unserer Erlösung gegenwärtig.
Sie ist ein wahres und
eigentliches Opfer aufgrund
ihrer direkten Beziehung –
ihrer sakramentalen Identität –
mit dem einzigen,
vollkommenen und endgültigen
Opfer des Kreuzes. Die
Gläubigen können und sollen
an der Darbringung des
eucharistischen Opfers
teilnehmen. Der Wunsch, die
heilige Kommunion zu



empfangen, sollte immer in den
Christen präsent sein.

07.07.2023

Die Opferdimension der Heiligen
Messe

Die heilige Messe ist in einem
eigentlichen und einzigartigen Sinn 
Opfer. Sie ist ein neues Opfer
verglichen mit den Opfern der
Naturreligionen und den rituellen
Opfern des Alten Testaments; und sie
ist Opfer, weil sie im Heute der
liturgischen Feier der Kirche das
einzige Opfer unserer Erlösung
vergegenwärtigt, dessen Gedächtnis
sie ist und dessen Früchte sie
zuwendet (vgl. Katechismus,
1362-1367).

Jedes Mal, wenn die Kirche die
Eucharistie feiert, ist sie aufgerufen,



die Gabe, die Christus ihr anbietet,
anzunehmen und am Opfer ihres
Herrn teilzunehmen, indem sie sich
mit ihm dem Vater für das Heil der
Welt darbringt. Man kann daher
sagen, dass die heilige Messe Opfer
Christi und der Kirche ist.

Betrachten wir genauer diese beiden
Aspekte des eucharistischen
Mysteriums.

Wie erwähnt wurde, ist die heilige
Messe durch ihre direkte Beziehung
– ihre sakramentale Identität – mit
dem einzigen, vollkommenen und
endgültigen Opfer des Kreuzes ein
wahres und eigentliches Opfer1.
Diese Beziehung wurde von Jesus
Christus beim Letzten Abendmahl
grundgelegt, als er den Aposteln
unter den Gestalten von Brot und
Wein seinen geopferten Leib und sein
zur Vergebung der Sünden
vergossenes Blut darreichte und so
im Gedächtnisritus vorwegnahm,



was sich kurze Zeit später
geschichtlich auf Golgota ereignen
sollte. Seither hört die Kirche nicht
auf, unter der Führung und in der
Kraft des Heiligen Geistes, den
Auftrag zu erfüllen, den Christus
seinen Jüngern erteilt hat: Tut dies zu
meinem Gedächtnis (Lk 22,19; 1 Kor
11,24-25). Auf diese Weise
„verkündet sie“ (macht sie durch
Wort und Sakrament gegenwärtig)
„den Tod des Herrn“ (das heißt, sein
Opfer: vgl. Eph 5,2; Hebr 9,26), „bis er
wiederkommt“ (und daher auch
seine glorreiche Auferstehung und
Himmelfahrt: vgl. 1 Kor 11,26).

Diese sakramentale Verkündigung
des Pascha-Geheimnisses des Herrn
ist von besonderer Wirksamkeit,
denn das Erlösungsopfer wird nicht
nur in signo oder in figura dargestellt,
sondern es wird wahrhaft
gegenwärtig: seine Person und das
Heilsereignis, dessen gedacht wird.
Der Katechismus der Katholischen



Kirche drückt das folgendermaßen
aus: „Die Eucharistie ist das
Gedächtnis des Pascha Christi, die
sakramentale Vergegenwärtigung
und Darbringung seines einzigen
Opfers in der Liturgie seines Leibes,
der Kirche“ (Nr. 1362).

Wenn daher die Kirche Eucharistie
feiert, wird aufgrund der Wandlung
von Brot und Wein in den Leib und
das Blut Christi die Opfergabe des
Golgota in verklärtem Zustand
gegenwärtig; es handelt derselbe
Priester, Jesus Christus; und es wird,
untrennbar verbunden mit der
sakramentalen Präsenz Christi,
derselbe Opferakt vollzogen (der
eigentliche Opferakt des Kreuzes),
der im auferstandenen und
glorreichen Christus immer
fortdauert.2 Es ändert sich nur die
äußere Ausdrucksform seiner
Hingabe: Auf Golgota erfolgte sie
durch Leiden und Tod am Kreuz; in
der Messe erfolgt sie durch



Gedächtnis und Sakrament. Die
doppelte Konsekration von Brot und
Wein im eucharistischen Hochgebets
ist sakramentales Abbild der
Darbringung am Kreuz.

Die Eucharistie, Opfer Christi und
der Kirche

Die heilige Messe ist Opfer Christi
und der Kirche, denn jedes Mal,
wenn das eucharistische Mysterium
gefeiert wird, nimmt die Kirche am
Opfer ihres Herrn teil, indem sie in
Gemeinschaft mit ihm tritt – mit
seiner Opfergabe an den Vater – und
mit den Gütern der Erlösung, die er
uns erlangt hat. Die ganze Kirche
bringt das Opfer dar und wird in
Christus durch den Heiligen Geist
dem Vater dargebracht. Das
bekräftigt die lebendige Tradition
der Kirche sowohl in den Texten der
Liturgie als auch der Väter und des
Lehramts (vgl. Katechismus,
1368-1370). Grundlage dieser Lehre



ist letztlich das Zusammenwirken
Christi und der Mitglieder seines
Leibes, wie das II. Vatikanische
Konzil erklärt: „In der Tat gesellt sich
Christus in diesem großen Werk, in
dem Gott vollkommen verherrlicht
und die Menschheit geheiligt
werden, immer wieder die Kirche zu,
seine geliebte Braut“ (Sacrosanctum
Concilium 7).

Die Teilnahme der Kirche – des
hierarchisch strukturierten Volkes
Gottes – an der Darbringung des
eucharistischen Opfers ist durch das
Gebot Jesu legitimiert: „Tut dies zu
meinem Gedächtnis“, und sie spiegelt
sich wider in den Worten der
Liturgie „memores… offerimus… (tibi
Pater)… gratias agentes… hoc
sacrificium“, die häufig in den
eucharistischen Hochgebeten der
alten Kirche verwendet wurden3 und
auch heute in den Hochgebeten4 zu
finden sind.



Wie die Texte der eucharistischen
Liturgie bezeugen, sind die
Gläubigen nicht bloß Zuschauer
eines vom zelebrierenden Priester
vollzogenen Kultaktes; sie alle
können und sollen an der
Darbringung des eucharistischen
Opfers teilnehmen, denn kraft der
Taufe wurden sie Christus
eingegliedert und sind ein
auserwähltes Geschlecht, eine
königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde (1 Petr 2,9). Sie sind
also in Christus das neue Volk Gottes,
das er weiter um sich versammelt,
damit es bis an die Enden der Erde
seinem Namen ein vollkommenes
Opfer darbringt (vgl. Mal 1,10-11). Sie
sollen nicht nur den geistigen Kult
des Opfers der eigenen Werke und
ihrer ganzen Existenz darbringen,
sondern auch – in Christus und mit
Christus – das reine, heilige und
unbefleckte Opfer. All das ist
Ausübung des gemeinsamen



Priestertums der Gläubigen in der
Eucharistie.

Die Kirche bringt nicht nur, vereint
mit Christus, das eucharistische
Opfer dar, sondern wird auch in ihm
geopfert, denn als Leib und Braut ist
sie untrennbar vereint mit ihrem
Haupt und Bräutigam.

Die eucharistische Liturgie selbst
bringt diese Teilnahme der Kirche
am Opfer Christi unter dem Einfluss
des Heiligen Geistes zum Ausdruck:
„Schau gütig auf die Gabe deiner
Kirche. Denn sie stellt dir das Lamm
vor Augen, das geopfert wurde und
uns nach deinem Willen mit dir
versöhnt hat. Stärke uns durch den
Leib und das Blut deines Sohnes und
erfülle uns mit seinem Heiligen Geist,
damit wir ein Leib und ein Geist
werden in Christus. Er mache uns
auf immer zu einer Gabe, die dir
wohlgefällt…“ (drittes Hochgebet).5

In ähnlicher Weise bitten wir im



vierten Hochgebet: „Sieh her auf die
Opfergabe, die du selber deiner
Kirche bereitet hast, und gib, dass
alle, die Anteil erhalten an dem einen
Brot und dem einen Kelch, ein Leib
werden im Heiligen Geist, eine
lebendige Opfergabe in Christus zum
Lob deiner Herrlichkeit.“

Die Teilnahme der Gläubigen besteht
vor allem darin, sich innerlich mit
dem Opfer Christi zu vereinen, das
auf dem Altar durch den Dienst des
zelebrierenden Priesters gegenwärtig
wird.

Die dargelegte Lehre hat
grundlegende Bedeutung für das
christliche Leben. Alle Gläubigen
sind aufgerufen, in Ausübung ihres
königlichen Priestertums an der
heiligen Messe teilzunehmen, also
mit der Absicht, das eigene Leben
frei vom Makel der Sünde mit
Christus, dem unbefleckten Opfer,
dem Vater darzubringen und ihm so



mit kindlicher Liebe und
Danksagung alles zurückgeben, was
sie von ihm empfangen haben.

Die Gläubigen sollen sich bemühen,
die heilige Messe wirklich Zentrum
und Wurzel ihres Innenlebens6

werden zu lassen, indem sie ihren
ganzen Tag, ihre Arbeit und all ihr
Tun auf sie ausrichten. Das ist
wesentlicher Ausdruck der
„priesterlichen Seele“.

Zwecke und Früchte der heiligen
Messe

Die heilige Messe hat als
sakramentale Vergegenwärtigung
des Opfers Christi dieselben
„Zwecke“ wie das Kreuzesopfer.7

Diese Zwecke sind: der latreutische
Zweck (Lob und Anbetung des Vaters
durch den Sohn im Heiligen Geist);
der eucharistische Zweck (Dank an
Gott für Schöpfung und Erlösung);
der propitiatorische Zweck (Gott
dargebrachte Sühne für unsere



Sünden); und der impetratorische
Zweck (Bitte an Gott um seine Gaben
und Gnaden). Diese Zwecke kommen
in den verschiedenen Gebeten der
liturgischen Feier der Eucharistie
zum Ausdruck, besonders im Gloria
und im Credo, in einzelnen Teilen
des Hochgebets (Präfation, Sanctus,
Epiklese, Anamnese, Fürbitten,
Doxologie), im Vaterunser und in den
Eigengebeten jeder Messe:
Tagesgebet, Gabengebet,
Schlussgebet.

Unter den „Früchten“ der Messe
versteht man die Wirkungen, die die
heilsame Kraft des Kreuzes, die im
eucharistischen Opfer gegenwärtig
wird, in den Menschen hervorbringt,
wenn sie diese frei in Glauben,
Hoffnung und Liebe zum Erlöser
annehmen. Diese Früchte sind im
Wesentlichen die Vermehrung der
heiligmachenden Gnade und eine
intensivere existentielle
Gleichförmigkeit mit Christus.



Diese Früchte der Heiligkeit sind
nicht bei allen, die am
eucharistischen Opfer teilnehmen,
die gleichen. Sie werden reichlicher
oder geringer sein je nach der
Anteilnahme des Einzelnen an der
liturgischen Feier sowie nach dem
Maß seines Glaubens und seiner
Andacht. An den Früchten der Messe
haben daher auf verschiedene Weise
Anteil: die ganze Kirche; der
zelebrierende Priester und jene, die
vereint mit ihm an der
eucharistischen Feier teilnehmen;
die Gläubigen, die zwar nicht an der
Messe teilnehmen, sich aber geistig
mit dem zelebrierenden Priester
verbinden; und jene, für die die
Messe gefeiert wird, seien es
Lebende oder Verstorbene.8

Wenn ein Priester ein Stipendium
annimmt, um die Früchte der Messe
einer bestimmten Intention
zuzuwenden, ist er streng gehalten,
diese Pflicht zu erfüllen.9



Die Eucharistie, Paschamahl der
Kirche

„Die Eucharistie ist das österliche
Mahl. Denn Christus, der auf
sakramentale Weise sein Pascha
vollzieht,10 schenkt uns seinen Leib
und sein Blut als Speise und Trank
und vereinigt uns in seinem Opfer
mit sich und
untereinander“ (Kompendium, 287).

„Die Messe ist zugleich und
untrennbar das Opfergedächtnis, in
welchem das Kreuzesopfer für
immer fortlebt, und das heilige Mahl
der Kommunion mit dem Leib und
dem Blut des Herrn. Die Feier des
eucharistischen Opfers ist ganz auf
die innige Vereinigung mit Christus
durch die Kommunion ausgerichtet.
Kommunizieren heißt, Christus
selbst empfangen, der sich für uns
hingegeben hat“ (Katechismus, 1382).

Die heilige Kommunion, die Christus
angeordnet hat (Nehmt und esst…



Trinkt alle daraus …: vgl. Mt 26,26-28;
Mk 14,22-24; Lk 22,14-20; 1 Kor
11,23-26), ist Teil der fundamentalen
Struktur der Feier der Eucharistie.
Nur wenn Christus von den
Gläubigen als Nahrung des ewigen
Lebens empfangen wird, erreicht das
von ihm eingesetzte Gedächtnis die
Fülle des Sinns.11 Deshalb empfiehlt
die Kirche allen, die an der
eucharistischen Feier teilnehmen
und die notwendigen
Voraussetzungen für den würdigen
Empfang des Sakraments erfüllen,12

die sakramentale Kommunion.

Als Jesus die Eucharistie verhieß,
betonte er, dass diese Nahrung nicht
nur nützlich, sondern notwendig ist:
eine Bedingung des Lebens für seine
Jünger. Amen, amen, das sage ich
euch: Wenn ihr das Fleisch des
Menschensohnes nicht esst und sein
Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben
nicht in euch (Joh 6,53).



Essen ist eine Notwendigkeit für den
Menschen. Und wie die natürliche
Nahrung den Menschen am Leben
erhält und ihm Kraft gibt, um sich in
dieser Welt zu bewegen, so erhält auf
ähnliche Weise die Eucharistie das
Leben in Christus, das in der Taufe
empfangen wurde, und gibt dem
Christen die Kraft, bis zur Heimkehr
zum himmlischen Vater auf dieser
Erde dem Herrn treu zu sein. Die
Kommunion ist daher nicht ein
Element, das dem christlichen Leben
willkürlich hinzugefügt werden
kann; sie ist nicht nur für einige, der
Sendung der Kirche besonders
verpflichtete Gläubige notwendig,
sondern eine vitale Notwendigkeit
für alle: Nur wer sich vom Leben
Christi selbst nährt, kann in Christus
leben und sein Evangelium
verbreiten.

Der Wunsch, die heilige Kommunion
zu empfangen, soll im Christen
ständig präsent sein, genauso wie das



Verlangen, das letzte Ziel seines
Lebens zu erreichen. Dieses
wenigstens implizite Verlangen, die
Kommunion zu empfangen, ist
notwendig zur Erlangung des Heils.

Außerdem ist der tatsächliche
Empfang der Kommunion für alle
Christen, die Vernunftgebrauch
besitzen, ein kirchliches Gebot: „Die
Kirche verpflichtet die Gläubigen,
durch das Bußsakrament darauf
vorbereitet, wenigstens einmal im
Jahr die Eucharistie zu empfangen,
wenn möglich in der österlichen
Zeit“ (Katechismus, 1389). Dieses
kirchliche Gebot markiert ein
Minimum, das oft nicht ausreichen
wird, um ein echtes christliches
Leben zu entfalten. „Die Kirche
empfiehlt (…) den Gläubigen
nachdrücklich, die heilige
Eucharistie an den Sonn- und
Feiertagen oder noch öfter, ja täglich
zu empfangen“ (Katechismus, 1389).



Ordentliche Spender der heiligen
Kommunion sind Bischof, Priester
und Diakon.13 Außerordentlicher
Spender ist der Akolyth.14

Außerordentliche Spender der
Kommunion können auch andere
Gläubige sein, denen der
Ortsordinarius die Erlaubnis zur
Spendung der Eucharistie erteilt hat,
wenn das für den pastoralen Nutzen
der Gläubigen erforderlich scheint
und kein Priester, Diakon oder
Akolyth verfügbar sind.15

„Es ist den Gläubigen nicht gestattet,
die heilige Hostie oder den heiligen
Kelch selbst zu nehmen und noch
weniger von Hand zu Hand unter
sich weiterzugeben.“16 Diese
Bestimmung kommt daher, dass die
Kommunion den Wert eines heiligen
Zeichens besitzt; dieses Zeichen muss
zum Ausdruck bringen, dass die
Eucharistie eine Gabe Gottes an den
Menschen ist; deshalb muss unter
normalen Bedingungen bei der



Austeilung der Eucharistie zwischen
dem Spender, der die von Christus
selbst kommende Gabe austeilt, und
dem Menschen, der sie mit
Dankbarkeit im Glauben und in der
Liebe annimmt, unterschieden
werden.

Voraussetzungen für den Empfang
der heiligen Kommunion

Um würdig zu kommunizieren, ist
der Stand der Gnade Gottes
notwendig. Der heilige Paulus
erklärt: Wer also unwürdig von dem
Brot isst und aus dem Kelch des Herrn
trinkt, macht sich schuldig am Leib
und am Blut des Herrn. Jeder soll sich
selbst prüfen, erst dann soll er von
dem Brot essen und aus dem Kelch
trinken. Denn wer davon isst und
trinkt, ohne zu bedenken, dass es der
Leib des Herrn ist, der zieht sich das
Gericht zu, indem er isst und trinkt (1
Kor 11,27-29). Daher darf niemand
im Bewusstsein der Todsünde, so



reuig er sich auch vorkommen mag,
ohne vorherige sakramentale Beichte
zur heiligen Kommunion hinzutreten
(vgl. Katechismus, 1385).17

Um fruchtbar zu kommunizieren, ist
– abgesehen vom Stand der Gnade
Gottes – eine ernsthafte Bemühung
erforderlich, den Herrn mit der
größtmöglichen aktuellen Andacht
zu empfangen: Vorbereitung
(entfernte und nähere); Sammlung;
Akte der Liebe und Reue, der
Anbetung, der Demut, der
Danksagung usw.

Die innere Ehrfurcht vor der
Eucharistie muss sich auch in der
körperlichen Haltung widerspiegeln.
Die Kirche schreibt das Fasten vor.
Für die Gläubigen des lateinischen
Ritus besteht es darin, sich eine
Stunde vor Kommunionempfang
aller Speisen und Getränke (außer
Wasser und Medikamenten) zu
enthalten (vgl. CIC, can. 919 § 1). Es



ist auch auf die Reinlichkeit des
Körpers zu achten, auf angemessene
Kleidung und die Gesten der
Verehrung, die die Achtung und die
Liebe zum Herrn im heiligsten
Sakrament ausdrücken usw. (vgl. 
Katechismus, 1387).

Im lateinischen Ritus ist die
traditionelle Weise des Empfangs der
heiligen Kommunion – Folge des
Glaubens, der Liebe und der
Jahrhunderte alten Frömmigkeit der
Kirche – kniend und in den Mund.
Die Gründe für diese fromme und
sehr alte Gewohnheit sind weiterhin
voll gültig. Man kann auch stehend
kommunizieren, und in einigen
Diözesen der Welt ist es erlaubt –
niemals verpflichtend –, die
Kommunion in die Hand zu
empfangen.18

Das Gebot der sakramentalen
Kommunion verpflichtet ab dem
Erreichen des Vernunftgebrauchs. 



Lasst die Kinder zu mir kommen;
hindert sie nicht daran! Denn
Menschen wie ihnen gehört das Reich
Gottes (Mk 10,14).19

Um die Erstkommunion empfangen
zu können, muss das Kind seinen
Fähigkeiten entsprechend die
wichtigsten Glaubensgeheimnisse
kennen und zwischen dem
eucharistischen und dem
gewöhnlichen Brot unterscheiden
können. „Pflicht der Eltern und
derer, die an Stelle der Eltern stehen,
sowie des Pfarrers ist es, dafür zu
sorgen, dass die Kinder, die zum
Vernunftgebrauch gelangt sind,
gehörig vorbereitet werden und
möglichst bald, nach vorheriger
sakramentaler Beichte, mit dieser
göttlichen Speise gestärkt
werden“ (CIC, can. 914).

Wirkungen der heiligen
Kommunion



Was die Nahrung im Leib für das
Wohl des physischen Lebens bewirkt,
das bewirkt die Eucharistie auf
unendlich höhere Weise in der Seele
für das Wohl des geistlichen Lebens.
Aber während sich die Nahrung in
unsere körperliche Substanz
verwandelt, werden wir durch den
Empfang der heiligen Kommunion in
Christus verwandelt: „Du wirst mich
nicht in dich verwandeln wie die
Speise in dein Fleisch, sondern du
wirst dich in Mich verwandeln“ (Hl.
Augustinus).20 Durch die Eucharistie
kann sich das neue Leben in Christus,
das im Gläubigen mit der Taufe
begonnen hat (vgl. Röm 6,3-4; Gal
3,27-28), festigen und bis zur Fülle
entfalten (vgl. Eph 4,13), damit das
vom heiligen Paulus verkündete
Ideal erreicht wird: Nicht mehr ich
lebe, sondern Christus lebt in mir (Gal
2,20).21

Die Eucharistie gestaltet uns Christus
gleich, lässt uns am Sein und der



Sendung des Sohnes teilhaben,
identifiziert uns mit seinen
Absichten und Empfindungen, gibt
uns die Kraft zu lieben, wie Christus
es von uns verlangt (vgl. Joh
13,34-35), um alle Menschen unserer
Zeit mit dem Feuer der göttlichen
Liebe zu entzünden, das er auf die
Erde zu werfen gekommen ist (vgl.
Lk 12,49). All das soll sich wirksam in
unserem Leben zeigen: „Wenn wir
erneuert worden sind durch den
Empfang des Leibes des Herrn, muss
es in unseren Werken spürbar
werden. Unsere Gedanken sollen
aufrichtig sein: Gedanken des
Friedens, der Hingabe und des
Dienens. Unsere Worte sollen wahr,
klar und angemessen sein; Worte, die
zu trösten und zu helfen vermögen,
und vor allem Worte, die den
anderen das Licht Gottes bringen
können. Unsere Handlungen sollen
echt, wirksam und überlegt sein:
Handlungen, die den bonus odor
Christi (2 Kor 2,15), den Wohlgeruch



Christi, an sich tragen, weil sie an die
Lebensweise Christi erinnern“ (hl.
Josefmaria).22

Durch die heilige Kommunion
vermehrt Gott die Gnade und die
Tugenden, vergibt er die lässlichen
Sünden und die zeitliche Strafe,
bewahrt er vor den Todsünden und
gewährt Ausdauer im Guten: mit
einem Wort, er intensiviert die
Bande der Vereinigung mit ihm (vgl. 
Katechismus, 1394-1395). Die
Eucharistie wurde jedoch nicht für
die Vergebung der Todsünden
eingesetzt; dazu dient das Sakrament
der Buße (vgl. Katechismus, 1395).

Die Eucharistie bewirkt die Einheit
aller Christgläubigen im Herrn, das
heißt, die Einheit der Kirche, des
Mystischen Leibs Christi (vgl. 
Katechismus, 1396).

Die Eucharistie ist Pfand oder 
Garantie der künftigen Herrlichkeit,
also der Auferstehung und des



ewigen und seligen Lebens bei Gott,
dem Einen und Dreifaltigen, mit den
Engeln und allen Heiligen (vgl. 
Katechismus, 1419).

Der Kult der Eucharistie
außerhalb der Heiligen Messe

Der Glaube an die Realpräsenz
Christi in der Eucharistie hat die
Kirche dazu geführt, dem heiligsten
Sakrament Kult der Anbetung zu
erweisen – sowohl während der
Liturgie der Messe (deshalb hat sie
aufgefordert, dass wir vor den
konsekrierten Gestalten niederknien
oder uns tief verneigen), als auch
außerhalb ihrer Feier: indem die
konsekrierten Hostien mit größter
Sorgfalt im Tabernakel aufbewahrt
und vor den Gläubigen ausgesetzt
werden, damit sie sie feierlich
verehren, in Prozession tragen usw.
(vgl. Katechismus, 1378).



Die heilige Eucharistie wird im
Tabernakel aufbewahrt:23

Hauptsächlich, um den Kranken
und anderen Gläubigen, die an
der Mitfeier der Messe
verhindert sind, die heilige
Kommunion spenden zu
können.
Außerdem, damit die Kirche
Gott, unserem Herrn, in dem
heiligsten Sakrament Kult der
Anbetung erweisen kann
(besonders während der
Aussetzung der heiligsten
Eucharistie, im Segen mit dem
Allerheiligsten; in der
Prozession mit dem heiligsten
Sakrament am Hochfest
Fronleichnam usw.).
Und damit die Gläubigen mit
häufigen Besuchen den Herrn
im Sakrament jederzeit anbeten
können. In diesem Sinn betont
der hl. Johannes Paul II.: „Die
Kirche und die Welt benötigen

• 

• 

• 



den eucharistischen Kult sehr.
Jesus erwartet uns in diesem
Sakrament der Liebe. Geizen
wir nicht mit unserer Zeit, um
ihn in der Anbetung
aufzusuchen, in der
Betrachtung voller Glaube und
bereit, für die großen Sünden
und Vergehen der Welt Sühne
zu leisten. Möge unsere
Anbetung nie aufhören.“24

Es gibt zwei liturgische Feiertage
(Hochfeste), an denen dieses heilige
Mysterium besonders gefeiert wird:
der Gründonnerstag (an dem der
Einsetzung der Eucharistie und der
Priesterweihe gedacht wird) und
Fronleichnam (zur besonderen
Anbetung und Betrachtung des
Herrn in der Eucharistie).

Ángel García Ibáñez

Grundlegende Bibliografie



Katechismus der Katholischen Kirche,
Nr. 1356-1405.

Empfohlene Lektüren

Hl. Johannes Paul II., Enz. Ecclesia de
Eucharistia (17.4.2003).

Benedikt XVI., Apost. Schreiben 
Sacramentum caritatis (22.2.2007).

Franziskus, Katechesen über die
Heilige Messe (Nov. 2017 - April
2018).

Hl. Josefmaria Escrivá, Homilie Die
Eucharistie, Geheimnis des Glaubens
und der Liebe, in Christus begegnen,
Nr. 83-94; Homilie Fronleichnam,
ebd. Nr. 150-161.

1 Der Katechismus der Katholischen
Kirche drückt es folgendermaßen
aus: „Das Opfer Christi und das Opfer



der Eucharistie sind ein einziges
Opfer“ (Nr. 1367).

2 Vgl. Katechismus, Nr. 1085.

3 Vgl. Eucharistisches Hochgebet der 
Traditio apostolica des heiligen
Hyppolit; Anaphora von Addai und
Mari; Anaphora des hl. Markus.

4 Vgl. Römisches Messbuch,
Hochgebet I (Unde et memores und 
Supra quae); Hochgebet III (Memores
igitur; Respice, quaesumus und Ipse
nos tibi); ähnliche Ausdrücke finden
wir in den Hochgebeten II und IV.

5 Römisches Messbuch, Hochgebet
III: Respice, quaesumus und Ipse nos
tibi.

6 Vgl. hl. Josefmaria Escrivá, Christus
begegnen, 87.

7 Die Erreichung dieser Zwecke
beruht nicht nur auf der Intention
der feiernden Kirche, sondern vor



allem auf der sakramentalen
Gegenwart Jesu Christi selbst. In ihm
sind diese Zwecke, für die er dem
Vater sein Leben dargebracht hat,
aktuell und operativ (vgl. Röm 8,34;
Hebr 7,25).

8 Die Feier der Messe für bestimmte
Anliegen – es handelt sich um eine
besondere Fürbitte – bedeutet in
keiner Weise eine Art Automatismus
des Heils; den Gläubigen kommt die
Gnade nicht automatisch zu, sondern
nach dem Maß ihrer Vereinigung mit
Gott durch Glauben, Hoffnung und
Liebe.

9 Vgl. CIC, can. 945-958. Durch diese
besondere Zuwendung schließt der
zelebrierende Priester weder die
anderen Glieder der Kirche noch die
gesamte Menschheit von den
Segnungen des eucharistischen
Opfers aus; er schließt bloß einige
Gläubige auf eine spezielle Weise ein.



10 Der Begriff Pascha kommt aus
dem Hebräischen und bedeutet
ursprünglich Durchzug, Übergang.
Im Buch Exodus, in dem vom ersten
Pascha der Hebräer erzählt wird (vgl.
Ex 12,1-14.21-27), ist der erwähnte
Begriff mit dem Verb
„vorübergehen“ verbunden, mit dem
Vorübergang des Herrn und seines
Engels in der Nacht der Befreiung
(als das auserwählte Volk das
Paschamahl feierte) und dem 
Übergang des Volkes Gottes aus der
Knechtschaft in Ägypten in die
Freiheit des gelobten Landes.

11 Das will nicht besagen, dass die
Feier der Eucharistie ohne die
Kommunion aller Anwesenden
ungültig ist; oder dass alle unter
beiderlei Gestalt kommunizieren
müssten; notwendig ist der
Kommunionempfang nur für den
zelebrierenden Priester.



12 Vgl. Römisches Messbuch, 
Institutio generalis, Nr. 80; hl.
Johannes Paul II., Ecclesia de
Eucharistia, Nr. 16; Kongregation für
den Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, Nr.
81-83; 88-89.

13 Vgl. CIC, can. 910; Römisches
Messbuch, Institutio generalis, Nr.
92-94.

14 Vgl. CIC, can. 910 § 2; Römisches
Messbuch, Institutio generalis, Nr. 98;
Kongregation für den Gottesdienst,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, Nr. 154-160.

15 Vgl. CIC, can. 910 § 2 und can. 230
§ 3; Römisches Messbuch, Institutio
generalis, Nr. 100 und 162;
Kongregation für den Gottesdienst,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, Nr. 88.

16 Kongregation für den
Gottesdienst, Instruktion 



Redemptionis Sacramentum, Nr. 94;
vgl. Römisches Messbuch, Institutio
generalis, Nr.160.

17 Was die Situation von zivil
wiederverheirateten Geschiedenen
betrifft (oder von Christen, die
unverheiratet zusammenleben), ist
die Kirche der Auffassung, dass „sie
sich in einer Situation befinden, die
dem Gesetz Gottes objektiv
widerspricht. Darum dürfen sie,
solange diese Situation andauert,
nicht die Kommunion
empfangen“ (Katechismus, 1650).
Wenn sie jedoch bereuen und das
Sakrament der Buße empfangen,
können sie von neuem
kommunizieren; im Übrigen ist zu
berücksichtigen, dass die
sakramentale Absolution „nur denen
gewährt werden kann, welche die
Verletzung des Zeichens des Bundes
mit Christus und der Treue zu ihm
bereuen und die aufrichtige
Bereitschaft zu einem Leben haben,



das nicht mehr im Widerspruch zur
Unauflöslichkeit der Ehe steht. Das
heißt konkret, dass, wenn die beiden
Partner aus ernsthaften Gründen –
zum Beispiel wegen der Erziehung
der Kinder – der Verpflichtung zur
Trennung nicht nachkommen
können, sie sich verpflichten, völlig
enthaltsam zu leben, das heißt, sich
der Akte zu enthalten, welche
Eheleuten vorbehalten sind“ (hl.
Johannes Paul II., Familiaris
consortio, Nr. 84). Zu dieser Frage
siehe auch die Hinweise von
Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, Nr. 29, und von Papst
Franziskus, Amoris laetitia, Nr.
296-306.

18 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Schreiben Dominicae Cenae, Nr. 11;
Römisches Messbuch, Institutio
generalis, Nr. 161; Kongregation für
den Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, Nr. 92.



19 Vgl. hl. Pius X., Quam singulari, I:
DS 3530; CIC, can. 913-914;
Kongregation für den Gottesdienst,
Instruktion Redemptionis
Sacramentum, Nr. 87.

20 Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 7,10;
CSEL 38/1, 157.

21 Wenn die heilsamen Wirkungen
der Eucharistie nicht auf einmal in
ihrer Fülle erlangt werden, so
geschieht das nicht „mangels der
Wirksamkeit Christi, sondern
mangels der Andacht des
Menschen“ (hl. Thomas von Aquin, 
S.Th., q. 79, a. 5, ad 3).

22 Hl. Josefmaria Escrivá, Christus
begegnen, Nr. 156.

23 Vgl. hl. Paul VI., Mysterium fidei,
Nr. 56; hl. Johannes Paul II., Ecclesia
de Eucharistia, Nr. 29; Kongregation
für den Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum, Nr.



129-145; Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, Nr. 66-69.

24 Hl. Johannes Paul II., Schreiben 
Dominicae Cenae, Nr. 3.

Ángel García Ibáñez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-22-die-eucharistie-ii/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-22-die-eucharistie-ii/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-22-die-eucharistie-ii/

	Thema 22. Die Eucharistie (II)

