opusdei.org

Thema 21. Taufe und
Firmung

Die Taufe gliedert in Leben, Tod
und Auferstehung Jesu Christi
ein sowie in sein erlosendes
Wirken. Sie pragt dem
Empfanger ein geistiges,
unausloschliches Siegel seiner
Zugehorigkeit zu Christus ein.
Durch die Firmung nehmen die
Christen vollkommener an der
Sendung Jesu Christi und an der
Fulle des Heiligen Geistes teil.
Ein getaufter und gefirmter
Christ ist bestimmt, kraft dieser
Sakramente an der
Evangelisierungssendung der
Kirche teilzunehmen.



09.07.2023

Die Taufe: biblische Grundlagen
und Einsetzung

Unter den zahlreichen
alttestamentarischen Vorausbildern
der Taufe ragen die Sintflut, der
Durchzug durch das Rote Meer und
die Beschneidung hervor, weil sie im
Neuen Testament unter Anspielung
auf dieses Sakrament ausdrucklich
erwahnt werden (vgl. 1 Petr 3,20-21;
1 Kor 10,1; Kol 2,11-12). Bei Johannes
dem Taufer gibt es einen
Wasserritus, der noch keine
Heilswirksamkeit hat, aber mit der
Unterweisung in der Lehre, mit der
Bekehrung und dem Verlangen nach
der Gnade verbunden ist —
Grundpfeiler des kiinftigen
Katechumenats.



Jesus wird zu Beginn seines
offentlichen Wirkens im Wasser des
Jordan getauft (vgl. Mt 3,13-17), nicht
aus Notwendigkeit, sondern aus
erlosender Solidaritit. Bei dieser
Gelegenheit wird das Wasser
endgultig als materielles Element des
sakramentalen Zeichens
ausgewiesen. Es 0ffnet sich
auflerdem der Himmel, der Geist
kommt in Gestalt einer Taufe herab,
und die Stimme des Vaters, bestatigt
die gottliche Sohnschaft Christi. Am
Haupt der kinftigen Kirche offenbart
sich also, was spater sakramental an
ihren Gliedern geschehen wird.

Beim Gesprach mit Nikodemus hebt
Jesus das zwischen Taufwasser und
Heil bestehende pneumatologische
Band hervor, aus dem die
Notwendigkeit der Taufe folgt: Wenn
jemand nicht aus Wasser und Geist
geboren wird, kann er nicht in das
Reich Gottes kommen (Joh 3,5).



Das osterliche Geheimnis verleiht
der Taufe ihr Heilskraft. Jesus ,hatte
ja von seinem Leiden, das er in
Jerusalem erdulden musste, als
einer ,Taufe‘ gesprochen, mit der

er ,getauft‘ werden musse (Mk 10,38;
vgl. Lk 12,50). Das Blut und das
Wasser, die der durchbohrten Seite
des gekreuzigten Jesus entflossen
(vgl. Joh 19,34), sind Urbilder der
Taufe und der Eucharistie, der
Sakramente des neuen

Lebens“ (Katechismus, 1225).

Vor seiner Himmelfahrt sagt der
Herr zu den Aposteln: Darum geht zu
allen Volkern, und macht alle
Menschen zu meinen Jiingern, und
tauft sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes, und lehrt sie, alles zu
befolgen, was ich euch geboten habe
(Mt 28,19-20). Dieses Gebot wurde
von Pfingsten an treu befolgt und ist
bis heute das vorrangige Ziel der
Evangelisierung.



Im Kommentar zu diesen Texten sagt
Thomas von Aquin, dass die
Einsetzung der Taufe schrittweise
erfolgt ist. Bei der Taufe Christi wird
die Materie bezeichnet; die
Notwendigkeit der Taufe wird in Joh
3,5 bekriftigt; ihre Ubung begann, als
Jesus die Junger zu Verkundigung
und Taufe aussandte; ihre
Wirksamkeit kommt aus der Passion;
der allgemeine Taufbefehl wurde Mt
28,19 erteilt.

Die Rechtfertigung und die
Wirkungen der Taufe

Paulus fragt: Wisst ihr denn nicht,
dass wir alle, die wir auf Christus
Jesus getauft wurden, auf seinen Tod
getauft worden sind? Wir wurden mit
ihm begraben durch die Taufe auf den
Tod; und wie Christus durch die
Herrlichkeit des Vaters von den Toten
auferweckt wurde, so sollen auch wir
als neue Menschen leben (Rom 6,3-4).
Durch unsere Eingliederung in



Leben, Tod und Auferstehung sowie
in das Erloserwirken Jesu schenkt sie
uns die Rechtfertigung. Darauf weist
auch Kol 2,12 hin: Mit Christus
wurdet ihr in der Taufe begraben, mit
ihm auch auferweckt, durch den
Glauben an die Kraft Gottes, der ihn
von den Toten auferweckt hat. Wobei
auch auf der Glaube erwahnt wird,
durch den wir in Verbindung mit
dem Taufritus ,,Christus als Gewand
anlegen®. So sagt es Gal 3,26-27: Ihr
seid alle durch den Glauben Sohne
Gottes in Christus Jesus. Denn alle, die
thr auf Christus getauft seid, habt
Christus als Gewand angelegt.

Die Rechtfertigung durch die Taufe
zeitigt konkrete Wirkungen in der
Seele des Christen, die die Theologie
als ,heilend“ und ,,erhebend“
bezeichnet. ,Heilende Wirkung* ist
die Vergebung der Sunden, wie
Petrus in der Pfingstpredigt erklart:
Kehrt um, und jeder lasse sich auf den
Namen Jesu Christi taufen zur



Vergebung seiner Siinden; dann
werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen (Apg 2,38). Diese
Vergebung betrifft die Erbstinde und
(bei den Erwachsenen) alle
personlichen Stinden. Auch die ewige
Strafe und alle zeitlichen Strafen
werden nachgelassen. Es bleiben
jedoch im Getauften ,gewisse
zeitliche Folgen der Stinde: Leiden,
Krankheit, Tod, Gebrechen, die mit
dem Leben gegeben sind (wie etwa
Charakterschwéchen), sowie eine
Neigung zur Sunde, die von der
Tradition als Konkupiszenz
(Begierlichkeit) oder, bildhaft, als
"Herd der Siinde’ (fomes peccati)
bezeichnet wird“ (Katechismus,
1264).

Die ,,erhebende Wirkung“ besteht in
der AusgiefSsung des Heiligen Geistes:
, Wir wurden durch den einen Geist in
der Taufe alle in einen einzigen Leib
aufgenommen (1 Kor 12,13). Da es
sich um den Geist Christi (ROm 8,9)



handelt, empfangen wir den Geist,
der uns zu Sohnen macht (Rom 8,15),
zu Sohnen im Sohn. Mit der
Gotteskindschaft vermittelt Gott dem
Getauften die heiligmachende Gnade,
die theologischen und sittlichen
Tugenden und die Gaben des
Heiligen Geistes.

Abgesehen von diesen
Gnadenwirkungen bezeichnet die
Taufe ,,den Christen mit einem
unausloschlichen geistlichen Siegel
(character), einem Zeichen, dass er
Christus angehort. Dieses Zeichen
wird durch keine Stinde ausgeldscht,
selbst wenn die Stinde die Taufe
daran hindert, Frichte des Heils zu
tragen® (Katechismus, 1272).

Da wir in einem einzigen Geist
getauft wurden, ,,um nur einen Leib
zu bilden® (vgl. 1 Kor 12,13), ist die
Eingliederung in Christus gleichzeitig
Eingliederung in die Kirche, und in
ihr bleiben wir mit allen Christen



verbunden, auch mit jenen, die nicht
in voller Gemeinschaft mit der
Katholischen Kirche stehen.

Schliefdlich ist daran zu erinnern,
was die Getauften sind: ,ein
auserwahltes Geschlecht, eine
konigliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde, damit sie die
grofsen Taten dessen verkiinden, der
sie aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht gerufen hat“ (vgl.
1 Petr 2,9). Die Getauften haben also
am gemeinsamen Priestertum der
Glaubigen teil und sind ,,,gehalten,
den Glauben, den sie von Gott durch
die Kirche empfangen haben, vor
den Menschen zu bekennen‘ (Lumen
Gentium 11) und sich an der
apostolischen und missionarischen
Tatigkeit des Gottesvolkes zu
beteiligen® (Katechismus, 1270).

Die Notwendigkeit der Taufe



Von Christus erklart die
neutestamentliche Katechese
kategorisch, dass uns Menschen kein
anderer Name unter dem Himmel
gegeben ist, durch den wir gerettet
werden sollen (Apg 4,12). Da nun die
Taufe in Christus bedeutet, dass wir
Christus als Gewand angelegt zu
haben (Gal 3,27), mussen die Worte
Jesu in ihrer vollen Kraft verstanden
werden: Wer glaubt und sich taufen
lasst, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk
16,16). Darauf beruht der Glaube der
Kirche an die Heilsnotwendigkeit der
Taufe.

Das ist entsprechend der sorgféaltigen
Formulierung des Lehramts zu
verstehen: ,Die Taufe ist fir jene
Menschen heilsnotwendig, denen das
Evangelium verkiindet worden ist
und die die Moglichkeit hatten, um
dieses Sakrament zu bitten (vgl. Mk
16,16). Die Kirche kennt kein anderes
Mittel als die Taufe, um den Eintritt



in die ewige Seligkeit sicherzustellen.
Darum kommt sie willig dem vom
Herrn erhaltenen Auftrag nach,
allen, die getauft werden konnen,
zur ,Wiedergeburt aus Wasser und
Geist‘ zu verhelfen. Gott hat das Heil
an das Sakrament der Taufe
gebunden, aber er selbst ist nicht an
seine Sakramente

gebunden® (Katechismus, 1257).

Es gibt besondere Situationen, in
denen die hauptsachlichen Fruchte
der Taufe ohne die Vermittlung des
Sakraments erlangt werden konnen.
Da jedoch kein sakramentales
Zeichen vorliegt, wird die Gnade
nicht sicher erlangt. Was die
kirchliche Tradition , Bluttaufe“ und
,Begierdetaufe“ genannt hat, ist nicht
wirklich eine Taufe, sondern eine
Gesamtheit von Umstanden, die in
einer Person zusammentreffen, so
dass man von Heil sprechen kann.
,Die Kirche ist von jeher der festen
Uberzeugung, dass Menschen, die



wegen des Glaubens den Tod
erleiden, ohne vorher die Taufe
empfangen zu haben, durch ihren
Tod fir und mit Christus getauft
werden“ (Katechismus, 1258). Analog
stellt die Kirche fest: ,,Jeder Mensch,
der ohne das Evangelium Christi und
seine Kirche zu kennen nach der
Wahrheit sucht und den Willen
Gottes tut, soweit er ihn kennt, kann
gerettet werden. Man darf
annehmen, dass solche Menschen
ausdrticklich die Taufe gewiinscht
hatten, falls ihnen deren
Notwendigkeit bewusst gewesen
ware“ (Katechismus, 1260).

Blut- und Begierdetaufe kommen fir
ungetauften Kinder nicht in Frage.
Die Kirche kann sie ,,nur der
Barmherzigkeit Gottes anvertrauen,
wie sie dies im entsprechenden
Begréabnisritus tut. Das grofde
Erbarmen Gottes, der will, dass alle
Menschen gerettet werden (1 Tim 2,4),
und die zéartliche Liebe Jesu zu den



Kindern, die ihn sagen lasst: Lasst die
Kinder zu mir kommen; hindert sie
nicht daran! (Mk 10,14), berechtigen
uns zu der Hoffnung, dass es fir die
ohne Taufe gestorbenen Kinder
einen Heilsweg gibt“ (vgl.
Katechismus, 1261).

Die liturgische Feier

Die ,Einleitungsriten“ stellen den
Willen des Kandidaten (bzw. seiner
Eltern) fest, das Sakrament zu
empfangen und seine Folgen auf sich
zu nehmen. Die biblischen Lesungen
erlautern das Geheimnis der Taufe,
das in der Homilie kommentiert
wird. Dann ruft man die Fursprache
der Heiligen an, in deren
Gemeinschaft der Kandidat
aufgenommen wird. Mit dem Gebet
des Exorzismus und der Salbung mit
Katechumenenol wird der gottliche
Schutz gegen die Nachstellungen des
Bosen zum Ausdruck gebracht. Es
erfolgt die Weihe des Taufwassers,



deren Formeln tiefen katechetischen
Inhalt haben und den
Zusammenhang Wasser-Geist in der
Liturgie erlautern. Der Glaube und
die Bekehrung werden durch das
trinitarische Bekenntnis und die
Absage an Satan und Stinde
kundgetan.

Dann kommt die sakramentale
Phase, um den Taufling im Wasser
und durch das Wort rein und heilig zu
machen (Eph 5,26). Die Abwaschung,
sei es durch UbergiefRen oder durch
Untertauchen, wird so
vorgenommen, dass das Wasser uber
den Kopf rinnt, wodurch die
Reinigung der Seele bezeichnet wird.
Gultige Materie des Sakraments ist
Wasser (nach allgemeinem Urteil der
Menschen). Wahrend der Spender
das Wasser dreimal tiber den Kopf
des Kandidaten gief3t oder ihn
untertaucht, spricht er die Worte:
,N.N., ich taufe dich im Namen des
Vaters und der Sohnes und des



Heiligen Geistes.“ In den 6stlichen
Liturgien lautet die folgende Formel:
,Der Diener Gottes, NN., wird im
Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes getauft.“

Die ausdeutenden Riten nach der
Taufe erlautern das vollzogene
Mysterium. Das Haupt des Getauften
wird gesalbt (wenn nicht unmittelbar
die Firmung folgt), um seine
Teilnahme am gemeinsamen
Priestertum zum Ausdruck zu
bringen und auf die kuinftige
Chrismation hinzuweisen. Ein
weifSes Kleid wird tibergeben als
Mahnung, die Unschuld der Taufe zu
bewahren, und als Symbol des
empfangenen neuen Lebens. Die an
der Osterkerze entziindete Kerze
symbolisiert das Licht Christi, das
uns geschenkt wurde, um aufgrund
des empfangenen Glaubens als
Kinder des Lichtes zu leben. Der
Ritus des effeta — das Berihren der
Ohren und des Mundes - deutet die



Bereitschaft zum Horen und
Verkiinden des Wortes Gottes an.
Schliefdlich offenbart das Gebet des
Vaterunser am Altar — bei den
Erwachsenen innerhalb der Messe —
die neue Verfasstheit der
Gotteskindschaft.

Spender und Empfinger. Die Taufe
im Leben des Christen

Ordentlicher Spender ist der Bischof
und der Priester; in der lateinischen
Kirche auch der Diakon. Im Notfall
kann jeder Mensch, Mann wie Frau,
sogar ein Nichtchrist, das Sakrament
spenden, wenn er nur die Absicht hat
zu tun, was die Kirche tut, wenn sie
tauft.

Die Taufe ist fiir alle Menschen
bestimmt, die sie noch nicht
empfangen haben. Die notwendigen
Eigenschaften der Kandidaten
héngen davon ab, ob es sich um
Kinder oder Erwachsene handelt.
Kinder, die noch nicht den



Vernunftgebrauch erlangt haben,
sollen das Sakrament in den ersten
Tagen nach der Geburt empfangen,
sobald es ihre Gesundheit und die
der Mutter erlaubt. Als Tir zum
Leben der Gnade ist die Taufe
tatsachlich ein absolut
ungeschuldetes Ereignis. Fur ihre
Gultigkeit reicht aus, dass sie nicht
zuruckgewiesen wird. Der
erforderliche Glaube ist der der
Kirche, an dem der Empfanger
teilhat, sobald er herangewachsen
ist. Es gibt jedoch fiir die Taufe der
Kinder gewisse Einschrdnkungen: Sie
ist unerlaubt, wenn das
Einverstandnis der Eltern fehlt oder
wenn Keine ausreichende Garantie
fir die Erziehung im katholischen
Glauben gegeben ist. Um das
sicherzustellen, werden Paten
bestimmt, die unter Personen mit
vorbildlichem Lebenswandel
ausgewahlt werden (vgl.
Katechismus, 1255).



Die erwachsenen Kandidaten
bereiten sich durch ein
Katechumenat vor, das ortlich
verschieden strukturiert ist und
jedenfalls auch zum Empfang von
Firmung und Erstkommunion in
derselben Zeremonie hinfiihrt. In
dieser Zeit versucht man das
Verlangen nach der Gnade zu
wecken und damit die Absicht zu
seinem Empfang als Bedingung fir
die Gultigkeit des Sakraments. Damit
ist eine Unterweisung in der Lehre
verbunden, die fortschreitend erteilt
wird und im Kandidaten die
ubernatirliche Tugend des Glaubens
und die wahre Bekehrung des
Herzens weckt, was radikale
Anderungen in seinem Leben
verlangen kann.

Der erwdhnte sakramentale
Charakter ist ein geistliches Zeichen,
das Christus gleichformig macht und
ein Abbild Christi einpragt, dem wir
von diesem Augenblick an zugehoren



und dem wir immer dhnlicher
werden sollen. Diese
Gleichgestaltung stellt eine stdndige
Aufforderung zur vollkommenen
Einswerdung mit Christus dar, um an
Wesen und Gestalt seines Sohnes
teilzuhaben, damit dieser der
Erstgeborene von vielen Briidern sei
(Rom 8,29). Auf dem Fundament der
Taufe grindet die Berufung zur
Heiligkeit, auf die sich das II.
Vatikanische Konzil bezieht: ,,Alle
Christglaubigen jeglichen Standes
oder Ranges sind zur Fulle des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe

berufen“ (Lumen gentium, Nr. 40).

Der Taufcharakter ist ein
ydistinktives®“ und ,,dispositives*
geistliches Zeichen. Distinktiv,
insofern es den Christen ,nach
aufden“ von den Nicht-Christen
unterscheidet; dispositiv, insofern
der Charakter ,,nach innen“ die
Grundlage der radikalen Gleichheit



aller Getauften ist: Ihr alle, die ihr auf
Christus getauft seid, habt Christus
als Gewand angelegt. Es gibt nicht
mehr Juden und Griechen, nicht
Sklaven und Freie, nicht Mann und
Frau, denn ihr alle seid ,einer-in
Christus Jesus (Gal 3,27-28). Diese
grundlegende Gleichheit, verbunden
mit dem ,,Einer-Sein“ in Christus,
spornt dazu, eine Bruderlichkeit zu
leben, die Uber die blofd menschliche
Verbundenheit hinausgeht. Endlich
begriindet der Charakter als
dispositives Zeichen auch die
ubernaturliche Befdhigung zum
Empfang der Heilsgnade in den
anderen Sakramenten. Es wére
unlogisch, die Taufe zu empfangen
und dann die anderen Sakramente
Zu ignorieren.

Die biblischen und historischen
Grundlagen der Firmung

Vom Messias war prophezeit
worden, dass ,,der Geist des Herrn



sich auf ihm niederléasst® (vgl. Jes
11,2), was mit seiner Erwahlung als
Gesandter zusammenfallt: Seht, das
ist mein Knecht, den ich stiitze; das ist
mein Erwdbhlter, an ihm finde ich
Gefallen. Ich habe meinen Geist auf
ihn gelegt, er bringt den Volkern das
Recht (Jes 42,1). Der prophetische
Text ist noch expliziter, wenn er dem
Messias in den Mund gelegt wird:
Der Geist Gottes, des Herrn, ruht auf
mir; denn der Herr hat mich gesalbt.
Er hat mich gesandt, damit ich den
Armen eine frohe Botschaft bringe (Jes
61,1).

Ahnliches wird fiir das ganze Volk
Gottes verkiindet. So sagt Gott: Ich
lege meinen Geist in euch und
bewirke, dass ihr meinen Gesetzen
folgt (Ez 36,27). Und bei Joél 3,2 wird
die Universalitit dieser AusgiefSung
hervorgehoben: Auch tiber Knechte
und Mdgde werde ich meinen Geist
ausgiefSen in jenen Tagen.



Mit der Menschwerdung wird die
messianische Prophezeiung
Wirklichkeit (vgl. Lk 1,35). Sie wird
bestéatigt, erganzt und offenbart in
der ,,Salbung“im Jordan (vgl. Lk
3,21-22), als der Geist in Gestalt einer
Taube auf Christus herabkommt und
die Stimme des Vaters die
Prophezeiung der Auserwdhlung
aktualisiert. Der Herr selbst stellt
sich zu Beginn seines Wirkens als der
von Jahwe Gesalbte dar, in dem die
Prophezeiungen in Erfullung gehen
(vgl. Lk 4,18-19), und er lasst sich
vom Geist leiten (vgl. Lk 4,1; 4,14;
10,21) bis zur Stunde seines Todes
(vgl. Hebr 9,14).

Bevor er sein Leben fiir uns hingibt,
verheifst Jesus die Sendung des
Geistes (vgl. Joh 14,16; 15,26; 16,13),
die sich tatsachlich zu Pfingsten
ereignet (vgl. Apg 2,1-4), wobel
ausdrucklich auf die Prophezeiung
von Joél Bezug genommen wird (vgl.
Apg 2,17-18). Damit wird die



universale Sendung der Kirche
eingeleitet.

Der in Jerusalem auf die Apostel
ausgegossene Geist wird von ihnen
den Getauften durch die
Handauflegung und Gebet vermittelt
(vgl. Apg 8,14-17; 19,6). Diese Praxis
ist in der Urkirche so bekannt, dass
sie vom Hebraerbrief als Teil der
»elementaren Lehre“ bezeugt und zu
den ,grundlegenden Themen*
gezahlt wird (Hebr 6,1-2). Dieser
biblische Rahmen wird von der
paulinischen und johanneischen
Tradition erganzt, die ,,Salbung® und
»Siegel“ mit dem den Christen
eingegossenen Geist verbinden (vgl.
2 Kor 1,21-22; Eph 1,13; 1 Joh 2,20-27),
was liturgisch schon in den ltesten
Dokumenten durch die Salbung des
Kandidaten mit wohlriechendem Ol
zum Ausdruck kommt.

Diese Dokumente bezeugen die
ursprungliche rituelle Einheit der



drei Sakramente der Initiation, die
wéahrend der Osterfeier unter dem
Vorsitz des Bischofs in der
Kathedrale gespendet wurden. Als
sich das Christentum aufserhalb der
Stadte verbreitete und die
Kindertaufe haufiger wurde, konnte
die ursprungliche Praxis nicht mehr
beibehalten werden. Wahrend im
Westen die Firmung dem Bischof
vorbehalten blieb und von der Taufe
getrennt wurde, hat der Osten die
Einheit der Sakramente der Initiation
bewahrt. Sie werden alle drei schon
dem Neugeborenen vom Priester
gespendet. Dadurch gewinnt im
Osten die Salbung mit dem myron
(dem heiligen Chrisam) grofdere
Bedeutung, die auf verschiedene
Stellen des Korpers ausgedehnt wird.
Im Westen wird die Handauflegung
auf eine Ausbreitung der Hande tiber
alle Firmlinge reduziert, wihrend
jeder einzelne mit dem Chrisam auf
der Stirn gesalbt wird.



Liturgische Bedeutung und
sakramentale Wirkungen

Das Chrisam, das sich aus Olivenol
und Balsam zusammensetzt, wird
vom Bischof oder Patriarchen, und
nur von ihm, in der Chrisam-Messe
geweiht. Die Salbung des Firmlings
mit dem heiligen Chrisam ist Zeichen
seiner Weihe an den Herrn. ,,Durch
die Firmung haben die Christen — das
heifst die Gesalbten — vermehrt an
der Sendung Jesu Christi und an der
Fille des Heiligen Geistes Anteil,
damit ihr ganzes Leben

den ,Wohlgeruch Christi‘ (vgl. 2 Kor
2,15) ausstrome. Durch diese Salbung
erhalt der Firmling das Mal, das
Siegel des Heiligen

Geistes“ (Katechismus, 1294-1295).

Liturgisch geht dieser Salbung, wenn
sie getrennt von der Taufe erfolgt,
die Erneuerung der Taufversprechen
und das Glaubensbekenntnis der
Firmlinge voraus. ,,So tritt klar



zutage, dass die Firmung sich an die
Taufe anschliefst“ (Katechismus,
1298). Es folgt in der romischen
Liturgie die extensio manuum des
Bischofs tiber alle Firmlinge,
wahrend der er ein Gebet der
Anrufung und Furbitte (Epiklese)
spricht. Der eigentliche
sakramentalen Ritus wird vollzogen
»durch die Salbung mit Chrisam auf
die Stirn unter Auflegen der Hand
und durch die Worte: ,Sei besiegelt
durch die Gabe Gottes, den Heiligen
Geist. In den Ostkirchen werden
nach einem Epiklesegebet die
wichtigsten Korperstellen mit Myron
gesalbt: Stirn, Augen, Nase, Ohren,
Lippen, Brust, Riucken, Hinde und
Fufse. Bei jeder Salbung wird die
Formel gesprochen: ,Siegel der Gabe
des Heiligen Geistes (Katechismus,
1300). Der Ritus schliefdt mit dem
Friedensgrufs, als Zeichen der
kirchlichen Gemeinschaft mit dem
Bischof (vgl. Katechismus, 1301).



Die Firmung besitzt also eine innere
Einheit mit der Taufe, auch wenn sie
nicht notwendigerweise im selben
Ritus erfolgt. Mit ihr wird das
Gnadengeschenk der Taufe durch die
fur die christliche Reife
charakteristischen tibernatirlichen
Gaben vervollstandigt. Die Firmung
wird nur ein einziges Mal gespendet,
denn ,sie pragt ja der Seele ein
unausloschliches geistiges Zeichen
ein, den ,Charakter*. Dieser ist
Zeichen dafir, dass Jesus Christus
einen Christen mit dem Siegel seines
Geistes gekennzeichnet und ihm die
Kraft von oben verliehen hat, damit
er sein Zeuge sei“ (Katechismus,
1304). Durch sie empfangen die
Christen besonders reichlich die
Gaben des Heiligen Geistes, werden
der Kirche enger verbunden und
sind so ,,in strengerer Weise
verpflichtet, den Glauben als wahre
Zeugen Christi in Wort und Tat
zugleich zu verbreiten und zu
verteidigen“ (Lumen gentium, 11).



Ein getaufter und gefirmter Christ ist
folglich kraft dieser Sakramente dazu
bestimmt, an der evangelisierenden
Sendung der Kirche teilzunehmen,
ohne dass es dazu noch eines
besonderen Auftrags der Hierarchie
bedirfte, zumindest was den Bereich
der personlichen Beziehungen
(Familie, Freunde, Beruf...) betrifft.
Besonders durch die Firmung zieht
diese ,Bestimmung“ zugleich die
erforderlichen tibernatiirlichen
Mittel nach sich, damit einerseits das
personliche christliche Wachstum
nicht durch die Wechselfalle des
Lebens beeintrachtigt wird und es
andererseits nicht an Starke fehlt,
den christlichen Glauben kithn zu
bekennen - sowohl in einem
freundlichen Umfeld als auch in
einem Klima der Sdkularisierung, in
dem man dem Evangelium
gleichgtultig begegnet oder dem
Christentum und der Kirche sogar
feindlich gegentubersteht. Ein
Gefirmter ist gerufen, durch ein



festes christliches Leben und sein
Wort Zeugnis fir Christus abzulegen.

Spender und Empfanger der
Firmung

Als Nachfolger der Apostel sind nur
die Bischofe die erstberufenen
Firmspender (vgl. Lumen gentium,
26). Im lateinischen Ritus ist der
Bischof der ordentliche Spender; ein
Priester kann nur in den vom
allgemeinen Gesetz vorgesehenen
Fallen gultig firmen (Taufe von
Erwachsenen, Aufnahme in die
katholische Kirche, Todesgefahr)
oder wenn er die spezifische
Bevollmachtigung erhalt bzw. vom
Bischof im Zuge einer Firmspendung
beigezogen wird. In den Ostkirchen
ist auch der Priester ordentlicher
Spender; er muss immer das vom
Patriarchen oder Bischof geweihte
Chrisam verwenden.

Als Sakrament der Initiation ist die
Firmung fir alle Christen bestimmt,



nicht nur fir einige auserwahlte. Im
lateinischen Ritus wird sie
gespendet, wenn der Kandidat den
Vernunftgebrauch erlangt hat. Das
konkrete Alter hangt von der lokalen
Praxis ab, die den Charakter der
Initiation respektieren soll.
Voraussetzung ist die entsprechende
Vorbereitung, die Absicht, das
Sakrament zu empfangen, und der
Stand der Gnade.

Philip Goyret
Bibliografie:

Katechismus der Katholischen Kirche,
1212-1321.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 251-270.

Philip Goyret




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-21-taufe-und-firmung/
(12.12.2025)


https://opusdei.org/de-ch/article/thema-21-taufe-und-firmung/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-21-taufe-und-firmung/

	Thema 21. Taufe und Firmung

