opusdei.org

Thema 18. Die
Soziallehre der
Kirche

Die Frohbotschaft der Erlosung
verlangt nach der Anwesenheit
der Kirche in der Welt. Das
Evangelium kundigt tatsdchlich
eine Verwandlung der Welt
entsprechend dem Plan Gottes
an. Die Soziallehre der Kirche
bildet einen Teil der
gesellschaftlichen
Moraltheologie, die sich aus
einer christlichen Sicht des
Menschen und des politischen
Lebens herleitet. Die
Sozialmoral der Kirche lehrt,
dass die geistlichen und



sittlichen Gtter vor den
materiellen Glitern Vorrang
haben.

12.07.2023

Der Ursprung der Soziallehre der
Kirche

Jesus Christus, unser Heiland, will,
dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen (1 Tim 2,4). Die Kirche
verkiindet dieses Evangelium in der
Welt, die Frohbotschaft der Erlosung,
die uns von Jesus Christus offenbart
wurde: , Die Kirche, die Freude und
Hoffnung, Trauer und Angst der
Menschen teilt, ist mit jedem Mann
und jeder Frau an jedem Ort und zu
jeder Zeit solidarisch und bringt
ihnen die frohe Botschaft vom Reich
Gottes, das mit Jesus Christus in ihre
Mitte gekommen ist und



kommt“ (Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 60).

Die Frohbotschaft der Erlosung
verlangt nach der Gegenwart der
Kirche in der Welt. Sie bietet die
Sakramente an, die Verkundigung
des Wortes Gottes und zahlreiche
Lehren, die fir die gesellschaftlichen
Wirklichkeiten wegen ihren
anthropologischen und ethischen
Auswirkungen von Bedeutung sind.
,Oft sind die Lebensqualitat und
damit die Umstande, in denen jeder
Mann und jede Frau sich selbst
begreift und Uber sich und die eigene
Berufung entscheidet, durch das
soziale Zusammenleben bedingt. Aus
diesem Grund steht die Kirche allem,
was in der Gesellschaft geschieht,
hervorgebracht und gelebt wird,
sowie der moralischen, das heifst
wahrhaft menschlichen und
menschlich machenden Qualitat des
gesellschaftlichen Lebens nicht
gleichgultig



gegenuber“ (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 62).

Die Verkiindigung des Heils fiihrt
nicht zum Desinteresse an Welt und
Gesellschaft, als miisste man, um
wirklich Christ zu sein, das
Gemeinwohl beiseitelassen. , Die
Liebe ist nicht etwas Abstraktes. Sie
bedeutet wirkliche und
uneingeschrankte Hingabe im Dienst
an Gott und an allen Menschen. (...)
Die Liebe verlangt, dass man die
Gerechtigkeit, den Sinn fir die
Gemeinschaft, die Verantwortung fir
Familie und Gesellschaft, die Armut,
die Freude, die Keuschheit, die
Freundschaft lebt“ (hl. Josefmaria,
Gesprdche, 62).

Das Evangelium verkiindet in der Tat
die Verwandlung der Welt
entsprechend dem Plan Gottes.
Daher sind Politik, Wirtschaft, Arbeit
oder die Kultur fir den christlichen
Glauben keine indifferenten



Bereiche, da sie bedeutenden
Einfluss auf das Leben der Glaubigen
haben. So kann zum Beispiel eine
Arbeitsorganisation, die fur die
Betreuung der Kinder keine Zeit 1asst
oder nicht die notwendigen
finanziellen Mittel zur Erhaltung der
Familie gewdahrt, ein ernstes
Hindernis fur die Entfaltung der
eigenen ehelichen Berufung sein.
Wenn die Hirten der Kirche sich zu
diesen Themen dufsern, dann nicht,
weil sie technische Losungen
vorschlagen wollen, sondern weil sie
deren Einfluss auf das Leben der
Glaubigen im Auge haben. In diesem
Sinn erklart das Lehramt: ,,Die ihr
eigene Sendung, die Christus der
Kirche uibertragen hat, bezieht sich
zwar nicht auf den politischen,
wirtschaftlichen oder sozialen
Bereich. Das Ziel, das Christus ihr
gesetzt hat, gehort ja der religiosen
Ordnung an. Doch fliefSen aus eben
dieser religiosen Sendung Auftrag,
Licht und Kraft, um der



menschlichen Gemeinschaft zu
Aufbau und Festigung nach
gottlichem Gesetz behilflich zu

sein“ (II. Vat. Konzil, Gaudium et spes,
42).

Die Soziallehre der Kirche bildet
einen Teil der gesellschaftlichen
Moraltheologie, die sich aus einer
christlichen Sicht des Menschen und
des politischen Lebens herleitet. Das
bedeutet einerseits, dass die
Handlungen, die von der
personlichen Moral studiert werden,
nicht mit jenen identisch sind, die die
Sozialmoral behandelt. Die
Prinzipien, Urteilskriterien und
Richtlinien der Soziallehre sind
namlich sehr weit und gestatten
einen grofden Pluralismus: Es gibt
nicht nur eine Losung fur die
diversen ckonomischen und
politischen Fragen. Andererseits
berticksichtigen die von der Kirche
in diesem Bereich gebotenen Lehren



nicht die konkreten ethischen
Probleme der Personen.

Christliche Sozialmoral hat immer
existiert, weil sich die Kirche immer
fir die Gesellschaft, in der sie lebt,
interessiert hat: ,Mit ihrer
Soziallehre nimmt die Kirche den
Verkindigungsauftrag wahr, den der
Herr ihr anvertraut hat. In den
historischen Wechselfillen
aktualisiert sie die befreiende und
erlosende Botschaft Christi, das
Evangelium vom Reich. Mit der
Verkundigung des Evangeliums
bescheinigt sie dem Menschen im
Namen Christi seine Wiirde und
seine Berufung zu personaler
Gemeinschaft; sie lehrt ihn die
Forderungen der Gerechtigkeit und
der Liebe, die der gottlichen Weisheit
entsprechen® (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 63). Dieses
Interesse konkretisierte sich in den
ersten Jahrhunderten einerseits in
der Forderung der guten Werke,



besonders der Werke der
Barmherzigkeit; andererseits in der
Anklage der Ungerechtigkeiten,
besonders jener, deren Behebung
nicht in den Handen derer lag, die sie
erlitten.

Die Prinzipien der Soziallehre der
Kirche

Allgemein gesprochen lehrt die
Sozialmoral der Kirche den Vorrang
der geistlichen und moralischen
Guter vor den materiellen. Die
Kirche kiimmert sich um das
integrale Wohl der Menschen, das
auch den materiellen Wohlstand
einschlieft, aber ihre Sendung ist
eine geistliche. Deshalb konzentriert
sich das Interesse des Lehramts nicht
auf die Instrumente zur Organisation
der menschlichen Gesellschaft, die
meist politischen oder
wirtschaftlichen Charakters sind,
sondern auf die Forderung einer mit
dem Evangelium kohérenten



Gesellschaftsmoral. Es ist Sache der
einfachen Christen, durch ihre Arbeit
und ihre Stellung in der Gesellschaft
die Wege zur Schaffung des
Gemeinwohls zu finden. Dennoch
orientiert das Lehramt die
Glaubigen, indem es Prinzipien fir
das Handeln vorlegt und dabei die
technische Auswahl der Mittel
gewoOhnlich der Verantwortung jener
uberlasst, die in den verschiedenen
Bereichen der Gesellschaft tatig sind.

Die Verkiindigung des Glaubens, die
das Lehramt angesichts der
jeweiligen sozialen Wirklichkeiten
vornimmt, beschriankt sich nicht
darauf, die gesellschaftliche Realitét
zu deuten — Kultur, Politik,
Wirtschaft, Erziehung usw., —
sondern leitet dazu an, sie im
Einklang mit der Wahrheit Gottes
und seiner Schopfung, die der
Mensch bewahrt und deren
Protagonist er ist, zu gestalten. Sie
formuliert dabei eine Reihe von



moralischer Prinzipien, die eine
dauerhaftes und einheitliches
Fundament der sozialen
Organisation bilden: ,jene erste
Formulierung der Wahrheit tiber die
Gesellschaft, die jedes Gewissen dazu
aufruft und einladt, in Freiheit und
voller Mitverantwortlichkeit mit
allen und fur alle zu

handeln® (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 163). Diese
Prinzipien sind die Wirde der
Person, das Gemeinwohl, die
Solidaritat und die Subsidiaritat.

A) Die Wiirde der Person

Das Prinzip der Wiirde der Person ist
fur die Soziallehre der Kirche
zentral. Es besagt, dass die Person
auf Gott hin offen ist, da sie aufgrund
ihrer Vernunft und ihres Willens
Freiheit besitzt und so alle anderen
Geschopfe uberragt. Weiters besagt
es, dass die Person nicht als Mittel
zur Erreichung gesellschaftlicher



Ziele gebraucht werden darf, indem
man z.B. die Arbeiter ausniitzt oder
die Burger betrigt. AufSserdem ist
jede Person einzigartig und
unwiederholbar, weshalb es aus
keinem noch so gewichtigen Motiv
erlaubt sein kann, Personen
auszuschalten oder ihre Grundrechte
zu unterdrucken. Dieses Prinzip
entfaltet sich in den restlichen drei
Prinzipien, die es in gewisser Weise
spezifizieren.

B) Das Gemeinwohl

Das Gemeinwohl ist ,,die Gesamtheit
jener Bedingungen des
gesellschaftlichen Lebens, die sowohl
den Gruppen als auch deren
einzelnen Gliedern ein volleres und
leichteres Erreichen der eigenen
Vollendung ermaoglichen® (II. Vat.
Konzil, Gaudium et spes, 26). Das
Gemeinwohl wird also nicht als
Gesamtheit von Dingen definiert, die
unter den Mitgliedern der



Gesellschaft verteilt werden, sondern
besteht in den Bedingungen, die die
personliche Entfaltung ermoéglichen
und die niemandem allein gehoren.
Es sind Bedingungen, die durch das
Zusammenwirken aller geschaffen
werden und die allen niitzen. Zum
Verstandnis dessen, was Gemeinwohl
bedeutet, werden verschiedene
Bilder herangezogen. Klassisch ist
das des grofsen Orchesters. In einem
Orchester tragt die Perfektion des
Musikers zum Klang des ganzen
Orchesters bei, wahrend die
professionelle Dynamik des
Orchesters ihrerseits bewirkt, dass
jeder Musiker sein Bestes gibt. Das
Gemeinwohl besteht also in jenen
Bedingungen, die dem Einzelnen auf
natiirliche Weise helfen, besser zu
werden, und zugleich das
individuelle Talent zum Nutzen aller
Frucht bringen lassen. Der
Katechismus der Katholischen Kirche
(Nr. 1907-1909) lehrt, dass das
Gemeinwohl drei wesentliche



Elemente aufweist: die Beachtung
der Grundrechte der menschlichen
Person (Leben, Freiheit,
Privateigentum usw.); den sozialen
Wohlstand und die Moglichkeiten des
Fortschritts (Zugang zu Nahrung,
Bekleidung, Gesundheit, Arbeit,
Erziehung, Kultur usw.); den Frieden,
der Ergebnis einer gerechten
sozialen Ordnung ist. Benedikt XVI.
definiert es folgendermafien: ,Neben
dem individuellen Wohl gibt es eines,
das an das Leben der Menschen in
Gesellschaft gebunden ist: das
Gemeinwohl. Es ist das Wohl

jenes ,Wir alle‘, das aus Einzelnen,
Familien und kleineren Gruppen
gebildet wird, die sich zu einer
sozialen Gemeinschaft
zusammenschliefSen. Es ist nicht ein
fur sich selbst gesuchtes Wohl,
sondern fiir die Menschen, die zu der
sozialen Gemeinschaft gehdren und
nur in ihr wirklich und
wirkungsvoller ihr Wohl erlangen
konnen. Das Gemeinwohl winschen



und sich dafiir verwenden ist ein
Erfordernis von Gerechtigkeit und
Liebe“ (Caritas in veritate, 7).

Obwohl das Gemeinwohl nicht auf
materielle Dinge beschrankt bleibt,
lehrt die Kirche auch, dass die Gliter
der Erde von Gott fur alle geschaffen
wurden. ,,Hier sind wir erneut beim
Grundprinzip der ganzen
sozialethischen Ordnung angelangt,
beim Prinzip der gemeinsamen
Nutzniefsung der Gtiter” (hl. Johannes
Paul II., Laborem excercens, 19;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 171-184). Diese universale
Bestimmung der Guiter wird am
wirksamsten erreicht, wenn das
Privateigentum respektiert wird,
denn was allen gehort, gehort
niemandem und wird schliefdlich
vernachléassigt. Wenn eine Person
keine eigenen Glter besitzen kann,
verliert sie aufSerdem das Interesse
und vernachlédssigt am Ende ihre
Arbeit, was verschiedene Formen



von Armut zur Folge hat. Das
Privateigentum ist allerdings kein
Absolutum. Es muss unter
Bertuicksichtigung der Verantwortung
gebraucht werden, die alle fiir die
anderen tragen (Solidaritat);
aufderdem kann in Ausnahmeféllen
das Gemeinwohl verlangen — in einer
humanitaren Krise, im Krieg usw. —,
dass den Bedirftigen der Gebrauch
der eigenen Gliter uiberlassen wird.
In diesen Fallen konnen die Armen
und die besonders Verletzlichen
nicht warten. Abgesehen von diesen
auflergewohnlichen Umstédnden ist
jedoch der wirksamste und
menschlichste Weg, um die
universale Bestimmung der Glter zu
erreichen, die Achtung vor dem
Privateigentum.

C) Subsidiaritat

Die Kirche erinnert mit dem Prinzip
der Subsidiaritiat daran, dass ,eine
ubergeordnete Gesellschaft nicht in



das innere Leben einer
untergeordneten Gesellschaft
dadurch eingreifen darf, dass sie
diese ihrer Kompetenzen beraubt.
Sie soll sie im Notfall unterstiitzen
und ihr dazu helfen, ihr eigenes
Handeln mit dem der anderen
gesellschaftlichen Kréafte im Hinblick
auf das Gemeinwohl

abzustimmen* (hl. Johannes Paul II.,
Centesimus annus, 48; vgl. Pius XI.,
Quadragesimo anno, 80).

Das Prinzip der Subsidiaritat
verlangt, dass die Glaubigen ihre
Rechte wahrnehmen und ihre
Pflichten erfiillen, damit die
gesellschaftlichen Einrichtungen die
ihnen zukommenden Aufgaben
wahrnehmen. Das bedeutet unter
anderem auch, dass die Glaubigen
am oOffentlichen Leben teilnehmen
sollen; denn ohne diese Teilnahme
ware es schwierig, die menschlichen
und oft auch christlichen Motive
offenbar zu machen, die wenigstens



in der westlichen Welt zur Schaffung
dieser gesellschaftlichen
Einrichtungen gefiihrt haben.

D) Solidaritat

Der Begriff Solidaritdt kommt aus
dem Romischen Recht. Wenn eine
Gruppe von Personen, die nicht eine
Familie bilden, ein Unternehmen
grunden wollte, konnte ein Vertrag
»in solidum“ abgeschlossen werden.
Dann haftete jeder Vertragspartner
im Notfall fur die ganze Gruppe, und
die Glaubiger konnten sich an jeder
Person der Gruppe schadlos halten.
Solidaritat bedeutet daher, die eigene
Verantwortung des Einzelnen fir die
Gesamtheit der Gruppe, als die sich
die burgerliche Gesellschaft versteht.
Sie wird daher definiert als ,,die feste
und bestdandige Entschlossenheit,
sich fiir das ,Gemeinwoh!’
einzusetzen, das heifdt, fiir das Wohl
aller und eines jeden, weil wir alle
fur alle verantwortlich sind“ (hl.



Johannes Paul II., Sollicitudo rei
socialis, 38). Aufgrund des Glaubens
hat der Christ tiefere Griinde, die
Solidaritit zu leben, weil er weifs,
dass wir alle Kinder desselben Vaters
sind und Christus, der mit allen
Mitleid hat, unser Vorbild ist.

Ein wichtiges Zeichen der Solidaritat
ist die durchgangige Beobachtung
der eigenen Rechte und Pflichten.
Fir einen Unternehmer etwa ist ein
Hauptaspekt der Solidaritat die
Schaffung von Arbeitsplatzen, so
dass die Menschen rechtschaffen
und verantwortlich ihren
Lebensunterhalt verdienen und ihre
Familie erhalten konnen. AufSerdem
sollen alle, die aus irgendwelchen
Grunden mehr Moglichkeiten haben,
zum Gemeinwohl beizutragen,
andere Projekte der sozialen Hilfe in
die Wege leiten. Solidaritat bedeutet
jedoch nicht ,Versorgung®, sondern
Bemiuhen um echte menschliche
Entwicklung, so dass es jedem



Menschen moglich wird, seine
Talente im Dienst der anderen zu
entfalten. Deshalb lehrt die Kirche
auch: ,Die Unternehmertatigkeit ist
in der Tat eine edle Berufung, die
darauf ausgerichtet ist, Wohlstand zu
erzeugen und die Welt fur alle zu
verbessern“ (Franziskus, Fratelli
tutti, 123).

Es gibt einen Unterschied zwischen
Solidaritat und Gerechtigkeit.
Gerechtigkeit verlangt, dem anderen
»,das Seine“ zu geben und es zu
respektieren, Solidaritat hingegen
fuhrt dazu, den anderen etwas zu
geben, das uns gehort — bewegt von
dem Interesse am Wohl der anderen,
das uns so wichtig ist wie das eigene.
,Die Liebe geht iiber die Gerechtigkeit
hinaus, denn lieben ist schenken,
dem anderen von dem geben,

was ,;mein‘ ist; aber sie ist nie ohne
die Gerechtigkeit, die mich dazu
bewegt, dem anderen das zu geben,
was ,sein‘ ist, das, was ihm aufgrund



seines Seins und seines Wirkens
zukommt“ (Caritas in veritate, 6).

Moglichkeiten zur Gestaltung der
Gesellschaft

Die erste Weise der Einflussnahme
auf die christliche Gestaltung der
Gesellschaft ist die Verbreitung der
Soziallehre der Kirche. Fur ihre
Kenntnis ist das Kompendiums der
Soziallehre der Kirche wichtig. ,Es ist
die spezifische Aufgabe der Laien,
die ja mitten in allen typisch
weltlichen Strukturen und
Lebensumstanden arbeiten, diese
zeitlichen Wirklichkeiten im Licht
der dogmatischen Grundsatze, die
das Lehramt dargelegt hat,
unmittelbar und entschieden zu
gestalten. Dabei sollen sie aber in
den konkreten Entscheidungen ihres
gesellschaftlichen, familidren,
politischen und kulturellen Lebens
mit der notwendigen personlichen



Autonomie handeln“ (hl. Josefmaria,
Gesprdche, 11).

Ein zweiter Aspekt ist die praktische
Anwendung dieser Lehre, bei der die
Unternehmer eine Hauptrolle
spielen. So sind etwa die Schaffung
von Arbeitspldtzen und die gerechte
Entlohnung wichtige sozialen Giiter.
Und immer ist die gut verrichtete
Arbeit und ein ausreichendes
Angebot an Glitern und Diensten ein
wirksamer Beitrag zum Gemeinwohl.
,Die Arbeit — jede Arbeit — zeugt von
der Wirde des Menschen und seiner
Herrschaft tiber die Schopfung. Sie
ist ein Feld, auf dem wir unsere
Personlichkeit entwickeln. Sie
verbindet uns mit den anderen
Menschen, sie schafft die Mittel zum
Unterhalt der eigenen Familie, sie
lasst uns mithelfen an der
Verbesserung der gesellschaftlichen
Bedingungen und am Fortschritt der
ganzen Menschheit“ (hl. Josefmaria,
Christus begegnen, 47).



Es gibt eine dritte Form des
Einflusses auf die Gestaltung der
Gesellschaft, die vom professionellen
und akademischen Bereich ausgeht.
Oft wird es notwendig sein, Probleme
zu bewaltigen, die sich bisher nicht
gestellt haben. Da miissen Glaubige,
die in den verschiedenen sozialen
Bereichen Experten sind (in
Wirtschaft, Politik,
Kommunikationsmedien, Erziehung
usw.), Losungen vorschlagen, die mit
der Sozialmoral im Einklang stehen.
Die Dokumente der kirchlichen
Soziallehre lassen nicht nur weiten
Raum fir einen Pluralismus der
Meinungen, sondern auch fir
technische Moglichkeiten des
Fortschritts. Unter Achtung der
verschiedenen Meinungen wird es
immer moglich, Uberlegungen
anzustellen, wie ,mehr fir die
anderen getan werden kann“, ohne
sich mit den eigenen Aufgaben und
Verantwortlichkeiten zu
entschuldigen.



Cristian Mendoza
Bibliografie

Pépstlicher Rat fur Gerechtigkeit und
Frieden, Kompendium der Soziallehre
der Kirche.

Cristian Mendoza

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-18-die-soziallehre-der-
kirche/ (22.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-18-die-soziallehre-der-kirche/

	Thema 18. Die Soziallehre der Kirche

