
opusdei.org

Thema 16. Die
hierarchische
Verfassung der
Kirche

Die Kirche ist eine strukturierte
Gesellschaft, innerhalb derer
einige die Sendung haben, die
anderen zu leiten. Der Beistand
des Heiligen Geistes, der die
ganze Kirche vor dem Irrtum
im Glauben bewahrt, wird auch
dem Lehramt zuteil, damit es
das Wort Gottes treu und
authentisch lehrt. Seit jeher hat
die Kirche nur getaufte Männer
zur Priesterweihe zugelassen,
weil sie sich an den Willen
Christi gebunden wusste, der



nur Männer als Apostel erwählt
hat.

14.07.2023

Die Kirche auf Erden ist zugleich
„communio“ und vom Heiligen Geist
durch das Wort Gottes, die
Sakramente und die Charismen
strukturierte Gesellschaft. Sie ist die
Gemeinschaft der Kinder Gottes, weil
alle getauft sind und sich vom selben
Brot nähren, das Christus ist. Sie ist
strukturierte Gesellschaft, weil unter
den Getauften feste Beziehungen
bestehen, vermöge derer einige die
Sendung haben, die anderen zu
leiten. Wie der Hirt für die Herde
sorgt und sie, dem biblischen Bild
entsprechend (vgl. Joh 10,11-18; Ps
23), auf gute Weideplätze führt, so
verlangt Christus dasselbe von den
Hirten, die er in der Kirche einsetzt
(Evangelii gaudium, Nr. 24: „So haben



die Evangelisierenden ,den Geruch
der Schafe‘, und diese hören auf ihre
Stimme“). Die Unterscheidung
zwischen Hirt und Herde und der
Einsatz des Hirten für die Herde
nach dem Vorbild Christi, der sein
Leben für die Schafe hingegeben hat,
sind biblische Bilder, die helfen
können, die Gleichzeitigkeit von
Gemeinschaft und gesellschaftlicher
Struktur in der Kirche zu verstehen.

Die Sakramente, die die Kirche
aufbauen, verleihen ihr auch die
Struktur, um sie auf Erden zum
universalen Heilssakrament zu
machen. Konkret handelt es sich um
die Sakramente der Taufe, der
Firmung und der Priesterweihe, die
die Gläubigen – auf verschiedene
Weisen – an der priesterlichen
Sendung Christi Anteil nehmen
lassen. Vom Wirken des Heiligen
Geistes in den Sakramenten und in
den Charismen kommen die drei
großen geschichtlichen Stände der



Kirche: die gläubigen Laien, die
geweihten Diener (die das Sakrament
der Weihe empfangen haben und die
Hierarchie der Kirche bilden:
Diakone, Priester und Bischöfe) und
die Ordensleute.

Dass die Kirche eine hierarchische
Struktur hat, bedeutet nicht, dass
einige mehr sind als die anderen.
Alle haben durch die Taufe die
Berufung empfangen, die Menschen
und die Welt zu Gott zu führen. Diese
Sendung kommt direkt von Gott, so
dass niemand die Erlaubnis anderer
benötigt, um sie zu vollziehen. Zu
diesem Vollzug ist freilich die Gnade
notwendig, denn ohne Christus
können wir nichts tun (vgl. Joh 15,5).
Deshalb ist es notwendig, dass einige
– die Hierarchie – Christus für die
anderen sakramental
vergegenwärtigen, damit alle die
Evangelisierungssendung
verwirklichen können. Der Dienst an
der Sendung aller ist der Grund für



die Existenz der Hierarchie. Die
Beziehung zwischen den Gläubigen
und der Hierarchie hat eine
missionarische Dynamik und ist
Fortsetzung der Sendung des Sohnes
in der Kraft des Heiligen Geistes.
Daher ist die kirchliche Hierarchie
nicht das Resultat historischer
Umstände, durch die eine Gruppe
sich gegenüber einer anderen
durchgesetzt und dieser ihren Willen
aufgezwungen hat.

Der Papst

Der Papst ist der Bischof von Rom
und Nachfolger des heiligen Petrus;
er ist das dauernde und sichtbare
Prinzip und Fundament der Einheit
der Kirche. Christus hat dem Petrus
den Auftrag erteilt, dem Kollegium
der Apostel vorzustehen und seine
Brüder im Glauben zu stärken (Lk
22,31-32). Alle Teilkirchen sind mit
der Kirche von Rom verbunden, und
alle Bischöfe, die diesen Kirchen



vorstehen, halten Gemeinschaft mit
dem Bischof von Rom, der ihnen in
der Liebe vorsteht. Seine Aufgabe ist
der Dienst an der Einheit des
Episkopats, und auf diese Weise dient
er der Einheit der Kirche. Deshalb ist
der Papst Haupt des Kollegiums der
Bischöfe und Hirt der ganzen Kirche,
über die er kraft göttlicher
Einsetzung die volle, höchste,
unmittelbare und universale Gewalt
besitzt. Diese Vollmacht des Papstes
hat eine innere Grenze, weil er in
und nicht über der Kirche Christi
steht. Daher ist er wie alle Christen
dem göttlichen Gesetz und dem
Naturgesetz unterworfen.

Der Herr hat versprochen, dass seine
Kirche immer den Glauben
bewahren wird (Mt 16,19), und er
garantiert diese Treue durch seine
Gegenwart kraft des Heiligen Geistes.
Diese Festigkeit im Glauben besitzt
die Kirche als Ganze (nicht jedes
einzelne Glied). Aus diesem Grund



irren die Gläubigen in ihrer
Gesamtheit nicht, wenn sie unter der
Leitung des lebendigen Lehramts der
Kirche unerschütterlich am Glauben
festhalten, denn sie werden vom
Heiligen Geist geführt, der in beiden
wirksam ist. Der Beistand des
Heiligen Geistes für die ganze Kirche,
damit sie im Glauben nicht irrt, ist
auch dem Lehramt gegeben, damit es
das Wort Gottes in der Kirche treu
und authentisch lehrt. In einigen
besonderen Fällen garantiert dieser
Beistand des Geistes, dass die
Aussagen des Lehramts keinen
Irrtum enthalten, weshalb man zu
sagen pflegt, dass das Lehramt dann
an der Unfehlbarkeit teilhat, die der
Herr seiner Kirche verheißen hat.
„Das Lehramt ist unfehlbar, wenn
der Papst kraft seiner Autorität als
oberster Hirte der Kirche oder das
Bischofskollegium in Gemeinschaft
mit dem Papst, vor allem auf einem
Ökumenischen Konzil, eine Lehre
über den Glauben oder die Sitten in



einem endgültigen Akt verkünden.
Das Lehramt ist auch unfehlbar,
wenn der Papst und die Bischöfe in
ihrem ordentlichen Lehramt
übereinstimmend eine Lehre als
endgültig vortragen. Solchen Lehren
muss jeder Gläubige im
Glaubensgehorsam
anhängen“ (Kompendium des
Katechismus der Katholischen Kirche,
185).

Die Überzeugung von der
Verantwortung, die die Sendung des
Papstes mit sich bringt, und von der
Autorität, die ihm zu ihrer
Verwirklichung zusteht, veranlasst
die Gläubigen zum intensiven
Bittgebet für ihn. Außerdem wird die
Einheit mit dem Papst einen
Katholiken dazu bestimmen, dass er
vermeidet, öffentlich negativ über
ihn zu sprechen oder das Vertrauen
auf ihn zu untergraben, auch wenn
er seine persönliche Ansicht in
einem konkreten Fall nicht teilt.



Sollte Letzteres vorkommen, wird
der Wunsch, sich ein rechtes Urteils
zu bilden, ihn in seinem Zweifel Rat
suchen zu lassen, er wird beten und
das Thema, das Schwierigkeiten
bereitet, eingehender studieren und
dabei versuchen, mit einer offenen
Geisteshaltung die Motive zu
verstehen, wofür Zeit und Geduld
nötig sein können. Wenn die
Diskrepanz weiter besteht, ist es
angebracht, Stillschweigen zu
wahren (vgl. Instruktion Donum
veritatis, Nr. 31) und zumindest
einen „religiösen Gehorsam des
Verstandes und des Willens“ (CIC,
752. Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, 892) seinen
Lehren entgegenzubringen.

Die Bischöfe, Nachfolger der
Apostel

Die Kirche ist apostolisch, weil
Christus sie auf die Apostel als die
auserwählten Zeugen seiner



Auferstehung und als Fundament
seiner Kirche gestellt hat; und weil
sie mit dem Beistand des Heiligen
Geistes den von den Aposteln
empfangenen Glaubensschatz treu
lehrt, bewahrt und vermittelt. Sie ist
apostolisch auch wegen ihrer
Struktur, denn sie wird bis zur
Wiederkunft Christi von den
Aposteln und ihren Nachfolgern, den
Bischöfen, in Gemeinschaft mit dem
Nachfolger Petri belehrt, geheiligt
und geleitet. Die apostolische
Sukzession ist die durch das
Sakrament der Weihe erfolgende
Übertragung der Sendung und
Vollmacht der Apostel auf ihre
Nachfolger, die Bischöfe. Diese
empfangen nicht alle Gaben, die Gott
den Aposteln geschenkt hat, sondern
nur jene, die diese erhalten haben,
um sie der Kirche weiterzugeben.
Dank dieser Sukzession verbleibt die
Kirche in der Gemeinschaft des
Glaubens und des Lebens mit ihrem
Ursprung, während sie die



Jahrhunderte hindurch ihr Apostolat
auf die Verbreitung des Reiches
Christi auf Erden ausrichtet (vgl. 
Katechismus, 861-862).

Das Bischofskollegium übt auch, in
Gemeinschaft mit dem Papst und nie
ohne diesen, die höchste und volle
Gewalt über die Kirche aus. Die
Bischöfe haben die Sendung
empfangen, als authentische Zeugen
des apostolischen Glaubens zu 
lehren; zu heiligen, indem sie die
Gnade Christi im Dienst des Wortes
und der Sakramente, besonders in
der Eucharistie, spenden; und das
Volk Gottes auf der Erde zu leiten
(vgl. Kompendium, 184, 186f).

Christus hat die kirchliche Hierarchie
mit der Sendung betraut, ihn durch
die Sakramente und durch die 
amtliche Verkündigung des Wortes
Gottes kraft des von ihm
empfangenen Auftrags für alle
Gläubigen zu vergegenwärtigen. Die



Mitglieder der Hierarchie haben
auch den Auftrag, das Volk Gottes zu
leiten (Mt 28,18-20). Die Hierarchie
besteht aus den geweihten Dienern:
Bischöfe, Priester und Diakone. Das
kirchliche Amt hat eine kollegiale
Dimension, das heißt dass die Einheit
der Mitglieder der Hierarchie im
Dienst der Gemeinschaft der
Gläubigen steht. Jeder Bischof übt
seinen Dienst aus als Glied des
Bischofskollegiums (das dem
Kollegium der Apostel nachfolgt) und
in Gemeinschaft mit seinem Haupt,
dem Papst, und nimmt mit ihm und
den anderen Bischöfen an der Sorge
für die Gesamtkirche teil. Wenn ihm
außerdem eine Teilkirche anvertraut
worden ist, so leitet er sie im Namen
Christi mit der Autorität, die er
empfangen hat, und zwar mit
ordentlicher, eigener und
unmittelbarer Vollmacht, in
Gemeinschaft mit der ganzen Kirche
und unter dem Heiligen Vater. Das
Amt hat auch persönlichen



Charakter, weil jeder Einzelne vor
Christus verantwortlich ist, der ihn
persönlich berufen und ihm durch
das Sakrament der Weihe seine
Sendung anvertraut hat.

Die Teilnahme der Priester am
Dienst der Bischöfe

Das Dienstamt in der Kirche ist ein
einziges, weil das apostolische Amt
ein einziges ist; aber durch göttliche
Einsetzung gibt es eine Teilhabe
daran in drei Stufen: Episkopat,
Presbyterat und Diakonat. Die
Einheit des Dienstes kommt in der
inneren Beziehung zwischen den
drei aufeinanderfolgenden Stufen
zum Ausdruck. In der Tat handelt es
sich nicht um drei Klassen oder
Arten von Dienern, sondern um
Stufen desselben und einzigen
Dienstamtes, um ein einziges
Weihesakrament. Wer das
Bischofsamt empfangen hat, hört
nicht auf, auch Priester und Diakon



zu sein; und wer die Priesterweihe
empfangen hat, hört nicht auf, auch
Diakon zu sein. Außerdem hat dieses
Sakrament einen Bezug zur
kirchlichen Einheit. Es ist ein Amt
der Einheit, weil er zu Gunsten der
Gemeinschaft ausgeübt wird und
weil es als Dienstgemeinschaft derer
strukturiert ist, die das Sakrament in
der jeweiligen Weihestufe
empfangen haben.

Beim Vollzug seiner Sendung in der
Teilkirche stützt sich der Bischof auf
die inkardinierten Priester, die seine
hauptsächlichen und unersetzlichen
Mitarbeiter sind. Die Priester sind
mit demselben Amtspriestertum
ausgestattet, das der Bischof in Fülle
besitzt. Sie empfangen es im
Weihesakrament durch die
Auflegung der Hände des Bischofs
und das Weihegebet. Von da an
gehören sie dem Presbyterium an,
einem festen Kollegium, das von
allen Priestern gebildet wird, die mit



dem Bischof dieselbe pastorale
Sendung zu Gunsten des Volkes
Gottes teilen.

Wenn daher der Bischof die Priester
seine Verantwortung mittragen lässt,
tut er nicht etwas, das möglich oder
angebracht ist; es handelt sich
vielmehr um eine notwendige Folge
der Tatsache, dass sie an derselben
Sendung teilhaben, die ihm als Haupt
zukommt und die dem Sakrament
der Weihe entspringt. Die Priester
sind die direktesten Helfer des
Bischofs bei der pastoralen
Betreuung des ihm anvertrauten
Volks Gottes. Sie machen die Sorge
des Bischofs an einem bestimmten
Ort gegenwärtig, verkünden das
Wort Gottes und feiern die
Sakramente, besonders die
Eucharistie.

Warum nur Männer zum
Priestertum zugelassen werden



Seit jeher hat die Kirche nur
getauften Männern die Priesterweihe
gespendet. In der Väterzeit gab es
einige Sekten, die sich für das
Priestertum der Frau einsetzten; sie
wurden jedoch schon vom heiligen
Irenäus, vom heiligen Epiphanius
und von Tertullian verurteilt. Nur
Männer zum Priestertum zu berufen,
ist eine Praxis der Kirche, die sich im
Laufe der zweitauend Jahre ihres
Bestehens nicht geändert hat.
Außerdem kennt man keine
gegenteilige Lehrauffassung der
Hirten, obwohl die christliche
Mission nicht selten in einem
religiösen Umfeld erfolgte, das
weibliche Priester kannte.

Der wesentliche Grund für diese
Haltung liegt in der Offenbarung. Die
Kirche sah sich immer an den Willen
Christi gebunden, der nur Männer
als Apostel ausgewählt hat. Er hätte
für dieses Apostelkollegium das
erhabenste Geschöpf erwählen



können, seine heilige Mutter, tat es
aber nicht. Und er hätte auch unter
den Frauen, die ihn während seines
öffentlichen Lebens begleiteten,
einige wählen können, die treuer
und stärker waren als so mancher
Apostel, tat es aber nicht. Die Apostel
zählten ihrerseits mit der Mitarbeit
von Männern und Frauen, fühlten
sich aber, wenn es um die Wahl von
Nachfolgern in der pastoralen
Sendung ging, dem Willen des Herrn
verpflichtet, und haben dazu immer
nur Männer bestimmt. Man könnte
das als eine Folge der jüdischen
Mentalität betrachten; es zeigt sich
jedoch, dass Christus im Umgang mit
Frauen – er schätzte sie sehr und
lehrte die gleiche Würde von Mann
und Frau – sich nicht von kulturellen
Kriterien bestimmen ließ.
Tatsächlich widersprach sein
Verhalten dem, was unter den
damaligen Juden üblich war; und das
gleiche gilt von den Aposteln, die in



dieser Hinsicht ihrem Meister
folgten.

Zu verschiedenen Zeiten hat man die
Möglichkeit der Zulassung von
Frauen zum Priestertum erwogen.
Der Gedanke gewinnt an Aktualität
in kulturellen Situationen, in denen
man der Rolle der Frau in der
Gesellschaft und in der Familie
legitimerweise mehr Gewicht geben
möchte. Dieses Bestreben ist Frucht
eines vertieften Verständnisses der
Botschaft des Evangeliums, das die
gleiche Würde aller Menschen
verkündet. Andererseits wird dabei
nicht bedacht, dass die sakramentale
Gestalt der Kirche mit ihrer
hierarchischen Struktur keine rein
menschliche Organisationsform
darstellt. Man meint, dass die
Christen, wenn sie den Vollzug ihrer
Sendung gestalten, sich von den
kulturellen Gegebenheiten
inspirieren lassen und jetzt Frauen
in diese Struktur inkorporieren



sollten. So würden sie die
Hochachtung der Frau, die schon im
Neuen Testament zutage tritt, besser
zur Geltung kommen lassen; und das
wäre für die Mission nützlich, weil es
der Mentalität des modernen
Menschen mehr entspricht.

Gewiss gibt es Dinge in der
Organisationsgestalt der Kirche, die
aus den gesellschaftlichen Formen
übernommen wurden, die die
Menschen entwickelt haben; aber es
gibt andere, die von Christus gewählt
und gewollt sind. Erstere sind
Ergebnis der menschlichen
Kreativität, die Gott antworten will;
letztere sind von Gott selbst gegeben.
Die einen können je nach
Nützlichkeit für die Sendung
geändert werden; bei den anderen
kommen wesentliche Änderungen
nicht in Frage, weil sie einem
positiven Willen Christi entsprechen.
Im Laufe der Geschichte
unterscheidet die Kirche, welche zur



ersten und welche zur zweiten
Gruppe gehören. Manchmal ist die
Unterscheidung nicht einfach,
verlangt Geduld, Studium, Erwägung
des Wortes Gottes und eine offene
Bereitschaft für seinen Plan. Der
heilige Paul VI. und der heilige
Johannes Paul II. haben nach der
Untersuchung der Frage festgestellt,
dass die Kirche nicht die Vollmacht
besitzt, Frauen zum Amtspriestertum
zuzulassen. 1994 hat der heilige
Papst Johannes Paul II. bekräftigt,
dass es sich dabei um eine endgültige
Lehre der Kirche handelt, die nicht
geändert werden kann (vgl. hl.
Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Ordinatio sacerdotalis,
22.5.1994, Nr. 4). Mit dem Verweis
darauf, dass die Hirten, verstreut
über die ganze Welt, im Laufe der
Jahrhunderte in ihren jeweiligen
Kirchen immer so gelehrt haben, hat
die Kongregation für die
Glaubenslehre bald darauf bestätigt,
dass es sich um eine Lehre handle,



die jene Unfehlbarkeit besitzt, mit
der Gott seine Kirche in ihrem
ordentlichen und universalen
Lehramt ausgestattet hat.

Miguel de Salis

Grundlegende Bibliografie

Katechismus der Katholischen Kirche,
871-896.

Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, 177-187, 333.

Miguel de Salis

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-16-die-hierarchische-

verfassung-der-kirche/ (18.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/thema-16-die-hierarchische-verfassung-der-kirche/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-16-die-hierarchische-verfassung-der-kirche/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-16-die-hierarchische-verfassung-der-kirche/

	Thema 16. Die hierarchische Verfassung der Kirche

