opusdei.org

Thema 10. Die Suinde
und die
Barmherzigkeit
Gottes

Der Verlust des
Sundenbewusstseins hat zu
einem Verlust des Wissens um
die Erlosungsbediurftigkeit
gefiuhrt, und damit zu einer
Gottvergessenheit durch
Gleichgtultigkeit. Dennoch ist
der Triumph Christi Ausdruck
seines Erbarmens mit den
Menschen und zeigt ,,dass die
Liebe starker ist als die Sunde*.
Erbarmen ist das Grundgesetz
im Herzen jedes Menschen,
wenn er auf seinen Bruder



schaut, dem er auf dem Weg
des Lebens begegnet.

20.07.2023

Das Geheimnis der Barmherzigkeit

Ein Blick auf unsere Zivilisation
bietet ein Panorama, das neben
grofsen Errungenschaften auch
Schatten und Unsicherheiten
aufweist, die nicht nur oberflachlich
sind. Denn ,in Wahrheit hdngen die
Storungen des Gleichgewichts, an
denen die moderne Welt leidet, mit
jener tiefer liegenden Storung des
Gleichgewichts zusammen, die im
Herzen des Menschen ihren
Ursprung hat“ (II. Vatikanisches
Konzil, Gaudium et spes, 10).

Der Mensch als Geschopf ist
zahlreichen Begrenzungen
unterworfen. Wenn er sieht, dass es



unmoglich ist, eine Antwort auf das
Bose, das Leid und die
Ungerechtigkeit zu finden, dann
steigt in ihm oft nicht eine Bitte zum
erbarmungsreichen Gott empor,
sondern eine von der Emporung
getragene Anklage. Die Erfahrung
des Bosen und des Leids
srechtfertigt“ dann, dass er sich von
Gott abwendet und seine
barmherzige Giite ignoriert. Einige
sehen im Leid dann sogar eine
gottliche Bestrafung des Stinders und
entstellen dadurch das Erbarmen
Gottes noch mehr.

So kommt es zu einem circulus
vitiosus. Der heilige Johannes Paul II.
spricht vom Drama, ,,das der heutige
Mensch erlebt: die Verfinsterung des
Sinnes fiir Gott und den

Menschen“ (Evangelium vitae, 21).
Gott scheint keine Bedeutung mehr
zu haben, weil er unsere Probleme
nicht 16sen kann. Einerseits sehen
wir nicht klar, dass wir iiberhaupt



eine Erlosung brauchen, und
andererseits scheint die von der
Kirche Jesu Christi angebotene
Erlosung die Sache nicht zu treffen.

Konsequenz dieser ,,Gottesfinsternis“
ist die kollektive Weigerung, das
Erbarmen Gottes anzurufen und um
Verzeihung zu bitten. Der Verlust des
Stiindenbewusstseins lasst die eigene
Erlosungsbedurftigkeit nicht mehr
wahrnehmen, und die
Gleichgultigkeit fiihrt schliefdlich
dazu, dass man Gott vergisst.

Je mehr nun das menschliche
Bewusstsein der Sdkularisierung
verfallt und die Bedeutung des
Wortes Barmherzigkeit verblasst,
desto mehr empfindet die Kirche das
Recht und den gebieterischen
Auftrag, den barmherzigen Gott zu
verkinden. Das Geheimnis des
christlichen Glaubens scheint in
diesem Wort seine Synthese zu
finden. Der Evangelisierungsauftrag



lautet: den gekreuzigten,
gestorbenen und auferstandenen
Christus laut zu verkiinden, in dem
sich die volle und wirkliche
Befreiung vom Bosen, von Stinde und
Tod verwirklicht.'

Jesus Christus ist das barmherzige
Angesicht des Vaters. ,,Es ist, als ob
Christus habe offenbaren wollen,
dass die Grenze, die Gott dem Bosen
gesetzt hat, dessen Ursache und
Opfer der Mensch ist, letztlich die
Gottliche Barmherzigkeit ist“ (HL.
Johannes Paul II., Erinnerung und
Identitdit).

Der Triumph Christi ist Ausdruck
seines Erbarmens mit den Menschen.
Das heifst, ,die Liebe ist starker als
die Sunde*, ,starker als der Tod und
alles Ubel*’. Die Welt kann angesichts
von Krieg und Gewalt nur den
Frieden finden, wenn sie das
Erbarmen anruft: ,Jesus, ich
vertraue auf Dich“ (HIl. Faustina



Kowalska, Tagebuch, Nr. 47, 309, 327,
949).

Angesichts der Evidenz des Bosen in
der Welt ist es nicht leicht, eine
Antwort zu finden. Vielleicht ist das
so, weil das Bose weniger ein
Problem als ein Mysterium ist. Ein
Mysterium, das uns personlich
betrifft. Ein Geheimnis, das nicht auf
theoretischem Weg geklart wird,
sondern nur durch das konkrete
existentielle Verhalten.

Wir haben es immer notig, das
Geheimnis des Erbarmens zu
betrachten: den Zusammenhang
zwischen Leiden, Ungerechtigkeit
und Sunde, zwischen Mensch und
Gott. Denn, wie Papst Franziskus
betont (Vgl. Misericordiae vultus, 2),
ist Erbarmen das dem Herzen jedes
Menschen innewohnende
Grundgesetz, wenn er auf den
Bruder schaut, der ihm auf dem Weg
des Lebens begegnet. Barmherzigkeit



ist das Wort, welches das Geheimnis
der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
offenbart. Barmherzigkeit ist der
letzte und erhabenste Akt, mit dem
Gott auf uns zukommt. Darum ist die
Barmherzigkeit der Weg, der Gott
und den Menschen verbindet.

Im Leben der Kirche ist die
Barmherzigkeit standig prasent.
Aber es gibt Momente, in denen wir
aufgerufen sind, uns besonders
intensiv auf die Barmherzigkeit zu
besinnen.

Von der Barmherzigkeit her
versteht man die Siunde

,»,Gott ist unendlich gut, und alle seine
Werke sind gut. Niemand entgeht
jedoch der Erfahrung des Leides, der
natiirlichen Ubel — die mit den
Grenzen der Geschopfe gegeben zu
sein scheinen —, und vor allem kann
niemand dem Problem des sittlich
Schlechten

ausweichen“ (Katechismus, 385). ,,In



der Geschichte des Menschen ist die
Sunde gegenwaértig. Man wirde
vergeblich versuchen, sie nicht
wahrzunehmen oder diese dunkle
Wirklichkeit mit anderen Namen zu
versehen“ (Katechismus, 386). Aber
woher kommen das Ubel und
insbesondere die Stinde?

Um diese Frage zu beantworten,
missen wir uns auf das Geheimnis
Gottes besinnen, denn die Stinde ist
nur von Gott her und angesichts des
Erbarmens Jesu Christi zu verstehen.
»Die geheime Macht der
Gesetzwidrigkeit (2 Thess 2,7)
enthullt sich ndmlich nur im Licht
des Geheimnisses des Glaubens (1 Tim
3,16). Die in Christus geschehene
Offenbarung der gottlichen Liebe
zeigt zugleich die Macht der Sunde
und die UbergroRe der Gnade (vgl.
ROm 5,20). Wenn wir uns der Frage
nach dem Ursprung des Bosen
stellen, mussen wir also den Blick
unseres Glaubens auf den richten,



der allein dessen Besieger ist (vgl. Lk
11,21-22; Joh 16,11; 1 Joh

3,8)“ (Katechismus, 385). Wie Pascal
in seinen Gedanken tiber die Religion
sagt, ist eine Erkenntnis Gottes ohne
die Erkenntnis unserer
Erlosungsbedurftigkeit triigerisch,
wie auch die Einsicht in unser Elend
trigerisch ist ohne das Wissen um
den Erloser.’

Erst aus der Sicht der tiefen Bindung
des Menschen an Gott kann man
verstehen, dass Stinde ein
Missbrauch der Freiheit ist, die Gott
den geschaffenen Personen gegeben
hat, damit sie ihn und damit sie
einander lieben konnen (vgl.
Katechismus, Nr. 386).

Um die Wirklichkeit der Siinde
aufzuhellen, spricht die gottliche
Offenbarung besonders von der
Stuinde des Anfangs. Aber der
Ausgangspunkt fir ihr Verstandnis



ist die von Jesus offenbarte Botschaft
von der gottlichen Barmherzigkeit.

Die Erbsiinde: eine wesentliche
Glaubenswahrheit

,Die Lehre von der Erbstinde [oder
Ursiinde] ist gewissermafden

die ,Kehrseite‘ der frohen Botschaft,
dass Jesus der Retter aller Menschen
ist, dass alle des Heils bediirfen und
dass das Heil dank Christus allen
angeboten wird“ (Katechismus, 389).

,Der Bericht vom Stindenfall (Gen 3)
verwendet eine bildhafte Sprache,
beschreibt jedoch ein Urereignis, das
zu Beginn der Geschichte des
Menschen stattgefunden hat. Die
Offenbarung gibt uns die
Glaubensgewissheit, dass die ganze
Menschheitsgeschichte durch die
Ursunde gekennzeichnet ist, die
unsere Stammeltern freiwillig
begangen haben (vgl. Konzil von
Trient: DS 1513; Pius XII, Humani
generis, DS 3897; Paul VI., Ansprache


https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950_humani-generis_sp.html

vom 11. Juli 1966)“ (Katechismus,
390).

,Hinter der Entscheidung unserer
Stammeltern zum Ungehorsam steht
eine verfihrerische widergottliche
Stimme (vgl. Gen 3,1-5), die sie aus
Neid in den Tod fallen 1&sst (vgl.
Weish 2,24). Die Schrift und die
Uberlieferung der Kirche erblicken
in diesem Wesen einen gefallenen
Engel, der Satan oder Teufel genannt
wird (vgl. Joh 8,44; Offb 12,9). Die
Kirche lehrt, dass er zuerst ein von
Gott erschaffener guter Engel

war“ (Katechismus, 391).

,vom Teufel versucht, liefs der
Mensch in seinem Herzen das
Vertrauen zu seinem Schopfer
sterben (vgl. Gen3,1-11),
missbrauchte seine Freiheit und
gehorchte dem Gebot Gottes nicht.
Darin bestand die erste Stinde des
Menschen (vgl. Rom 5,19). Danach
wird jede Sunde Ungehorsam gegen



Gott und Mangel an Vertrauen auf
seine Gute sein“ (Katechismus, 397).

,Die Schrift zeigt die
verhangnisvollen Folgen dieses
ersten Ungehorsams. Adam und Eva
verlieren sogleich die Gnade der
ursprunglichen Heiligkeit (vgl. Rom
3,23). Sie furchten sich vor Gott (vgl.
Gen 3,9-10), von dem sie sich das
Zerrbild eines Gottes gemacht haben,
der auf seine Vorrechte eifersiichtig
bedacht ist (vgl. Gen

3,5)“ (Katechismus, 399).

Als Folge zeigt sich: ,,Die Harmonie,
die sie der urspringlichen
Gerechtigkeit verdankten, ist
zerstort; die Herrschaft der geistigen
Fahigkeiten der Seele tiber den
Korper ist gebrochen (vgl. Gen 3,7);
die Einheit zwischen Mann und Frau
ist Spannungen unterworfen (vgl.
Gen 3,11-13); ihre Beziehungen sind
gezeichnet durch Begierde und



Herrschsucht (vgl. Gen
3,16)“ (Katechismus, 400).

,2Auch die Harmonie mit der
Schopfung ist zerbrochen: die
sichtbare Schopfung ist dem
Menschen fremd und feindlich
geworden (vgl. Gen 3,17.19). Wegen
des Menschen ist die Schopfung der
Knechtschaft der Verganglichkeit
unterworfen (Rom 8,21). SchliefSlich
wird es zu der Folge kommen, die fir
den Fall des Ungehorsams
ausdrucklich vorhergesagt worden
war (vgl. Gen 2,17): der Mensch wird
zum Erdboden zuriickkehren, von dem
er genommen ist (Gen 3,19). Der Tod
hdlt Einzug in die
Menschheitsgeschichte (vgl. Rom
5,12)“ (Katechismus, 400).

,Seit dieser ersten Sunde
uberschwemmt eine wahre
Stindenflut die Welt: Kain ermordet
seinen Bruder Abel (vgl. Gen 4,3-15);
infolge der Stiinde werden die



Menschen ganz allgemein verdorben
(vgl. Gen 6,5.12; Rom 1,18-32); in der
Geschichte Israels dufSert sich die
Stinde oft — vor allem als Untreue
gegeniuber dem Gott des Bundes und
als Ubertretung des mosaischen
Gesetzes; und selbst nach der
Erlosung durch Christus siindigen
auch die Christen auf vielerlei
Weisen (vgl. 1 Kor 1-6; Offb

2-3)“ (Katechismus, 401).

Folgen der Ursuinde fiir die
Menschheit

Die menschliche Existenz macht die
Stuinde in unserem Leben evident,
lasst aber auch erkennen, dass die
Suinde nicht daher kommt, dass wir
von Natur aus schlecht sind. Sie
erweist sich namlich als eine Folge
der freien Entscheidung fiir das Bose.
Das sittlich Schlechte gehort
demnach nicht zur Struktur des
Menschen, es resultiert nicht aus
seiner Sozialnatur oder seiner



Stofflichkeit und kommt natiirlich
auch nicht von Gott oder von einem
unabwendbaren Schicksal. Der
christliche Realismus konfrontiert
den Menschen mit seiner
Eigenverantwortlichkeit: Aufgrund
seiner Freiheit kann er das Bose tun,
und er ist selbst dafiir verantwortlich
(vgl. Katechismus, 387).

»Was uns aus der Offenbarung
bekannt ist, steht mit der Erfahrung
in Einklang: der Mensch erfahrt sich,
wenn er in sein Herz schaut, auch
zum Bosen geneigt und verstrickt in
vielfiltige Ubel, die nicht von seinem
guten Schopfer herkommen konnen.
Oft weigert er sich, Gott als seinen
Ursprung anzuerkennen; er
durchbricht dadurch auch die
geschuldete Ausrichtung auf sein
letztes Ziel, zugleich aber auch seine
ganze Ordnung hinsichtlich seiner
selbst wie hinsichtlich der anderen
Menschen und der ganzen
Schopfung® (Gaudium et Spes, 13,1).



Im Lauf der Geschichte hat die
Kirche das Dogma der Erbstinde
formuliert, das sowohl einem
uberzogenen Optimismus und als
auch einem existentiellen
Pessimismus entgegensteht (vgl.
Katechismus, 406). Pelagius
behauptete, der Mensch kdnne aus
eigener Kraft das Gute tun und die
Gnade sei blof$ eine dufdere Hilfe.
Damit unterschitzte er in ihrer
Bedeutung sowohl die Sinde Adams
als auch die durch Christus bewirkte
Erlosung, weil er sie auf das
schlechte bzw. gute Beispiel
reduzierte. Dagegen hat das Konzil
von Karthago (418) im Anschluss an
Augustinus die absolute Prioritit der
Gnade gelehrt, weil der Mensch
durch die Stiinde zu Schaden
gekommen ist (vgl. DH 223.227; vgl.
auch II. Konzil von Orange, 529: DH
371-372). Luther wiederum hatte
behauptet hatte, der Mensch sei
durch die Stinde im Wesen
korrumpiert, seine Freiheit sei



verloren gegangen und sein
gesamtes Tun sei sundig. Das Konzil
von Trient (1546) betonte dem
gegenuber, die ontologische Relevanz
der Taufe, durch die die Erbschuld
getilgt wird, auch wenn die sich aus
ihr ergebenden Folgen bleiben,
darunter die Konkupiszenz, die man
jedoch nicht — wie Luther es getan
hat — mit der Sunde selbst
gleichsetzen darf. Der Mensch ist in
seinen Handlungen frei und kann,
von der Gnade gesttitzt, durch gute
Werke Verdienste erwerben (vgl. DH
1511-1515).

Im Grunde geht es bei der Position
Luthers sowie bei einigen jiingeren
Interpretationen von Gen 3 um das
rechte Verstandnis des Verhaltnisses
1) von Natur und Geschichte, 2) von
psychologisch-existentieller und
ontologischer Ebene und 3) von
Individualitat und Kollektivitat.



1) Auch, wenn es in der Genesis
einige mythologische Elemente gibt
(wobei ,,Mythos“ hier im besten Sinn
gemeint ist, ndmlich als Wort und
Erzdhlung von den Urspriingen, auf
die sich die spatere Geschichte
stuitzt), ware es ein Irrtum, den
Bericht vom Suindenfall als
symbolische Erklarung fiir eine
ursprungliche Sindhaftigkeit des
Menschen zu interpretieren. Eine
solche Interpretation macht aus
einem historischen Geschehen etwas
in der Natur Gelegenes, mystifiziert
es und lasst es als unvermeidbar
erscheinen. Eine solche Auffassung
wirde dazu fuhren, dass sich der
Sunder ,,von Natur aus“ als solcher
betrachtet, was zu einer
Abschwéachung oder gar Beseitigung
der personlichen Verantwortung die
fir Stinde fithren wiirde, weil der
Mensch dann nicht vermeiden kann,
wozu er sich spontan gedrangt fiihlt.
Richtig ist vielmehr, dass die
Stundhaftigkeit zur



Menschheitsgeschichte gehort und
nicht zur ursprunglichen Natur des
Menschen.

2) Da nach der Taufe einige
Stindenfolgen verbleiben, kann der
Christ eine starke Neigung zum
Bdsen verspiren, sich im Tiefsten als
Stnder empfinden, wie das im Leben
der Heiligen vorkommt. Trotzdem ist
diese existentielle Perspektive weder
die einzige noch die wichtigste, da
die Taufe die Erbstinde wirklich tilgt
und uns zu Kindern Gottes macht
(vgl. Katechismus, 405). Ontologisch
ist der in der Gnade stehende Christ
vor Gott gerecht. Luther hat die
existentielle Perspektive radikalisiert
und alle Gegebenheiten von ihr her
verstanden, so dass ihm ontologisch
alles von der Stinde her befleckt
erscheint.

3) Der dritte Punkt betrifft die
Ubertragung der Ursiinde: ,.ein
Geheimnis, das wir nicht vollig



verstehen konnen“ (Katechismus,
404). Die Bibel lehrt, dass unsere
Stammeltern diese Stinde der ganzen
Menschheit tibertragen haben. Die
folgenden Kapitel der Genesis (vgl.
Gen 4-11; Katechismus, 401)
berichten von der zunehmenden
Verderbnis des
Menschengeschlechts. Paulus sieht
eine Parallele zwischen Adam und
Christus: Denn wie durch den
Ungehorsam des einen Menschen die
vielen zu Stindern gemacht worden
sind, so werden auch durch den
Gehorsam des einen die vielen zu
Gerechten gemacht werden (ROm
5,19). Diese Parallele hilft, das Wort
adamdh — meist als kollektiver
Singular aufgefasst — korrekt zu
verstehen: So wie Christus ein
einziger und zugleich Haupt der
Kirche ist, so ist Adam ein einziger
und zugleich Haupt der ganzen
Menschheit.* »,Wegen dieser ,Einheit
des Menschengeschlechtes‘ sind alle
Menschen in die Siinde Adams



verstrickt, so wie alle in die
Gerechtigkeit Christi einbezogen
sind“ (Katechismus, 404).

Die Kirche versteht die Ursiinde der
Stammeltern und die von der
Menschheit ererbte Stinde in
analoger Weise. Adam und Eva
begehen eine personliche Sunde,
»aber diese Stinde trifft die
Menschennatur [...]. Sie ist eine
Stunde, die durch Fortpflanzung an
die ganze Menschheit weitergegeben
wird, namlich durch die Weitergabe
einer menschlichen Natur, die der
ursprunglichen Heiligkeit und
Gerechtigkeit ermangelt. Deswegen
ist die Erbsiinde ,Stinde‘ in einem
ubertragenen Sinn. Sie ist eine
Siuinde, die man ,miterhalten‘, nicht
aber begangen hat, ein Zustand,
keine Tat“ (Katechismus, 404).
»,Obwohl ,einem jeden eigen‘, hat die
Erbsiinde bei keinem Nachkommen
Adams den Charakter einer



personlichen Schuld® (Katechismus,
405).°

Manche finden es schwierig, die Idee
einer ererbten Stinde zu akzeptieren,
® besonders wenn sie eine
individualistische Auffassung von
Person und Freiheit haben. Was habe
ich mit der Siinde Adams zu tun?
Warum muss ich die Folgen der
Stinden anderer tragen? Diese
Fragen zeigen, dass es am Sinn fir
die reale Solidaritat mangelt, die
unter allen Menschen besteht,
insofern sie Gottes Geschopfe sind. In
diesem Mangel kann man
paradoxerweise einen Hinweis
gerade auf die Stinde sehen, die auf
jeden ubergegangen ist und so auch
die Einsicht in die zwischen allen
Menschen bestehende Bruderlichkeit
verdunkelt.

Angesichts der bedauerlichen
Stiindenfolgen und ihrer universellen
Verbreitung kann man sich fragen:



Aber warum hat Gott den ersten
Menschen nicht daran gehindert, zu
stindigen? Der heilige Leo der Grofe
antwortet: ,Wertvoller ist das, was
uns durch die unbeschreibliche
Gnade des Herrn zuteilwurde, als
was wir durch des Teufels Neid
verloren haben“ (serm. 73,4). Und
der heilige Thomas von Aquin: ,Auch
nach der Sunde blieb die Moglichkeit
einer Hoherfithrung der Natur. Gott
lasst ja das Bose nur zu, um etwas
Besseres daraus entspringen zu
lassen: Wo jedoch die Siinde mdchtig
wurde, ist die Gnade iibergrofs
geworden (Rom 5,20). Darum wird
bei der Weihe der Osterkerze
gesungen: ,O glickliche Schuld, die
einen solchen grofden Erldser zu
haben verdient hat!‘ (Summa
Theologiae, 111, 1, 3, ad

3)“ (Katechismus, 412).

Das Leben als Kampf



Dieser Blick auf die Siinde von der
Warte der Erlosung durch Christus
aus zeigt ein realistisches Bild der
Situation des Menschen und seines
Wirkens in der Welt. Der Christ muss
sich sowohl seiner Grofse als Kind
Gottes als auch seines Zustands als
Stuinder bewusst sein. Dieser
Realismus

a) verhindert sowohl einen naiven
Optimismus als auch einen
verzweifelten Pessimismus und ,,gibt
einen klaren Blick dafiir, wie es um
den Menschen und sein Handeln in
der Welt steht [...]. Zu Uiibersehen,
dass der Mensch eine verwundete,
zum Bosen geneigte Natur hat, fihrt
zu schlimmen Irrtiimern im Bereich
der Erziehung, der Politik, des
gesellschaftlichen Handelns und der
Sittlichkeit®“ (Katechismus, 407);

b) schenkt ein gelassenes Vertrauen
zum Schopfergott, dem
barmherzigen Vater, der sein



Geschopf nicht fallen 1asst, immer
verzeiht und alles zum Guten fihrt.
»,Sag immer wieder: omnia in bonum,
alles, was da geschieht — ,alles, was
mir geschieht‘ —, ist zu meinem
Besten. Darum lautet die richtige
Schlufdfolgerung: das, was dir so
mubhselig erscheint, als segensreiche
Realitat anzunehmen“ (HI.
Josefmaria, Die Spur des Samanns,
127; vgl. Rom 8,28);

c) erweckt eine Haltung tiefer Demut,
die dazu fiihrt, die eigenen Stiinden
anzuerkennen, ohne sich daruber zu
wundern, und fir sie Schmerz zu
empfinden, weil sie Beleidigung
Gottes sind, und nicht so sehr weil sie
eine personliche Schwache
darstellen;

d) hilft zu unterscheiden zwischen
dem, was auf der menschlichen
Natur als solcher beruht, von dem,
was auf die Verwundung durch die
Stinde zuruckzufiihren ist. Nach dem



Suindenfall ist nicht alles, was wir
spontan empfinden, auch gut. Das
Menschenleben hat daher den
Charakter eines Kampfes. Man muss
darum ringen, sich als Mensch und
Christ zu betragen (vgl. Katechismus,
409). ,Die kirchliche Uberlieferung
hat die Christen stets als milites
Christi, als Streiter Christi
bezeichnet, die anderen den inneren
Frieden bringen, wahrend sie selbst
unablassig gegen die eigenen bosen
Neigungen ankdmpfen“ (HI.
Josefmaria, Christus begegnen, 74).
Der Christ, der sich bemiiht, die
Sunde zu meiden, verliert nichts von
dem, was das Leben gut und schon
macht. Gegen die Idee, dass man das
Bose tun muss, um die Erfahrung
seiner autonomen Freiheit zu
machen, weil ein Leben ohne Stinde
letztlich langweilig sei, erhebt sich
die Gestalt der unbefleckt
empfangenen Jungfrau Maria, die
mit ihrem ganz Gott geweihten
Leben zeigt, dass dieses keineswegs



von Uberdruss gekennzeichnet ist,
sondern sich in ein Abenteuer voll
Licht und unzahligen
Uberraschungen verwandelt.’

Die Zartlichkeit Gottes: Sunde,
Erlosung, Erbarmen

Gegen die Realitat der Stinde stellt
sich das gewaltige Erbarmen Gottes.
Jesus Christus ist das Bild dieses
Erbarmens (Ich bin nicht gekommen,
um Gerechte, sondern Siinder zur
Umkehr zu rufen: Lk 5,32). Wir
erkennen das aus seiner Haltung
gegenuber den Sundern: Zachaus,
der Gelahmte, die Ehebrecherin, die
Samariterin, Maria Magdalena, der
gute Schacher, Petrus und viele
andere.

Besonders deutlich sichtbar wird das
in den Gleichnissen tiber die
Barmherzigkeit (etwa dem vom
verlorenen Sohn), die die Lehre des
Alten Testaments uiber Gott in ihrer
Fille entfalten: ein barmherziger und



gnadiger Gott, langmiitig und reich an
Huld und Treue (Ex 34, 6). Darauf
beziehen sich auch immer wieder die
Psalmen: Du aber, Herr, bist ein
barmherziger und gnadiger Gott,
langsam zum Zorn und reich an Huld
und Treue (Ps 86, 15); Der Herr ist
barmherzig und gnadig, langmiitig
und reich an Huld (Ps 103, 8); Gnddig
ist der Herr und gerecht, unser Gott
erbarmt sich (Ps 116, 5); Der Herr ist
gnadig und barmherzig, langmiitig
und reich an Huld (Ps 145, 8).

In der Passion Jesu trifft die ganze
Bosheit der Welt auf die
unermessliche Reinheit des Sohnes
Gottes.® Fiir gewohnlich befleckt und
verdirbt das Unreine durch seine
Beriihrung das Reine; hier aber ist es
umgekehrt: In dem Augenblick, in
dem die Welt mit all ihrer
Ungerechtigkeit und ihren
Grausamkeiten mit der
unermesslichen Reinheit in
Bertihrung kommt, wird in dieser



Bertiihrung der Schmutz der Welt
wahrhaft absorbiert, annulliert und
durch die unendliche Liebe
umgewandelt.

Es gibt in der Welt das Bose und die
Ungerechtigkeit, die das Bild Gottes
beschmutzen, und sie tun das durch
unsere Schuld. Man kann das nicht
ignorieren, man muss es beseitigen.
Es ist aber nicht so, dass ein
grausamer Gott von uns Unmagliches
verlangt. Das genaue Gegenteil ist
der Fall: Gott selbst bietet sich als Ort
der Versohnung an, und sein Sohn
nimmt das Leiden auf sich. Gott
selbst fiihrt die Gabe seiner
unendlichen Reinheit in die Welt ein.
Gott selbst , trinkt den Kelch“ all des
Schrecklichen und setzt so durch das
Uberma# seiner Liebe das Recht
wieder ein. Durch das Leiden
wandelt er die Dunkelheit.

Jesus schreit wahrend seiner Passion
aus allen Kraften zum Vater. ,In



diesem Schrei des
menschgewordenen Wortes liegt
alles Elend der Menschen aller
Zeiten, von Sunde und Tod
geknechtet, und jede Bitte und
Furbitte der Heilsgeschichte. Der
Vater nimmt sie alle an und erhort
sie in einer Weise, die uber alle
menschliche Hoffnung hinausgeht,
durch die Auferweckung seines
Sohnes“ (Katechismus der
Katholischen Kirche, 2606). Dieses
Leiden fasst alles Elend, die Stinde
und den Tod der Menschen, alle Ubel
der Geschichte zusammen, indem es
sie uberwindet, erlost und rettet.

Das Kreuz ist das letzte Wort der
Liebe Christi an uns. Aber es ist nicht
das letzte Wort des Gottes des Neuen
Bundes. Dieses letzte Wort wird in
der Morgenfrihe des Sonntags
gesprochen: ,Er ist

auferstanden!“ (Vgl. hl. Johannes
Paul II., Dives in Misericordia, 7). Gott
lasst seinen Sohn Jesus Christus



auferstehen, und in Christus schenkt
er uns fur immer christliches Leben.

Pablo Marti del Moral - Santiago Sanz
Bibliografie

— Katechismus der Katholischen
Kirche, 374-421.

— HI. Johannes Paul I1., Ich glaube an
Gott Vater. Katechese tiber das Credo

.

— Papst Franziskus, Misericordiae
vultus, 11.4.2015.

1 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Redemptoris missio, 44.

2 Diese Ausdriicke finden sich
wiederholt bei hl. Johannes Paul II.,
Dives in Misericordia.



3 B. Pascal, Gedanken iiber die
Religion, Nr. 556 (nach der Ausgabe
Brunschvicg) bzw. Nr. 449 (nach
Lafuma).

4 Das ist der Hauptgrund, warum die
Kirche die Erzdahlung vom Stindenfall
immer aus der Sicht des
Monogenismus (Abstammung des
Menschengeschlechts von einem
einzigen Paar) betrachtet hat. Dem
steht die Hypothese des
Polygenismus entgegen, die einige
Jahre lang als wissenschaftlich (und
sogar exegetisch) relevant betrachtet
wurde, wahrend man in der
Wissenschaft heute einer
biologischen Abstammung von
einem einzigen Paar
(Monophyletismus) mehr
Plausibilitat einrdumt. Aus der Sicht
des Glaubens ware der Polygenismus
problematisch, da dieser mit der
Offenbarung tiber die Erbstiinde
nicht vereinbar scheint (vgl. Pius XII.,
Humani Generis, DH 3897). Das ist



allerdings eine Frage, iiber die noch
geforscht und nachgedacht werden
kann.

5 In diesem Sinn hat man traditionell
zwischen der verursachenden
L,<ursunde“ (peccatum originale
originans), als der von den
Stammeltern begangenen
personlichen Stinde, und der
verursachten ,Erbstinde® (peccatum
originale originatum) unterschieden,
als dem sundigen Zustand, in dem
deren Nachkommen geboren
werden.

6 Vgl. hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 24.9.1986, 1.

7 Vgl. Benedikt XVI., Homilie,
8.12.2005.

8 Dieser Kommentar uber die
Reinheit Christi und die
Verschmutzung durch die Stinde
findet sich bei Benedikt XVI., Jesus
von Nazaret, Band 2, S. 255 f.



Pablo Marti del Moral - Santiago
Sanz

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/thema-10-die-sunde-und-die-
barmherzigkeit-gottes/ (04.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/thema-10-die-sunde-und-die-barmherzigkeit-gottes/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-10-die-sunde-und-die-barmherzigkeit-gottes/
https://opusdei.org/de-ch/article/thema-10-die-sunde-und-die-barmherzigkeit-gottes/

	Thema 10. Die Sünde und die Barmherzigkeit Gottes

