
opusdei.org

Schmerz als
Erfahrung

Obwohl der Schmerz im Leben
eine der gewöhnlichsten
Erfahrungen ist, werden wir
immer wieder durch ihn
überrascht und müssen lernen,
uns den dadurch entstehenden
neuen Umständen anzupassen.

07.09.2020

Niemand kann sich als
„Schmerzexperte“ betrachten.
Schmerz hat immer seine Eigenart: je
nach der Weise, wie er sich zeigt,
nach seinen Ursachen und bezüglich



der verschiedenen Reaktionen, die er
auslöst. Oft sind wir mit schwerem
Leiden konfrontiert, aus Motiven
oder Gründen, die wir niemals
erwartet hätten.

Der Heilige Vater Johannes Paul II
schreibt: „Menschliches Leid bewirkt
Mitleid, ruft auch Achtung hervor;
auf seine Weise flößt es aber auch 
Furcht ein“. In ihm verbirgt sich die
Größe eines spezifischen
Mysteriums. „Der Mensch in seinem
Leiden bleibt ein unberührbares
Geheimnis“1.

Die hervorstechendste Besonderheit
menschlichen Leidens ist es,
existentielle Fragen aufzuwerfen. „In
jedem einzelnen Leiden, das der
Mensch erfährt, und zugleich an der
Wurzel der gesamten Welt der
Leiden taucht unvermeidlich die
Frage auf: Warum? Es ist eine Frage
nach der Ursache und dem Grund,
eine Frage nach dem Zweck (wozu?)



und letztlich immer eine Frage nach
dem Sinn“2.

Wenn man an die Suche nach dem
Sinn des Schmerzes herangeht, fragt
sich der Mensch nach dem Sinn
seines Daseins und versucht das
Ausmaß und die Bedeutung seiner
eigenen Freiheit auszuloten: „Kann
ich den Schmerz zurückweisen?
Kann ich vielleicht dem Schmerz
gegenüber Distanz gewinnen oder
ihn ausschalten? Der Schmerz macht
die Vergänglichkeit des Lebens
deutlich“3.

Diese menschliche Erfahrung treibt
uns dazu, die Hilfe anderer zu
suchen und auch unsererseits Hilfe
anzubieten. Schmerzerfahrung lehrt
uns, anderen Menschen mehr
Beachtung zu schenken4. Beim
Schmerz zeigt sich der Unterschied
zwischen einer reifen und
ausgeglichenen Persönlichkeit, die
fähig ist, sich Hindernissen und



schwierigen Situationen zu stellen,
und einem Menschen, der sich von
seinen eigenen Emotionen und
Gefühlen treiben und fesseln lässt.

Die Wechselwirkung
zwischen Schmerz und Liebe

Vergiss nicht, dass der Schmerz
Prüfstein der Liebe ist.5. Diese
klare, tiefschürfende Feststellung des
heiligen Josefmaria Escrivá bezieht
sich auf die unterschiedlichen
Reaktionsmöglichkeiten auf
Schmerz.

Zwischen der Art, wie ein Mensch
Schmerzen lebt und seiner Art zu
lieben besteht eine Beziehung. Denn
man akzeptiert Schmerzen nur,
wenn man erfasst, dass deren Sinn in
der Liebe liegt. Nur dann kann man
dazu gelangen auszurufen: Gesegnet
sei der Schmerz. – Geliebt sei der
Schmerz. – Geheiligt sei der



Schmerz ... Verherrlicht sei der
Schmerz!6.

In den Schriften des heiligen
Josefmaria erscheint das Geheimnis
des Schmerzes immer wieder als
Prüfstein. Er wandelt sich in eine
Gelegenheit zur Begegnung von
Angesicht zu Angesicht mit Gott, der
Mensch geworden ist, um uns zu
lehren, wie man als Mensch leben
soll.

Als Jesus Christus beschlossen hat
Mensch zu werden, wollte er alles
menschenmögliche Leid erfahren,
um uns zu zeigen, dass die Liebe jede
Art von Schmerz überwinden kann.
An einer Stelle im Weg sagt der
heilige Josefmaria: Der Apostel gibt
uns ein ganzes Programm an die
Hand, um die Schule des Leidens
erfolgreich zu durchlaufen: »spe
gaudentes«, fröhlich in der
Hoffnung, »in tribulatione
patientes«, geduldig in der



Drangsal, »orationi constantes«,
beharrlich im Gebet7.

Im Schmerz treffen die Freude in der
Hoffnung und die Notwendigkeit des
Gebets zusammen. Christen
akzeptieren den Schmerz angesichts
der Hoffnung künftigen Glücks. Sie
sind sich ihrer Begrenztheit voll
bewusst und vertrauen auf die Hilfe,
die im Gebet von Gott erfleht wird.

Es handelt sich hier weder um die
Überzeugung, dass man selbst
imstande sei, die Schwierigkeiten aus
eigener Kraft zu überwinden, noch
um die Einstellung eines Pessimisten,
der meint, dass das Leiden die letzte
und unvermeidbare Station am
Lebensweg sei, vielmehr: Wenn dir
klar ist, dass diese körperlichen
und seelischen Schmerzen
Läuterung und Verdienst
bedeuten, dann segne sie8.

Das Leid ist wie eine Wegkreuzung,
wie eine Zwischenstation, es ist



niemals endgültiges Ende. Das Gebet
wird so zu einem wichtigen Moment,
an dem das Leiden seinen Sinn findet
und sich mit der Gnade Gottes zu
Frohsinn wandelt9.

Der läuternde Effekt des Gebetes
wird Wirklichkeit, denn wann immer
der Mensch betet, erfährt er Gottes
Erbarmen, teilt mit Ihm seine Sorgen
und Probleme und erhält zugleich
ein nahezu fühlbares Zeichen seiner
Liebe: Mein Gott, lehre mich lieben!
- Mein Gott, lehre mich beten! 10.

Die Beziehung zwischen Schmerz
und Liebe ist sehr eng. Alle, die
lieben und sich im Feuer des
Schmerzes formen, finden zur
Freude11. „Die Liebe ist auch die
reichste Quelle für die Antwort auf
die Frage nach dem Sinn des
Leidens“12.Der heilige Josefmaria
pflegte zu sagen: Ich will, dass du
auf der Erde glücklich bist. – Das
wirst du aber nie, wenn du nicht



die Angst vor dem Schmerz
verlierst. Denn solange wir
‚unterwegs’ sind, liegt unser Glück
gerade im Schmerz13. Das ist eine
wirklich treffende Behauptung, die
den Weg zum Glück aufzeigt, zum
endgültigen Ziel des Menschen.

Aber zweifellos gibt es auf diesem
Weg Zeiten, in denen die Erfahrung
von Leid das Leben eines Menschen
bestimmt. Dabei geht es nicht mehr
darum, den Schmerz anzunehmen
oder abzulehnen, sondern darum, zu
lernen, dass das Leiden Teil unserer
Existenz ist, wie ein Stück des
göttlichen Planes für jeden von uns.

„Das Leiden ist auch ein Aufruf, die
sittliche Größe des Menschen, seine 
geistige Reife zu bezeugen“14.
Glücklicherweise kann der Mensch
durch seine Freiheit und
Vernünftigkeit schmerzhafte
Ereignisse erfolgreich bestehen.



Damit das gelingt, muss er ein
höheres Maß an persönlicher Reife
erreichen. Das erzielt man aber
weder durch Passivität, noch kann
man es je als endgültig erreicht
betrachten. Dazu ist es erforderlich,
alle geistigen Fähigkeiten
einzusetzen und eine geeignete
Haltung anzunehmen. „Die
Leidensfähigkeit (...) muss sich der
Mensch erst erwerben“, wie Viktor
Frankl sagt, was einen wichtigen
Schritt im inneren Wachstum und
auch „ein(en) Akt der
Selbstgestaltung“15 darstellt.

Die heute weitgehende Unfähigkeit,
sich dem physischen oder geistigen
Schmerz und Leid zu stellen, kommt
aus dem Fehlen einer
„Leidenskultur“. Zunächst sind es die
Eltern, die sich scheuen, ihren
Kindern Opfer abzuverlangen. Die
Folge davon ist, dass sie versucht
sind, deren Wünschen immer
sogleich zu entsprechen. Sie denken,



dass die Zeit zu leiden später oder
vielleicht gar nicht für sie kommt.

Es ist kaum zu erwarten, dass ein
Mensch ein unvorhergesehenes
Auftreten von massivem Schmerz
überwinden kann, wenn er vorher
keinerlei derartige Erfahrung
gemacht hat. Solche Personen neigen
mehr dazu, Nervenkrisen und
Depressionen zu erleiden16.

Der heilige Josefmaria hat in seiner
eigenen Familie viele leidvolle
Erfahrungen durchgemacht und
dadurch eine Reife erworben, die
andere erst nach vielen Jahren
erlangen. Sein Lebenslauf ist
beispielhaft: er war selbst in seiner
Kindheit todkrank, musste sich mit
dem Tod von dreien seiner
Schwestern auseinandersetzen,
erlebte das durch eine
Wirtschaftskrise hervorgerufene
Leiden seines Vaters und sah sich
gezwungen in eine andere Stadt zu



ziehen, was eine völlige Änderung
des Lebensstils zur Folge hatte.

Später hat er auch im Seminar viel
Leid erfahren, Schmerzen, die ihn zu
vielen Stunden Gebet vor dem
Allerheiligsten gebracht hatten,
wodurch er geistliche Reife erlangte.
Die vielfachen inneren und äußeren
Prüfungen, die ihm der Herr sandte,
erforderten ein hohes Maß an
Opfergeist. Dann kamen die
Verfolgungen während der
Gründung und des Aufbaus des Opus
Dei. Dazu litt er auch noch an
Diabetes, einer Krankheit, die ihm
jahrelang immer wieder
Erschöpfungszustände verursachte.

Man könnte fast sagen: Ihm blieb
nichts erspart. Der heilige Josefmaria
zeigte angesichts seiner eigenen
Erfahrung immer Verständnis für
Leid und Schmerzen anderer, nicht
nur aus bloß theoretischem Wissen.
Mutig stellte er sich dem Leiden aus



dem Glauben und mit großer
menschlicher und übernatürlicher
Geduld.

Die Kranken sind ein Schatz

„Die Zeugen des Kreuzes und der
Auferstehung Christi haben der
Kirche und der Menschheit ein
besonderes Evangelium vom Leiden
überliefert. Der Erlöser selbst hat
dieses Evangelium zuerst mit seinem
eigenen Leiden geschrieben, das er
aus Liebe auf sich genommen hat,
damit der Mensch ‚nicht zugrunde
geht, sondern das ewige Leben hat’.
Dieses Leiden ist zusammen mit dem
lebendigen Wort seiner
Unterweisung zu einer reichen
Quelle für alle jene geworden, die in
der ersten Generation seiner Jünger
und Bekenner und dann in den
Generationen der nachfolgenden
Jahrhunderte an den Leiden Jesu
teilgenommen haben“17.



Der Heilige Vater Johannes Paul II ist
der Auffassung, dass jene die leiden
bevorzugte Protagonisten des
Evangeliums vom Leiden sind, das
Jesus Christus selbst mit seinem
eigenen Leid zu schreiben begann.
Jeder leidende Mensch ist mit seinem
eigenen, persönlichen Leid Träger
dieses Evangeliums. Es handelt sich
um ein lebendiges Evangelium, das
immer wieder neu geschrieben wird,
und uns wirklich befähigt, in jedem
einzelnen Leidenden Gott selbst zu
erkennen.

In seiner Prophezeiung über das
Endgericht sagt uns unser Herr:
„Dann wird der König denen zu
seiner Rechten sagen: Kommt her,
die ihr von meinem Vater gesegnet
seid, empfangt das Reich als Erbe,
das seit der Erschaffung der Welt für
euch bestimmt ist. Denn (...) ich war
krank und ihr habt mich besucht (...):
Herr, (...) wann haben wir dich krank
(...) gesehen und sind zu dir



gekommen? Darauf wird der König
ihnen antworten: Amen, ich sage
euch: Was ihr für einen meiner
geringsten Brüder getan habt, das
habt ihr mir getan“18.

Der heilige Josefmaria hat im
Bewusstsein, dass die Kranken mit
Christus zu identifizieren sind,
immer versucht, den in seiner Nähe
befindlichen Personen eine
besondere Zuneigung zu den
Kranken nahezubringen. Er hat
ständig wiederholt, dass er Gott und
die anderen mit dem gleichen
Herzen liebt. Er verstand es, die
anderen durch Gott zu lieben und die
haben ihn ihrerseits näher zu Gott
gebracht.

Die Kranken hatten einen
besonderen Platz im Herzen des
heiligen Josefmaria, da er in jedem
von ihnen das Bild des leidenden
Christus sah. Darum zog ihn jeder



von ihnen auf geheimnisvolle und
starke Weise zur Miterlösung hin.

Im Gebet betrachtete er sich selbst
als einen der Apostel und wünschte
dafür zu sühnen, dass er angesichts
des Kreuzes die Flucht ergriff. Als
Buße für jene Untreue, die das
Leiden Jesu so sehr vermehrt hat,
wünschte er, dass man die Kranken
so zärtlich lieben soll, wie eine
Mutter ihren Sohn liebhat, und dass
man sie nie allein lassen soll.

Wenn einer meiner Söhne krank ist
sage ich denen, die ihn zu pflegen
haben immer: Meine Kinder,
diesem Geschöpf soll nicht in den
Sinn kommen, dass seine Mutter
fern ist. Damit will ich aufzeigen,
dass wir in solchen Augenblicken
für diesen meinen Sohn, euren
Bruder, wie eine Mutter sein
sollen, und ihn so pflegen, wie das
seine Mutter getan hätte. Und an
anderer Stelle: Obwohl wir arm



sind, dürfen wir nie bei der Pflege
unserer kranken Brüder sparen.
Wenn nötig, dann würden wir für
sie ein Stückchen Himmel stehlen
und der Herr würde uns das
verzeihen19.

Kind. – Kranker. – Seid ihr nicht
versucht, diese Worte ganz in
großen Buchstaben zu schreiben?
Für einen in Ihn verliebten
Menschen sind die Kinder und die
Kranken wirklich Er20. Er pflegte zu
sagen: Die Kranken sind ein Schatz,
denn, wenn man die Aszese lächelnd
lebt – was der heilige Josefmaria so
sehr schätzte -, dann kann der
Kranke sein Leiden in Gebet
verwandeln.

Auch für andere wird das zu einem
Schatz, denn bei der Pflege
praktizieren sie die Tugend der Liebe
und bereichern sich dabei selbst, so
dass die geleistete Pflege zum Besten
wird, das sie anbieten können.



Krankheit ist auch ein Schatz für die
Kirche, denn jeder Kranke hat Anteil
an der Passion unseres gekreuzigten
Herrn21.

Wenn sich für einen Schwerkranken
der Augenblick des persönlichen
Treffens mit Gott nähert, dann
nähert er sich diesem Zeitpunkt auf
besondere Art. Dieses
Zusammentreffen hat einen
tiefgreifenden Reinigungseffekt und
gleichzeitig bewirkt es Frieden.

„Der stirbt. Da ist nichts mehr zu
machen“ (...). - Es war vor Jahren,
in einem Madrider Krankenhaus.
Nach der Beichte reichte der
Priester dem Kranken das Kruzifix
zum Kusse. Doch der, ein Zigeuner,
rief immer wieder – und er ließ
sich nicht beschwichtigen – „Mit so
einem verdreckten Mund darf ich
den Herrn nicht küssen!“ „Aber du
wirst ihn ja gleich umarmen und
küssen, im Himmel!“ – Hast du je



eine erschütterndere und zugleich
herzlichere Art gesehen, Reue zu
zeigen?22

Diese Episode aus dem Leben des
Gründers ist ein ideales Resümee
seiner Haltung angesichts von Tod
und Leiden. Die Reinigungswirkung
des Leidens jenes Zigeuners erreicht
eine grenzenlose Dimension und
zusammen mit der Gnade des
Bußsakraments verliert der Tod
seinen Schrecken. Er wandelt sich
vielmehr in eine Gelegenheit, die der
Glaube jedes Menschen erwartet:
Gott nicht als Richter von Angesicht
zu Angesicht sehen zu können,
sondern als liebevollen Vater, der
uns umarmen möchte.

Kontakt mit dem Schmerz im
Rahmen des Berufes

Es ist nicht leicht, Tag für Tag mit der
Lage von Leidenden konfrontiert zu
sein und gleichzeitig das Interesse an



ihren Problemen und ihrer Trauer
wachzuhalten. Bei diesen
Gegebenheiten besteht die Gefahr,
dass der Umgang mit dem Leid zur
Routine wird und man auf
unpersönliche Art behandelt, um so
vermeintlich den Alltag für das
medizinische Personal in fälschlicher
Weise zu erleichtern.

Es gibt sehr kompetente
Krankenschwestern, die der Schmerz
kaum noch berührt. Statt den
Patienten in seiner Gesamtheit von
Bedürfnissen als Mensch zu
betrachten, konzentrieren sie ihre
Sorge darauf, den klinischen
Erfordernissen der Person zu
entsprechen.

Auch die Ärzte sind oft der Gefahr
ausgesetzt, die Patienten bloß
pragmatisch zu betrachten und ihre
Aufmerksamkeit auf Diagnose und
therapeutische Möglichkeiten zu
beschränken.



Abgesehen von den Kontakten mit
den Kranken bei der Besprechung
der Diagnose und der Festlegung der
Therapie, bekommen die Patienten
die Ärzte nicht zu Gesicht, weil diese
von administrativen Aufgaben,
Kursen, Besprechungen mit Kollegen
oder Konferenzen in Anspruch
genommen sind.

Die an einen Traumatologen
gerichteten Worte des Gründers des
Opus Dei sind bezeichnend. Der Arzt
fragte, wie man in seinem Beruf die
Routine vermeiden könne: Lebe die
Gegenwart Gottes, so wie du das
ohnehin schon tust. Gestern habe
ich einen Kranken besucht, den ich
mit väterlichem Herzen sehr liebe.
Ich verstehe, welch großartige
seelsorgliche Arbeit ihr Ärzte
leistet. Aber sei nicht stolz darauf,
denn eine priesterliche Seele hat
jeder Mensch. Dieses Priestertum
muss man ausüben! Wenn du dir
die Hände wäschst, wenn man dir



den weißen Schurz anlegt, wenn
du die Handschuhe anziehst,
denke an Gott und denke an das
königliche Priestertum, von dem
der heilige Petrus spricht. Dann
wirst du die Routine vermeiden:
Dann wirst du nicht nur dem
Körper, sondern auch der Seele
Gutes tun23.

Die Arbeit von Ärzten und
Krankenschwestern ist eine
ununterbrochene und unantastbare
Verwirklichung dessen, was unser
Herr während seines Lebens auf
Erden getan hat. Das zeigen seine
Wunder: Blinde sehen, Stumme
sprechen, Taube hören und Lahme
gehen. Er heilte Epileptiker und
Aussätzige und erweckte sogar Tote.

Wenn ein Arzt das Evangelium liest,
kann ihm nicht entgehen, welch
tiefes Mitleid Jesus empfand, wenn
Er sich Kranken näherte, wie Er die
Initiative ergriff, um sie zu treffen



und wie Er immer auf ihre Bitten
einging. Der Herr stellte allerdings
eine Bedingung: Glauben,
menschlichen und übernatürlichen
Glauben an Ihn.

Als nach dem Bericht des
Evangeliums ein Vater fragt, warum
die Apostel seinen Sohn nicht heilen
konnten, antwortet Jesus, dass das
wegen ihres mangelnden Glaubens
so war24. Zurzeit vergessen die Ärzte
oft auf die grundlegende
Notwendigkeit, zu ihren Patienten
ein wirkliches Vertrauensverhältnis
aufzubauen. Diese neigen nun dazu,
mehr auf die Medikamente zu
zählen, als dem zu vertrauen, der
ihnen diese verschreibt. Die
unzweckmäßige Bürokratisierung
der ärztlichen Praxis kann allerdings
das Vertrauensverhältnis in der
Beziehung von Arzt und Patient
zerstören und auf bloßen Austausch
von Informationen und Ausstellung
von Rezepten reduziert sein. An die



Stelle der zwischenmenschlichen
Verständigung tritt die Statistik.

Der heilige Josefmaria Escrivá
erinnerte die Ärzte an die einmaligen
Möglichkeiten, die sich aus der
persönlichen Beziehung zu den
Patienten ergeben und ermutigte sie,
in ihrer Arbeit die Routine zu
meiden. Er drängte sie, ihr Herz mit
dem Herzen Gottes in Einklang zu
bringen. Dabei handelte es sich nicht
um Sentimentalität, sondern um die
feste Überzeugung, dass man den
Beruf des Arztes nicht wie jeden
beliebigen anderen ausüben kann,
auch nicht aus bloßem
wissenschaftlichen Interesse.

Als ihn einmal einige
Krankenschwestern fragten, wie sie
in ihrer Arbeit besser werden
könnten, antwortete er: Wir
brauchen viele christliche
Krankenschwestern. Denn eure
Arbeit ist priesterlich, viel mehr



als die der Ärzte. Ich habe ‚viel
mehr’ gesagt, denn ihr habt den
taktvollen Umgang (...) mit dem
Patienten und seid immer in seiner
Nähe. (...). Krankenschwester zu
sein, ist, glaube ich, eine besondere
christliche Berufung. Zur
Vervollkommnung dieser Berufung
ist eine gute Fachausbildung
erforderlich und außerdem
braucht es sehr viel Feingefühl25.

Bei einer anderen Gelegenheit führte
er diesen Gedanken noch mehr aus: 
Gott segne euch! Denkt, dass euer
Einsatz der heiligen Familie in
Nazareth gilt und dass der Kranke
Christus ist (...) oder die
Gottesmutter. Behandelt sie mit
Liebe, Sorgfalt und Feingefühl. Es
soll ihnen an nichts fehlen; vor
allem nicht an spiritueller
Begleitung (...). Ich bete für euch,
denn ich bedenke, wie viel Gutes
und wie viel Schlechtes ihr machen
könnt. Zu einer (in geistlichen



Dingen) gebildeten Person kann
man in klaren Worten (...) über
ihren Zustand sprechen. Wenn das
aber nicht der Fall ist, müsst ihr
jede Gelegenheit wahrnehmen, um
ihnen zum Empfang des
Bußsakraments und der
Kommunion zu verhelfen (...).
Irgendwann kommt der
Augenblick, wo der kranke Mensch
wünscht, dass man ihm sagt, dass
er in den Himmel kommt. Ich
kenne selbst einige sehr schöne
Beispiele26.

Der heilige Josefmaria wies des
Öfteren eindringlich auf die
priesterliche Dimension dieser
Arbeit hin: Es beeindruckt mich
immer wieder, wenn man mir
etwas sagt, was viele von euch
durchgemacht haben. Den Ärzten
bleibt nichts anderes übrig, als
das zu tun, was ein Beichtvater
macht, aber auf der sachlichen,
materiellen Ebene. Hier dürfen



sich die Ärzte nicht nur um den
physischen Zustand ihrer
Patienten sorgen, sondern auch
um den der Seelen27.

Das berufliche Prestige als
eine Art der Verherrlichung
Gottes

Der Gründer des Opus Dei wusste,
wie man die allgemeine Berufung
zur Heiligkeit im medizinischen
Bereich anwenden kann. Um in der
Arbeit die Heiligkeit zu suchen, muss
man diese perfekt und mit
beruflicher Kompetenz ausführen. 
Dem, der gelehrt sein kann,
verzeihen wir nicht, wenn er es
nicht ist.28.Heiligkeit: ein Mosaik
aus unzähligen Steinchen
großzügiger Hingabe.- Unsere
Aufgabe mit Beständigkeit bis zum
letzten erfüllen, und das Tag für
Tag mit Beständigkeit, darin
besteht der Heroismus, der von
uns bei der Arbeit verlangt wird.



Einen anderen Weg, heilig zu
werden, gibt es für uns nicht29.

Der heilige Josefmaria bezog sich
auch häufig auf das Erfordernis, dass
der Arzt eine priesterliche Seele
haben soll. Du begreifst immer
mehr, sagst du, was "priesterliche
Seele" bedeutet... Sei mir wegen
meiner Antwort nicht böse:
Deinem Handeln nach zu urteilen,
begreifst du es nur in der Theorie.
Denn jeden Tag ergeht es dir
gleich: bei der abendlichen
Gewissenserforschung lauter gute
Wünsche und Vorsätze; aber bei
deiner Arbeit, morgens und
nachmittags, lauter Einwände und
Ausreden. - Lebst du so das
"heilige Priestertum, um geistige
Opfergaben darzubringen, die
Gott durch Jesus Christus
wohlgefällig sind?“30.

Er verstand auch den
Zusammenhang zwischen Heiligkeit



und intellektuellen Interessen: Wenn
es dir zukommt, Gott mit deinem
Verstand zu dienen, ist Studieren
für dich eine ernste
Verpflichtung31. Und: Lege ein
übernatürliches Motiv in deine
alltägliche Berufsarbeit, und du
hast deine Arbeit geheiligt32.

Und wiederum wandte sich der
heilige Josefmaria an die Ärzte und
sagte: „Macht es Ihm (Christus) nach;
auf diese Weise werdet ihr Tag für
Tag mehr geläutert, christlicher;
nicht nur gelehrter als sogar ein
Experte, sondern vielmehr wie einer
der Jünger Christi“33.

Der heilige Josefmaria empfahl den
Krankenschwestern und Ärzten, ihre
Arbeit mit der eines Priesters zu
vergleichen. Er bezeichnete deren
Arbeit als heilige Sendung, weil sie
den Leidenden so nahe sind, die
Abbild Christi am Kreuz sind. Ihre
Zuneigung und Achtsamkeit



erinnern an die in seinem irdischen
Leben gezeigte mitfühlende Liebe
Jesu zu den Kranken.

Aus diesen Gründen bezog sich der
heilige Josefmaria deutlich auf die
Notwendigkeit, die Berufung zum
Arzt und zur Krankenschwester mit
einer wahrhaft professionellen
Haltung zu leben, mit
wissenschaftlicher Sachkenntnis, mit
der liebevollen Sorge einer Mutter
und mit menschlicher und
übernatürlicher Hoffnung.

Krankheit zu verstehen ist äußerst
schwierig, wenn man ihre Last nicht
wenigstens ein Mal im eigenen
Leben durchgemacht hat, wenn man
nicht solche Augenblicke erlebt hat,
in denen man versucht ist in Zorn
oder Ablehnung zu verfallen.

Der heilige Josefmaria konnte so klar
und liebevoll über Leiden und
Schmerz sprechen, weil er es in
seinem eigenen Leben erfahren hat.



Gerade deshalb konnte er Leiden
und Schmerz begegnen, weil er an
die Liebe Gottes glaubte. Sein
Gottvertrauen war wie das Vertrauen
eines Kleinkindes zu seinem Vater.
Er vermittelte diese Haltung deutlich
in seiner Predigt und sein Handeln
war ebenso klar wie seine Worte.
Wer immer sich an den heiligen
Josefmaria wendet, um ihm Schmerz
und Trauer anzuvertrauen, wird
lernen, Gott sein Leid anzuvertrauen.

Dieser Artikel von P. Binetti wurde
ursprünglich im Jahr 2002 publiziert.

1 Johannes Paul II, Ap. Schr. Salvifici
doloris, 11.2.1984, Nr. 4.

2 Ebd. Nr. 9.

3 C.S. Lewis, Diario di un dolore,
Milano 1990, S. 40; Vgl. Ders., Über



den Schmerz, München 1978, S. 20ff
und S. 93.

4 Vgl. Im Feuer der Schmiede, Nr. 987.

5 Der Weg, Nr. 439.

6 Der Weg, Nr. 208.

7 Der Weg, Nr. 209.

8 Der Weg, Nr. 219.

9 Vgl. Salvifici doloris, Nr. 18.

10 Im Feuer der Schmiede, Nr. 66.

11 Vgl. Im Feuer der Schmiede, Nr.
816.

12 Salvifici doloris, Nr. 13.

13 Der Weg, Nr. 217.

14 Salvifici doloris, Nr. 22.

15 Viktor Frankl, Der leidende
Mensch (Kapitel Homo patiens), 4.
Aufl., Bern 2018, S. 203.



16 Vgl. Ebd., S. 23 und 150 („innere
Reifungskrise“).

17 Salvifici doloris, Nr. 25.

18 Mt 25,34-41.

19 G. Herranz in En memoria de
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer,
S. 164. (Aus: „Ohne Furcht vor dem
Leben und ohne Furcht vor dem
Tod“. An Ärzte und Kranke gerichtete
Worte von Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer y Albas“, S. 133).

20 Der Weg, Nr. 419.

21 Vgl. P. Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Barcelona 1994, S. 235.

22 Der Kreuzweg, III, 3.

23 Vgl. G. Herranz, aus Memoria ...,
cit., S. 158-159.

24 Vgl. Mt 17,14-20.



25 G. Herranz, aus Memoria ..., cit., S.
159.

26 Ebd. S. 161.

27 Ebd. S. 159.

28 Der Weg, Nr. 332.

29 Die Spur des Sämanns, Nr. 529.

30 Die Spur des Sämanns, Nr. 499.

31 Der Weg, Nr. 336.

32 Der Weg, Nr. 359.

33 G. Herranz, aus Memoria ..., cit., S.
160.

P. Binetti

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/schmerz-als-erfahrung/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/schmerz-als-erfahrung/
https://opusdei.org/de-ch/article/schmerz-als-erfahrung/

	Schmerz als Erfahrung
	Die Wechselwirkung zwischen Schmerz und Liebe
	Die Kranken sind ein Schatz
	Kontakt mit dem Schmerz im Rahmen des Berufes
	Das berufliche Prestige als eine Art der Verherrlichung Gottes


