
opusdei.org

Scheffczyck:
Heiligung der Arbeit

Leo Kardinal Scheffczyck über
Josefmaria Escrivá

27.01.2002

Menschliches Tun ist auf Erfolg
ausgerichtet. Das Wirken im
Apostolat stand für ihn als Priester
immer auch unter dem Zeichen der
Gnade.

Für die charakteristische
Einheitsauffassung von Natur und
Gnade im geistlichen Werk des
Gründers des Opus Dei lässt sich ein



Gedanke anführen, der
schlechterdings originalen Charakter
besitzt und gleichsam das Sondergut
seiner Spiritualität ist. Er liegt in der
theologischen Bedeutung der das
ganze Werk durchstimmenden
Arbeit und ihrer Beziehung zur
Heiligkeit. Der Versuch, in der
menschlichen Arbeit ein Medium
und eine Vermittlungsinstanz für die
Gnade zu entdecken, darf im Sinne
Escrivás an der im
Schöpfungsbericht angelegten
Einbeziehung der Arbeit in die
Gottebenbildlichkeit des Menschen
ansetzen. „Die berufliche Arbeit ...
gibt Zeugnis von der Würde des
Menschen als Geschöpf Gottes. Sie ist
Mittel zur Entfaltung der eigenen
Persönlichkeit, Band, das uns mit den
Mitmenschen verbindet, Grundlage
unserer materiellen Existenz; ein
Beitrag zur Besserung der
Verhältnisse in unserer Gesellschaft
und zum Fortschritt der Völker. Die
Perspektive erweitert und vertieft



sich für einen Christen; denn
Christus nahm die Arbeit auf sich
und machte sie zu einer erlösten und
erlösenden Realität. So ist die Arbeit
für uns Mittel und Weg zur Heiligkeit
– ein konkretes Tun, das wir heiligen
und das uns heiligt“ („Im Feuer der
Schmiede“).

Kleinkram und Geheimnis

Als Heiligungsmittel kann die Arbeit
freilich nur dem schon glaubenden
und begnadeten Menschen dienen,
der sie heiligt, woraus sich gleichsam
als Reflex die neuerliche Heiligung
ergibt. Aber auch abgesehen von der
schon erreichten Gnadenwirklichkeit
in der übernatürlichen Dimension
gilt der Grundsatz, dass „jede
Tätigkeit zu einem Mittel werden“
kann, „Gott und den Menschen zu
dienen“. Also besitzt auch die
natürliche Arbeit einen
schöpfungsgemäßen Menschheits-
und Gottesbezug. Dieser kann für das



Verhältnis zur übernatürlichen
Wirklichkeit und zur Begnadung
nicht ohne Belang sein; denn „in der
Schlichtheit deiner gewöhnlichen
Arbeit, in dem immerfort sich
wiederholenden Kleinkram des
Alltags musst du das große
Geheimnis entdecken, das vielen
Menschen verborgen bleibt: die
göttliche Liebe“ („Die Spur des
Sämanns“). Das gilt vor allem für den
Fall, dass die Arbeit mit ihrem
objektiven Bezug zu den Menschen
wie zu Gott „mit Liebe getan wird“.

Im Medium der Liebe ist die
menschliche Arbeit bereits auf die
höhere übernatürliche Liebe Gottes
ausgerichtet, welche durch die Tat
des Erlösers das Natürliche endgültig
in die Dimension des Heiligen und
des Heiles erhebt. Aber dieses Band
kommt nicht zufällig und rein
äußerlich zu einer menschlichen
Realität hinzu, die in keiner Weise
auf eine solche Anbindung und



Erhebung ein- und ausgerichtet
wäre. Die in der Arbeit wirkende
natürliche, schöpfungsgemäße Liebe
ist vielmehr der innere Zug, der sich
dem Zugriff der übernatürlichen
Liebe Gottes gleichsam
entgegenstreckt, sodass wiederum
die Vereinigung von natürlicher und
übernatürlicher Liebe nicht als
beiläufig und extrinsezistisch
gedacht werden kann. Von der
natürlichen Arbeit und ihrem
Verständnis als Impuls auf die noch
höhere Liebe Gottes ergibt sich auch
die für das spirituelle Denken
Escrivás bezeichnende Überführung
der natürlichen Arbeit zum
übernatürlichen Wirken und zum
Apostolat. Auch dieses hat seine
Grundlage in der natürlichen Arbeit,
wie wiederum die Tugenden der
natürlichen Arbeit auch in der
apostolischen Tätigkeit
unentbehrlich sind.



Freilich scheint sich mit der für
Escrivá charakteristischen
Einbeziehung der Arbeit in das
Gnadendenken ein Problem zu
ergeben, das bei Nichtbeachtung als
Einwand gegen die Stimmigkeit
dieses theologischen Ansatzes
erhoben werden könnte:
Menschliches Tun, natürliche, auf
Erfolg ausgerichtete Tätigkeit scheint
nämlich der Gratuität der Gnade zu
widersprechen und ihren Charakter
als unverdienbares Geschenk
aufzuheben. Der Einwand richtet
sich nicht nur auf die originäre
Phase des Übergangs und des
Aufstiegs von der Natur zur Gnade,
der so als „von unten“ erwirkt
verstanden werden könnte; er
betrifft auch das im Gnadenstand
immer neu geforderte apostolische
Tun und Wirken, die
Apostolatsarbeit, die Frucht tragen
und die Heiligung der Welt
vollbringen soll. Die Forderungen
des Seelenführers und des Gründers



des Opus Dei an die ihm
Anbefohlenen zum apostolischen
Einsatz und zur nimmermüden
Arbeit am Werden des Reiches Gottes
ergehen unablässig und entschieden;
im gleichen Zusammenhang erfolgen
genauso eindringliche Warnungen
vor Trägheit, vor falscher
Selbstgenügsamkeit, vor Lauheit und
Mittelmäßigkeit.

Anstelle vieler Zeugnisse für die
Grundhaltung stehe dieses eine:
„Niemals dürfen wir Zeit übrig
haben, keine Sekunde: Ich übertreibe
nicht. Es gibt viel Arbeit: Die Welt ist
groß. Millionen Menschen haben die
Lehre Christ noch nicht klar
vernommen. Einen jeden frage ich:
Findest du, dass du zuviel Zeit hast?
Denke nach, denn es könnte sein,
dass du von Lauheit befallen oder –
was den Glauben betrifft – wie ein
Gelähmter bist, unbeweglich erstarrt,
unfruchtbar und unfähig, all das
Gute wiederzugeben, das du den



Mitmenschen weitergeben solltest.“
In all diesen Aufforderungen
schwingt ein edles Pathos von
Arbeitseifer, von rastloser Aktivität
und sich selbst verzehrender
Hingabe mit, das wegen seiner
Entschiedenheit auch des
menschlichen Aktivismus, der
Leistungssucht und des Vertrauens
auf die eigene Kraft verdächtigt
werden könnte. Das Gnadenmoment
wäre dann in seiner Bedeutung
geschmälert.

Gefahr des Aktivismus

Aber in Wahrheit sind diese
fordernden Appelle
gnadentheologisch abgesichert: In
dem ersten Fall, in dem der Überstieg
von der natürlichen zur gnadenhaft-
apostolischen Arbeit durch die
Vermittlung der Liebe erklärt wird,
ist gesichert, dass die Liebe von ihren
Wesen her nichts erzwingen, fordern
oder an sich reißen will, sondern



dem begnadenden Gott die Freiheit
lässt; im anderen Fall (dem der
apostolischen Tätigkeit des schon in
der Gnade stehenden Christen) ist
durch die dauernd mitgehende und
immer deutlich bekundete
Glaubensüberzeugung klargestellt,
dass alles Wirken in der Gnade aus
der Gnade erwächst und nie als
gänzliche Eigenleistung ausgegeben
werden kann und dass alles Wirken
des Menschen in der Gnade ein
Mitwirken mit ihr ist.

Der Charakter dieses menschlichen
Wirkens im Apostolat, der
Eigentätigkeit auf der Grundlage der
göttlichen Gnade besagt, kommt
nirgends deutlicher zum Ausdruck,
als in der Notwendigkeit des Gebetes
bei allem apostolischen Tun und
durch die Rückbindung aller
Aktivität und Aktiven an die
Kontemplation; denn insofern das
Gebet die Arbeit informiert und



beseelt, ist diese von der göttlichen
Gnade nicht mehr zu trennen.

Beide diese gnadenhaften
Erfordernisse erscheinen vereint in
Sätzen wie dem folgenden: „Die
Gefahr, in die Irre zu geraten, ist
groß für die, die sich der Tat an sich
verschreiben – dem Aktivismus –
und die dabei die Hilfen
verschmähen, die ihre Frömmigkeit
festigen müssten: den regelmäßigen
Empfang der Sakramente, das
betrachtende Gebet, die
Gewissenserforschung, die geistliche
Lesung, den vertrauten Umgang mit
der Mutter Gottes und mit den
heiligen Schutzengeln ... All das
verhilft außerdem dazu, ja, es ist
geradezu unersetzlich, um den Alltag
eines Christen liebenswert zu
machen: Aus dem inneren Reichtum
fließen dann Mühe und Freuden wie
Honig aus der Wabe.“

Rheinischer Merkur, Bonn



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/scheffczyck-heiligung-der-

arbeit/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/scheffczyck-heiligung-der-arbeit/
https://opusdei.org/de-ch/article/scheffczyck-heiligung-der-arbeit/
https://opusdei.org/de-ch/article/scheffczyck-heiligung-der-arbeit/

	Scheffczyck: Heiligung der Arbeit

