
opusdei.org

Salz, Licht und
Sauerteig

Dieser posthum erschienene
Artikel wurde von Bischof del
Portillo im Jahre 1989
vorbereitet. Darin möchte er
"zwei Umstände besonders
hervorheben, die sozusagen die
Angelpunkte im Leben der
meisten Menschen darstellen:
die Arbeit und die Familie."

20.03.2009

Dieser posthum erschienene Artikel
wurde von Bischof del Portillo im
Jahre 1989 vorbereitet. Darin möchte



er "zwei Umstände besonders
hervorheben, die sozusagen die
Angelpunkte im Leben der meisten
Menschen darstellen: die Arbeit und
die Familie."

Die Aufgabe der Laien in der
Sendung der Kirche

Der Auftrag, den eine Handvoll
Männer auf dem Ölberg nahe bei
Jerusalem an einem
Frühlingsmorgen etwa im Jahr 30
unserer Zeitrechnung erhielt, hatte
alle Kennzeichen einer
„unmöglichen Mission“. „Ihr werdet
die Kraft des Heiligen Geistes
empfangen, der auf euch
herabkommen wird, und ihr werdet
meine Zeugen sein in Jerusalem und
in ganz Judäa und Samaria und bis
an die Grenzen der Erde“ (Apg 1, 8).
Die letzten Worte, die Christus vor
seiner Himmelfahrt gesprochen hat,
schienen unsinnig. Von einem
verlorenen Winkel des römischen



Weltreiches aus sollten einige
einfache Männer – weder reich, noch
gelehrt, noch einflußreich – der
ganzen Welt die Botschaft eines
Hingerichteten bringen.

Weniger als dreihundert Jahre
danach hatte sich ein großer Teil des
römischen Weltreiches zum
Christentum bekehrt. Die Lehre des
Gekreuzigten hatte gesiegt über die
Verfolgungen der Staatsmacht, die
Verachtung der Gelehrten, die
Widerspenstigkeit gegen moralische
Forderungen, welche den
Leidenschaften entgegenstanden.
Und trotz aller Umwälzungen der
Geschichte ist das Christentum heute
weiterhin die stärkste geistliche
Macht der Menschheit. Nur die
Gnade Gottes kann dies erklären.

Aber die Gnade hat durch Männer
gewirkt, die sich ihrer Sendung
bewußt waren und sie erfüllt hatten.



Christus hat seinen Jüngern ihre
Aufgabe nicht als eine Möglichkeit
vor Augen gestellt, sondern als einen
gebieterischen Auftrag. So lesen wir
beim Evangelisten Markus: „Geht
hinaus in alle Welt und predigt das
Evangelium allen Geschöpfen. Wer
glaubt und sich taufen läßt wird
gerettet werden; wer aber nicht
glaubt, wird verdammt sein“ (Mk 16,
15-16). Und der heilige Matthäus
berichtet die folgenden Worte
Christi: „Geht hin und lehrt alle
Völker und tauft sie im Namen des
Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes und lehrt sie alles zu
halten was ich euch geboten habe.
Ich werde bei euch sein bis zum
Ende der Welt“ (Mt 28, 19-20). Wir
werden an die Worte Christi beim
letzten Abendmahl erinnert: „Wie Du
mich in die Welt gesandt hast, so
sende ich sie in die Welt“ (Joh 10, 18).
Dazu hat das II. Vatikanische Konzil
folgenden Kommentar gegeben:
„Dieses feierliche Gebot Christi, die



Erlösung so zu verkündigen, hat die
Kirche von den Aposteln empfangen
mit dem Auftrag, es bis an die
Grenzen der Erde zu bringen“ .

Eine Aufgabe für alle

Wenn man von der Sendung der
Kirche spricht, besteht die Gefahr zu
vermuten, sie betreffe nur
diejenigen, die vom Altar aus
sprechen. Aber die Sendung, die
Christus seinen Jüngern anvertraut,
soll durch alle, die die Kirche bilden,
zur Vollendung geführt werden.

Alle haben einmütig an der
gemeinsamen Aufgabe
mitzuarbeiten, jeder entsprechend
seiner besonderen Lebenslage . „Die
christliche Berufung“, so präzisiert
das II. Vatikanische Konzil, „ist ihrer
Natur nach auch Berufung zum
Apostolat [...]. In der Kirche besteht
eine Verschiedenheit des Dienstes,
aber eine Einheit der Sendung. Den
Aposteln und ihren Nachfolgern ist



von Christus das Amt übertragen
worden, in seinem eigenen Namen
und mit seiner Vollmacht zu lehren,
zu heiligen und zu leiten. Die Laien
hingegen, die auch am
priesterlichen, prophetischen und
königlichen Amt Christi teilhaben,
verwirklichen in Kirche und Welt
ihren eignen Anteil an der Sendung
des ganzen Gottesvolkes.“ Jeder
Christ ist durch die Taufe Christus
ähnlich geworden und hat an seiner
Erlösungsaufgabe Anteil. Es ist
Pflicht aller und jedes einzelnen
Getauften, aktiv bei der Weitergabe
des von Jesus an die Menschen aller
Zeiten verkündeten Gotteswortes
mitzuwirken.

Die apostolische Dimension der
christlichen Berufung war im Leben
der Kirche immer gegenwärtig. Aber
lange Zeit schien die Verwirklichung
ihrer Heilsaufgabe nur einigen
wenigen Christen anvertraut zu sein.
Der Rest blieb dabei eher passiv. Das



II. Vatikanische Konzil hat dagegen
eine Rückkehr zu den Anfängen
vollzogen, als es mehrfach
herausstellte, daß die Berufung zum
Apostolat an alle ergangen ist. Diese
Berufung stellt nicht nur eine
Möglichkeit unter anderen dar,
sondern wird zu einer echten Pflicht:
„Deshalb ist allen Christen die
ehrenvolle Last auferlegt,
mitzuwirken, daß die göttliche
Heilsbotschaft überall auf Erden von
allen Menschen anerkannt und
angenommen wird“ .

Wo nur die Laien hingelangen

Entspricht aber nun den Laien ein
konkreter Bereich innerhalb dieser
Sendung? Das II. Vatikanische Konzil
hatte schon einige genaue
Orientierungen gegeben. „Die Laien“,
so liest man in der
Kirchenkonstitution Lumen gentium,
„sind von Gott dazu berufen, ihre
eigentümliche Aufgabe vom Geist des



Evangeliums geleitet auszuüben, wie
ein Sauerteig zur Heiligung der Welt
gewissermaßen von innen her
beizutragen und so, vor allem durch
das Zeugnis ihres Lebens, durch die
Leuchtkraft ihres Glaubens, ihrer
Hoffnung und ihrer Liebe Christus
den anderen kund zu machen“ . Und
weiter: „Die Laien sind besonders
dazu berufen, die Kirche an jenen
Stellen und in den Verhältnissen
anwesend und wirksam zu machen,
wo die Kirche nur durch sie das Salz
der Erde werden kann“ . Das heißt,
die Kirche ist in einem Krankenhaus
nicht nur gegenwärtig durch den
Krankenhausseelsorger. Sie ist auch
durch die Gläubigen tätig, die dem
Patienten als Ärzte oder
Krankenpfleger professionell
qualifiziert dienen sowie
aufmerksam und menschlich mit
ihnen umgehen. In einem
Wohnbezirk wird die Kirche immer
ein unverzichtbarer Bezugsort sein;
will man aber zu denen gelangen, die



sie nicht besuchen, kann dies nur
durch andere Familien geschehen.

Das Apostolische Mahnschreiben 
Christifideles laici faßt die Arbeit der
Bischofssynode von 1987 zusammen
und vertieft ihre Lehre. In Bezug auf
die Aufgabe der Laien erinnerte der
Papst darüber hinaus „vor allem an
zwei Versuchungen, denen sie nicht
immer widerstanden haben: Die
Versuchung, ihr Interesse so stark
auf die kirchlichen Dienste und
Aufgaben zu konzentrieren, daß sie
sich praktisch oft von ihrer
Verantwortung im Beruf, in der
Gesellschaft, in der Welt der
Wirtschaft, der Kultur und der Politik
dispensieren; und die Versuchung,
die zu Unrecht bestehende Kluft
zwischen Glaube und Leben,
zwischen der grundsätzlichen
Annahme des Evangeliums und dem
konkreten Tun in verschiedenen
säkularen und weltlichen Bereichen
zu rechtfertigen“.



Im Gegensatz zu diesen beiden
Extremen hat der Papst darauf
verwiesen, daß das
Unterscheidungsmerkmal der Laien
der „Weltcharakter“ ist, denn Gott
hat sie dazu gerufen „sich selbst zu
heiligen in der Ehe oder in der
Ehelosigkeit, in der Familie, im Beruf
und in den verschiedenen Bereichen
des gesellschaftlichen Lebens“.

So hat die Synode versucht, diese
vom Papst genannte doppelte Gefahr
zu vermeiden: Um den Einsatz der
Laien in den zeitlichen
Wirklichkeiten anzuregen, verwirft
sie die Versuchung, sich angesichts
einer feindlichen oder gleichgültigen
Gesellschaft in die Strukturen der
Kirche zurückzuziehen. Zugleich will
sie einer Auflösung der christlichen
Identität entgegenwirken, indem sie
den engen Zusammenhang zwischen
Glaube und Leben herausstellt. Um
„Salz der Erde“ zu sein, muß man in



dieser Welt bleiben, darf aber auch
nicht „schal“ werden.

Somit ist die spezifische Sendung der
Laien klar umschrieben: Die
Botschaft Christi soll in alle irdischen
Bereiche – Familie, Beruf, soziale
Aktivitäten – hineingetragen werden
und sie mit der Hilfe der Gnade in
Gelegenheiten zur Begegnung Gottes
mit den Menschen verwandeln.

Die ersten Christen

Es wäre jedoch nicht
wirklichkeitsgerecht, alles bisher
Ausgeführte als Neuerungen nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil
anzusehen. Die Christen der ersten
Stunde, diejenigen die mit Jesus und
den Aposteln zusammen oder bald
nach ihnen gelebt haben, waren sich
ihrer Sendung klar bewußt. Ihre
Bekehrung führte sie zu einem
größeren Einsatz für die Aufgaben,
die ihrer Stellung in der Welt
entsprachen. So schreibt z. B.



Tertullian: „Wir leben wie die
anderen Menschen. Wir halten uns
nicht fern von öffentlichen Plätzen,
von Metzgereien, von Bädern,
Bazaren und Werkstätten,
Gasthäusern, Märkten und sonstigen
Geschäften. Auch fahren wir
zusammen mit euch zur See, sind
wie ihr Soldaten, arbeiten auf dem
Feld, treiben Handel, unser Können
und unsere Erzeugnisse stellen wir
euch zur Verfügung“ .

In einem ehrwürdigen Dokument des
christlichen Altertums lesen wir:
„Die Christen unterscheiden sich
nicht von den übrigen Menschen;
nicht durch ihre Heimat, nicht durch
ihre Sprache, nicht durch ihre
Gebräuche. Denn nirgendwo
bewohnen sie eigene Städte, noch
sprechen sie irgendeine
abweichende Sprache, noch führen
sie ein auffallendes Leben. […].
Obwohl sie griechische oder
barbarische Städte bewohnen, je



nachdem wie es einen jeden
getroffen hat, und sich in Kleidung,
Ernährung und der übrigen
Lebensweise den Bräuchen und
Gewohnheiten des Landes anpassen,
geben sie doch Zeugnis einer
bewundernswerten und
anerkanntermaßen besonderen
Lebensführung.“ Was kurz darauf in
demselben Dokument steht, läßt uns
verstehen, daß die ersten Christen,
während sie in ihrer jeweiligen
Situation blieben, doch ihre Haltung
bemerkenswert verändert hatten.
„Sie heiraten wie alle, zeugen und
gebären Kinder wie alle; aber sie
setzen die Neugeborenen nicht aus
[…]; im Fleisch leben sie, aber sie
leben nicht nach dem Fleisch. Auf
Erden weilen sie, aber im Himmel
sind sie Bürger. Sie gehorchen den
erlassenen Gesetzen, aber mit ihrer
eigenen Lebensweise überbieten sie
die Gesetze […]. Kurz gesagt: Genau
das, was die Seele für den Leib ist,
das sind die Christen in der Welt“.



Als Konsequenz dieser apostolischen
Einsatzfreude hat sich das
Christentum in kurzer Zeit
erstaunlich verbreitet. Zweifellos
haben unsere Brüder der Frühzeit
mit der Gnade Gottes gerechnet.
Doch wissen wir auch, daß ihre
Haltung der Gnade in heroischer
Weise entsprochen hat – und dies
nicht erst, wenn sie sich dem
Martyrium ausgesetzt sahen,
sondern in allen Lebenslagen. So ist
es nicht verwunderlich, wenn
Tertullian schreiben konnte: „Wir
sind von gestern und haben doch
schon den Erdkreis und all das Eure
erfüllt: die Städte, die Inseln, die
Siedlungen, die Marktflecken, die
Dörfer, das Heer, den Palast, den
Senat, das Forum. Euch haben wir
nur noch die Götzentempel
gelassen“.

Der Geist des Opus Dei



Die allgemeine Berufung zu
Heiligkeit und Apostolat ist also eine
Wirklichkeit im Leben der ersten
Christen, an die das letzte Konzil
erinnert hat. Hier sei eine
Abschweifung erlaubt, die mir wohl
begründet scheint. Die allgemeine
Berufung zu Heiligkeit und Apostolat
liegt nämlich auch dem Geist des
Opus Dei zugrunde. Seit 1928 hat
sein Gründer, Josemaría Escrivá,
unermüdlich wiederholt, daß
Heiligung und Apostolat Recht und
Pflicht jedes Getauften sind. So hat er
z. B. im Jahre 1934 geschrieben: „Du
bist verpflichtet, dich zu heiligen. –
Auch du. – Wer soll glauben, das sei
ausschließlich Sache der Priester und
Ordensleute? Der Herr nahm keinen
aus, als Er sagte: ‚Seid vollkommen,
wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist‘“. Und in Bezug auf
das Apostolat schreibt er: „Die Welt
hallt noch wider von dem göttlichen
Ruf: ‚Feuer auf die Erde zu werfen,
bin ich gekommen, und wie



wünschte ich, daß es schon brenne?‘
– Und du siehst doch: fast überall ist
es erloschen … Willst du dich nicht
aufmachen, den Brand überall
auszubreiten?“ Mit Recht kann man
daher Prälat Escrivá als Pionier der
Lehren des II. Vatikanischen Konzils
in diesem Bereich betrachten.

Dies hat Kardinal Ugo Poletti im
Einleitungsdekret des
Seligsprechungsprozesses mit
folgenden Worten klar zum
Ausdruck gebracht: „Weil Prälat
Josemaría Escrivá de Balaguer seit
der Gründung des Opus Dei im Jahre
1928 die allgemeine Berufung zur
Heiligkeit verkündet hat, ist er,
gerade im Hinblick auf diese für das
Leben der Kirche so fruchtbare
Kernaussage des konziliaren
Lehramtes, einmütig als dessen
Vorläufer anerkannt worden“ .

Mit Beispiel und Wort



Angesichts einer zunehmend
materialistischen Welt gleicht die
Arbeit eines Christen des 20.
Jahrhunderts der der ersten Jünger
Christi: Er hat in Wort und Tat die
Frohe Botschaft weiterzugeben.

Niemals können wir in diesem Leben
die Wirkungen unseres Tuns – des
guten Beispiels oder des gegebenen
Ärgernisses – auf die Menschen, die
in unserer Nähe sind, vollständig
erkennen. Jeder Christ hat zunächst
die wesentliche Verpflichtung, in
Übereinstimmung mit seinem
Glauben zu handeln, das heißt, selbst
der Lehre gemäß zu leben, zu der er
sich bekennt. „Ihr seid das Licht der
Welt. Eine Stadt, die auf einem Berg
liegt, kann nicht verborgen bleiben,
auch zündet man kein Licht an und
stellt es unter den Scheffel, sondern
man stellt es auf den Leuchter, damit
es allen im Hause leuchte. So soll
euer Licht vor den Menschen
leuchten, damit sie eure guten Werke



sehen und euren Vater preisen, der
im Himmel ist“ (Mt 5, 14-16).

Dennoch reicht das bloße Beispiel
nicht. „Dieses Apostolat besteht nicht
nur im Zeugnis des Lebens. Der
wahre Apostel sucht nach
Gelegenheiten, Christus auch mit
seinem Wort zu verkünden, sei es
den Nichtgläubigen, um sie zum
Glauben zu führen, sei es den
Gläubigen, um sie zu unterweisen, zu
stärken und zu einem
einsatzfreudigeren Leben
anzuregen“ .

Dies ist keine Sache für Spezialisten.
Das II. Vatikanische Konzil hat an die
Verpflichtung jedes Laien zu einem
besonderen Apostolat erinnert: „Das
von jedem einzelnen zu übende
Apostolat, das überreich aus einem
wahrhaft christlichen Leben strömt,
ist Ursprung und Voraussetzung für
jedes Apostolat der Laien, auch des
gemeinschaftlichen, und kann durch



nichts ersetzt werden. Zu diesem
Apostolat, das immer und überall
fruchtbringend ist, aber unter
bestimmten Umständen das einzig
entsprechende und mögliche, sind
alle Laien, wo immer sie stehen,
gerufen und verpflichtet, auch wenn
ihnen Gelegenheit und Möglichkeit
fehlt, in Vereinigungen mit anderen
zusammen zu arbeiten“ .

Die Gelegenheiten, in denen dieses
Apostolat verwirklicht werden kann,
sind zahllos: Tatsächlich muß das
ganze Leben ein ständiges Apostolat
sein. Dennoch möchte ich zwei
Umstände besonders hervorheben,
die sozusagen die Angelpunkte im
Leben der meisten Menschen
darstellen: die Arbeit und die
Familie.

Mit der beruflichen Arbeit

Zu den verschiedenen Möglichkeiten
der Menschen, miteinander in
Kontakt zu treten und



Freundschaften zu schließen, gehört
zweifellos der Beruf. Zwar könnte
dieses apostolische Umfeld eher
begrenzt erscheinen, man sollte
jedoch nicht vergessen, daß sich
normalerweise gerade hier tiefe
Vertrauensverhältnisse entwickeln,
die es immer wieder erlauben, den
Mitmenschen nachhaltig zur Seite zu
stehen.

Einige Berufe – beispielsweise in der
Lehre oder in den Medien – bieten
die Gelegenheit, seine Erkenntnisse
an Hunderte oder gar Tausende von
Menschen weiterzugeben. Aber es
wäre ein Irrtum zu denken, daß
allein diese Berufe Gelegenheit zum
Apostolat sein können. Vielmehr soll
der Christ bei jeder Beschäftigung
und unter allen Lebensumständen
dazu beitragen, daß seine
Mitmenschen ihrem Leben einen
christlichen Sinn geben. Gewöhnlich
braucht man keine großen Reden zu
halten, sondern kann einfach



umsetzen, was der Gründer des Opus
Dei das „Apostolat der Freundschaft
und des Vertrauens“ genannt hat und
was er folgendermaßen beschrieben
hat: „Diese Worte, zur rechten Zeit in
das Ohr des unsicher gewordenen
Freundes gesagt; das orientierende
Gespräch, das du bei geeigneter
Gelegenheit herbeizuführen wußtest;
der berufliche Hinweis, der seine
Arbeit an der Hochschule verbessert;
und die diskrete Indiskretion, die
seinem Suchen ungeahnte Horizonte
erschließt … All das ist Apostolat des
vertraulichen Gesprächs“ .

Solches Bemühen verwandelt sich in
echtes Interesse für jeden Einzelnen
und mündet normalerweise in das
persönliche Gespräch unter
Freunden. „Das christliche Apostolat
– und ich meine hier konkret das
Apostolat eines gewöhnlichen
Christen, das Apostolat eines Mannes
und einer Frau, die ohne
Besonderheiten unter ihresgleichen



leben – ist eine große Katechese, in
der durch den persönlichen Umgang,
durch eine echte und aufrichtige
Freundschaft in den Mitmenschen
der Hunger nach Gott geweckt und
ihnen geholfen wird, einen
ungeahnten Horizont zu entdecken:
mit Natürlichkeit, mit Einfachheit,
wie ich schon sagte, mit dem Beispiel
gelebten Glaubens, mit einem
liebenswürdigen Wort, aber erfüllt
mit der Kraft der göttlichen
Wahrheit“ .

Ein solches apostolisches Bemühen
erfordert die freie und
verantwortliche Initiative der
Christen. Sie findet auch in dem
Einsatz dafür ihren Ausdruck, daß
die gesellschaftlichen Strukturen es
den Mitmenschen erleichtern, Gott
näher zu kommen. So wird die
christliche Beseelung der zeitlichen
Ordnung umgesetzt, die das Konzil,
wie wir bereits angeführt haben, als
die charakteristische Sendung der



Laien betrachtet. In diesem
Zusammenhang läßt sich der Appell
verstehen, den der Papst in seinem
nachsynodalen Apostolischen
Schreiben Christifideles laici an die
Laien gerichtet hat, die in
Wissenschaft und Technik, in
Medizin und Politik, in Wirtschaft
und Kultur tätig sind. Sie sollen sich
nicht von ihrer Verantwortlichkeit
lossagen, die Welt menschlicher und
so auch christlicher zu machen.

Dazu werden sie auf den
Anregungen und Grundsätzen der
kirchlichen Soziallehre aufbauen.
Diese Lehre kann nur durch die
Männer und Frauen mit Leben
erfüllt werden, die ihre Arbeit – ganz
gleich, ob in der Wallstreet oder in
einem kleinen Vorortladen – als
etwas Höheres begreifen als ein
bloßes Mittel zum Gelderwerb oder
zum persönlichen Aufstieg. Es geht
um Bürger, die sich von einem Amt
in ihrer Stadt oder von einer



Initiativgruppe in ihrer
Nachbarschaft aus darum bemühen,
die Gesellschaft menschlicher zu
machen. Es geht um Lehrer, die in
der Universität oder in der
Hauptschule im christlichen Sinne
echte Kulturarbeit leisten.

Mit der Familie anfangen

Beim Apostolat kommt nicht nur
dem Umfeld des jeweiligen Berufes
sondern auch dem familiären
Umfeld eine fundamentale
Bedeutung zu. Für Eltern etwa ist das
das wichtigste apostolische Feld, der
Ort, an den sie Gott gestellt hat,
damit sie mit der Erziehung ihrer
Kinder eine Aufgabe erfüllen, die sie
an niemanden abtreten können.

Die Familie ist „die erste und
lebendige Zelle der Gesellschaft“. Von
ihrer Gesundheit oder Krankheit
hängt die Gesundheit oder Krankheit
des ganzen sozialen Gefüges ab. Die
Gesellschaft wird in dem Maße



brüderlicher werden, wie die
Menschen lernen, sich in der Familie
füreinander aufzuopfern. Toleranz
und Respekt in den
zwischenmenschlichen Beziehungen
hängen zutiefst davon ab, ob sich
Eltern und Kinder verstehen. Die
Treue im gesellschaftlichen Leben
kann nur dann zunehmen, wenn sie
auch unter den Eheleuten
hochgeschätzt wird. Der
Materialismus wird um so mehr
nachlassen, je mehr sich das Glück
der Familie nach anderen Maßstäben
als dem Konsum bemißt.

Was die Sorge um die eigenen Kinder
angeht, sei an die erstrangige
Bedeutung des guten Beispiels
erinnert. Bei einer der seltenen
Gelegenheiten, bei denen Johannes
Paul II. von sich selbst gesprochen
hat, kam er auf seinen Vater zu
sprechen: „Mein Vater war ein
wunderbarer Mann, und fast alle
meine Kindheits- und



Jugenderinnerungen beziehen sich
auf ihn [...]. Nur einfach gesehen zu
haben, wie er sich hinkniete, hat
einen entscheidenden Einfluß auf
meine Jugendjahre ausgeübt. Er war
so streng mit sich selbst, daß er es
mit seinem Sohn nicht zu sein
brauchte: Sein Vorbild genügte, um
Disziplin und Pflichtgefühl zu
lehren“.

Kardinal Luciani, der spätere Papst
Johannes Paul I., schrieb einmal: „Die
Eltern sind nämlich selbst das erste
Glaubensbuch, in dem die Kinder
lesen. Es hat schon sein Gutes, wenn
der Vater zu seinem Sohn sagt: ‚Es ist
gerade ein Beichtvater in der Kirche.
Meinst du nicht, du könntest diese
Gelegenheit nützen?‘ Besser aber ist
es, wenn er sagt: ‚Ich gehe beichten;
hast du Lust mitzukommen?‘“. Das
Vorbild der Eltern prägt sich
unauslöschlich in die Seelen ihrer
Kinder ein, ganz gleich, worin es
besteht: In der Treue zu den



Freunden, in Arbeitsamkeit,
Nüchternheit und Maß, in innerer
Freude auch unter widrigen
Umständen, in der Sorge für die
anderen oder im großzügigen Teilen.

Zum guten Beispiel kommt der
intensive Einsatz für die Erziehung.
„Die Erziehung eurer Kinder ist euer
wichtigstes Geschäft“, sagte der
Gründer das Opus Dei gern, wenn er
mit Geschäftsleuten sprach. Die
Erziehung gelingt, wenn es die Eltern
verstehen, Freunde ihrer Kinder zu
werden. So können sich die Kinder
von klein auf daran gewöhnen, ihrer
Eltern zu vertrauen und ihnen bei
jedem Problem ihr Herz zu öffnen.
Der heilige Thomas Morus schrieb:
„Wenn man nach Hause kommt, muß
man mit seiner Frau sprechen,
herzlich zu den Kindern sein und mit
den Angestellten seine Eindrücke
austauschen. All dies bildet einen
Teil meines Lebens, weil es getan
werden muß. Und es muß getan



werden, wenn Du nicht ein Fremder
im eigenen Haus sein willst. Wir
müssen für die Menschen dasein, die
die Natur, das Schicksal oder die
man sich selbst zu Gefährten erwählt
hat."

Der Rhythmus des modernen Lebens
scheint eine solche Hingabe nicht
gerade zu begünstigen. Wir haben
immer mehr von allem Möglichen,
aber wir haben keine Zeit. Deshalb
können die Eltern leicht von der
Arbeit absorbiert werden, obwohl sie
eigentlich den edlen Wunsch haben,
das Bestmögliche für die Zukunft der
Kinder zu tun. Diese Zukunft wird
jedoch mehr von der Zeit abhängen,
die sie den Kindern persönlich
widmen, als von dem Komfort, den
sie ihnen bieten. Kinder beklagen
sich meist weniger darüber, daß ihre
Eltern ihnen zu wenig gegeben
hätten, als darüber, daß sie es nicht
verstanden, sich ihnen selbst zu
geben.



Offenheit der Familie

Die eigene Familie ist ein weites Feld,
und doch ist sie nicht alles. Ein
Christ, der sich seiner Sendung als
Sauerteig in der Gesellschaft bewußt
ist, kann sich nicht mit der Sorge für
die Seinen begnügen. Gewiß, in der
Welt mit all ihrer Härte und ihrem
Konkurrenzdenken ist es ganz
normal, in der eigenen Familie die
Zuneigung und die Sicherheit zu
suchen, die außerhalb kaum zu
finden sind. Auch ist es verständlich,
wenn christliche Eltern versuchen,
ihren Entwurf von Familie
gegenüber heute gängigen
Entwürfen, die von dem ihren
gänzlich abweichen, abzugrenzen
und zu schützen, . Und doch ist eine
christliche Familie im Ansatz eine
„offene“ Familie.

„Die Familie“,so hat Papst Paul VI.
gesagt, „muß ähnlich wie die Kirche
ein Raum sein, in dem das



Evangelium weitergegeben wird und
von wo es ausstrahlt [...]. Die Familie
wird so viele andere Familien
evangelisieren und auch die
Umgebung, in der sie lebt“. Das
Beispiel einer christlichen Familie,
die bei all ihren Begrenzungen und
Schwierigkeiten versucht, ihrem
Ideal gemäß zu leben, ist immer
attraktiv, auch vom rein
Menschlichen her. Vor allem, wenn
diese Familie aus einem
apostolischen Geist heraus offen ist
für die Freundschaft mit anderen –
Eltern, Kollegen, Nachbarn,
Freunden ihrer Kinder usw. So wird
das Ideal Wirklichkeit werden, auf
das Johannes Paul II. mit den Worten
hingewiesen hat: „Die Hauskirche
(Familie) ist dazu berufen, ein
leuchtendes Zeichen der Gegenwart
Christi und seiner Liebe zu sein, auch
für die ‚Fernstehenden‘, für die
Familien, die noch nicht glauben,
und für jene christlichen Familien,
die nicht mehr dem einst



empfangenen Glauben entsprechend
leben“ .

Andererseits ist jede Familie äußeren
Einflüssen ausgesetzt, die von den
Gesetzen, der Schule oder der
öffentlichen Meinung ausgehen.
Deshalb muß der Christ zum Schutz
der eigenen wie der anderen
Familien für ein
familienfreundliches Klima in der
Gesellschaft eintreten.

Im Apostolischen Schreiben 
Familiaris Consortio lesen wir: „Die
Familien müssen sich als erste dafür
einsetzen, daß die Gesetze und
Einrichtungen des Staates die Rechte
und Pflichten der Familie nicht nur
nicht beeinträchtigen, sondern
positiv stützen und verteidigen. In
diesem Sinne muß bei den Familien
das Bewußtsein wachsen, daß in
erster Linie sie selbst im Bereich der
sogenannten ‚Familienpolitik‘ die
Initiative ergreifen müssen; sie sollen



Verantwortung für die Umgestaltung
der Gesellschaft übernehmen.“

Vor einer Neuevangelisierung

Die ersten Christen konnten die
Gesellschaft ihrer Zeit verändern,
weil sie all ihr Bemühen in den
Dienst des Gebotes Christi stellten:
„Daraufhin zogen sie aus und
predigten überall, während der Herr
bei ihnen war und ihr Wort mit den
Wundern, die es begleiteten,
bestätigte“ (Mk 16, 20).

An der Schwelle des dritten
Jahrtausends, in einer Gesellschaft,
die Gott wie besessen zu fliehen
scheint, sind wir als Christen unserer
Zeit dazu berufen, eine
Neuevangelisierung zu
verwirklichen, „gerade in den
materiellen, weltlichen Aufgaben des
menschlichen Lebens und aus ihnen
heraus […]. Im Labor, im
Operationssaal eines Krankenhauses,
in der Kaserne, auf dem Lehrstuhl



einer Universität, in der Fabrik, in
der Werkstatt, auf dem Acker, im
Haushalt, in diesem ganzen,
unendlichen Feld der menschlichen
Arbeit wartet Gott Tag für Tag auf
uns. Seid davon überzeugt: Jede noch
so alltägliche Situation birgt etwas
Heiliges, etwas Göttliches in sich, und
euch ist aufgegeben, das zu
entdecken.“

Nach den Worten Papst Johannes
Pauls II. wird dies nur „möglich,
wenn es den gläubigen Laien gelingt,
den Gegensatz zwischen dem
Evangelium und dem eigenen Leben
zu überwinden und in ihrem
täglichen Tun, in Familie, Arbeit und
Gesellschaft eine Lebenseinheit zu
erreichen, die im Evangelium ihre
Inspiration und die Kraft zur vollen
Verwirklichung findet“ . Die Welt
wartet auf Christen aus einem Guß.
Gewiß, auch sie haben Fehler und
unterliegen allen möglichen
Irrtümern. Aber sie sind bereit, sich



zu korrigieren, wenn das nötig ist,
und auf dem Weg voranzuschreiten,
der uns an der Hand der Jungfrau
Maria zum himmlischen Vater führt
durch Christus, der Weg, Wahrheit
und Leben ist.

Erschienen in der Zeitschrift 
Mundo Cristiano (Spanien), April
1999

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/salz-licht-und-sauerteig/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/salz-licht-und-sauerteig/
https://opusdei.org/de-ch/article/salz-licht-und-sauerteig/

	Salz, Licht und Sauerteig

