opusdei.org

Priesterliche Seele
und Ganzhingabe

Im Leben gibt es manchmal
Begegnungen, die pragend sind.
Ich hatte das Gluck, in
Josemaria Escriva einem
heiligmafdigen Priester zu
begegnen. Noch dazu hatte ich
das Gluck, dafs es viele
Begegnungen waren. Was war
heiligmafsig an diesem Priester?
Unter vielen Erinnerungen
ragen drei heraus: Seine Liebe
zu Christus, seine Liebe zur
Eucharistie und seine Liebe zu
Maria.



09.01.2002

Im Leben gibt es manchmal
Begegnungen, die pragend sind. Ich
hatte das Gluck, in Josemaria Escriva
einem heiligméfSigen Priester zu
begegnen. Noch dazu hatte ich das
Gluck, daf$ es viele Begegnungen
waren. Was war heiligmafig an
diesem Priester? Unter vielen
Erinnerungen ragen drei heraus:
Seine Liebe zu Christus, seine Liebe
zur Eucharistie und seine Liebe zu
Maria.

1. Liebe zu Christus

Zu diesem zentralen Thema mochte
ich von meiner ersten Begegnung mit
dem Seligen Anfang 1945 erzahlen.
Ich besuchte noch die Deutsche
Schule in Madrid und bereitete mich
intensiv auf das Abitur vor. Ein guter
Freund, der in einem Studentenheim



wohnte, empfahl mir, ein Buch von
einem gewissen Escriva zu kaufen,
mit dem Titel »Der Weg«, und es
langsam und besinnend zu lesen. Ich
bin seinem Rat gefolgt, habe das
Buch gekauft und wollte schon einige
der Aphorismen vor dem Einschlafen
lesen. Das Buch hat mich dann so
gepackt, dafs ich es bis tief in die
Nacht ganz gelesen habe.

Ich wurde in einer christlichen
Familie geboren, christlich erzogen
und glaubte fest an die Gottheit
Christi. Aber Christus war fur mich -
wie flr viele Christen — ziemlich weit
weg. Er hatte vor zweitausend
Jahren auf Erden gelebt und war
dann in den Himmel aufgefahren.
Sonntags besuchte ich die heilige
Messe und spurte etwas mehr seine
Néhe, aber in meinem taglichen
Leben spielte er fast keine Rolle;
vielleicht nur dann, wenn ich irgend
ein Problem hatte und die Hilfe des
Himmels brauchte.



Beim Lesen des Buches »Der Weg«
spurte ich, daf$ dieser Autor eine
ganz andere, enge Beziehung zu
Christus hatte. Er sprach mit grofSem
Vertrauen mit ihm und zeigte, dafd
der Herr von jedem Christen einen
grofden Einsatz erwartet. In
mehreren Aphorismen hatte ich,
ehrlich gesagt, den Eindruck, daf3
diese Forderungen zu hoch waren,
aber im grofSen und ganzen war ich
von dem Buch sehr beeindruckt.

Ein paar Tage spater bekam ich
einen Anruf des erwdhnten
Freundes, und ich erzihlte ihm
sofort, daf$ ich das Buch gekauft und
schon ganz gelesen hatte. Ich war
ihm fir seine Empfehlung sehr
dankbar, aber tiber eine Reihe von
Punkten wollte ich mich mit ihm
unterhalten. Er freute sich und sagte
mir, dafd er mich zu einem
»Einkehrtag« einladen wolle. Das
war fur mich ein ganz neues Wort:
»Einkehrtag«. In der Nazizeit hatten



wir in der Deutschen Schule nur
wenig religiose Betreuung erhalten.
Er erklarte mir, dafs es in seinem
Studentenheim eine Kapelle gebe
und dafd einmal im Monat, an einem
Sonntag, ein Priester komme, um
einige Betrachtungen tiber das
Evangelium zu halten. Ich fragte
sofort nach dem Namen des
Priesters, und er sagte mir: Josemaria
Escriva, der Autor von »Der Weg«.
Als ich das horte, habe ich sofort
zugesagt; ich wollte diesen Priester
unbedingt kennenlernen.

Mein Freund holte mich Sonntag
friith im Haus meiner Eltern ab und,
da das Studentenheim nicht weit
war, gingen wir zu Fufs.

Seit der Nacht, als ich das Buch »Der
Weg« gelesen hatte, hatte ich mir ein
gewisses Bild vom Autor gemacht.
Was er schrieb, zeigte, dafs er grofe
Lebenserfahrung hatte; er mufSte
deswegen alt sein: nach meiner



Vorstellung also in meinem heutigen
Alter, weit iber 70. Dazu kam, dafs
mehrere Aphorismen die Bufde, das
Opfer empfahlen. Er mufte
deswegen ein Asket sein: eine hagere
Gestalt, wie Franz von Assisi. Das
war also mein Bild: »alt und hager«.

Wir kamen in das Studentenheim
und gingen in die Kapelle. Sie war
voll von Studenten. Vor dem Altar
mit dem Tabernakel stand ein
kleiner Tisch mit einer Decke
bedeckt, darauf eine kleine
Tischlampe.

Nach ein paar Minuten o6ffnete sich
die Tur der Sakristei, und es erschien
ein Priester. Meine Uberraschung
hétte nicht grofer sein konnen: er
war »jung und dick!« Ich dachte
sofort: sicher konnte Escriva nicht
kommen und hat einen Vertreter
geschickt. Dieser kann nicht derselbe
Priester sein, der den »Weg«
geschrieben hat! Aber dieser



Eindruck dauerte nur ein paar
Minuten. Der junge Priester setzte
sich hinter den Tisch, o6ffnete das
Neue Testament und begann zu
sprechen. Sehr bald sagte ich mir: Ja,
es ist derselbe und noch
»schlimmer«! »Schlimmer«, weil
seine Sprache noch mehr Kraft hatte
als sein geschriebenes Wort. Der
Eindruck seiner Nahe zu Christus
war viel intensiver. Beim Betrachten
der Texte des Evangeliums versetzte
er sich in die Szenen auf eine Weise
hinein, dafs wir alle bald wie von
selbst mit dem Herrn, mit seiner
Mutter Maria, mit den Aposteln und
mit den anderen Personen, die in
diesen Szenen erschienen, ins
Gesprach kamen. Die Art, wie er zum
Tabernakel schaute, und das
Vertrauen, mit dem er mit Christus in
der Eucharistie sprach, waren fir
mich etwas ganz Neues. Man spurte:
dieser Priester glaubte an ihn und
liebte ihn. Von diesem Augenblick an
war Christus nicht mehr weit von



mir entfernt, und ich spiurte die Kraft
der Worte, die Escriva wiederholte:
»lesus Christus heri et hodie, ipse et
in saecula« (Hebr 13,8). Ich erinnerte
mich an einen Punkt aus dem »Wegx,
der so beginnt: »Entziinde deinen
Glauben. - Christus ist keine
vorubergegangene Erscheinung.
Keine Erinnerung, die sich in der
Geschichte verliert. Er lebt! >Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula, sagt der heilige Paulus.
Jesus Christus gestern und heute und
immer!« (584).

Und dann horte ich zum ersten Mal
aus seinem Munde, was mich schon
im »Weg« beeindruckt hatte: »Du bist
verpflichtet, dich zu heiligen. — Auch
du. — Wer soll glauben, das sei
ausschliefdlich Sache der Priester und
Ordensleute? Der Herr nahm keinen
aus, als er sagte: »Seid vollkommen,
wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist«« (291).



Ich hatte mir beim Lesen dieses
Punktes schon die Frage gestellt: Wie
kann Christus so etwas von uns
fordern? Wie kann es moglich sein,
dafd wir — arme Menschen voller
Fehler und Schwéachen - so
vollkommen werden konnen wie
Gott? Und wie kann er das von allen
verlangen? In seiner Betrachtung gab
mir Escriva die Antwort: das ist
moglich, schon hier auf Erden und
fir jeden, durch die Vereinigung mit
Christus, denn er hat uns gesagt: »Ich
bin der Weinstock, ihr seid die
Reben. Wer in mir bleibt und in wem
ich bleibe, der bringt reiche Frucht;
denn getrennt von mir konnt ihr
nichts vollbringen« (Joh 15,5). Der
dauernde Versuch der Vereinigung
mit Gott in Christus, das ist
Heiligkeit.

Nach dem Einkehrtag erfuhr ich von
meinem Freund, daf$ Escriva diese
Lehre der universellen Berufung zur
Heiligkeit seit dem Jahre 1928



unermudlich verbreitete und dafs er
von Gott den Auftrag bekommen
hatte, einen neuen Weg in der Kirche
zu bahnen, auf dem es moglich sein
sollte, diese Heiligkeit mitten in der
Welt zu suchen. Ich horte zum ersten
Mal den Namen dieses neuen Weges
in der Kirche: Opus Dei. Ich erfuhr
auch von den vielen Angriffen, die
Escriva erleiden mufite, weil einige
Leute, auch in der Kirche, meinten,
das sei eine Verrucktheit.

Und tatsachlich: in den 30 Jahren, in
denen ich sehr oft in seiner Nahe
sein konnte, habe ich seine verruckte
Liebe zu Christus gespurt. Er selbst
sagte oft: »Ich bin ein Stinder, der
aber wie verrickt in Christus
verliebt ist.« Einige Monate spater
habe ich um die Aufnahme ins Opus
Dei gebeten.

Zum letzten Mal bin ich dem seligen
Josemaria in Mai 1975, einen Monat
vor seinem Tod, im Wallfahrtsort



Torreciudad begegnet. Damals horte
ich, wie er immer wieder vor sich
hin flisterte: »Vultum tuum, Domine,
requirame« — »dein Angesicht, Herr,
will ich suchen« (Ps 27,8).

In einer Homilie, die er im Jahre
1973 gehalten hat und die unter dem
Titel »Priester auf ewig«
veroffentlicht wurde, sagte er:
»Manche ereifern sich in der Suche
nach der Identitat des Priesters, wie
sie es nennen. (...) Was ist die
Identitdt des Priesters? Die Identitat
mit Christus. Nicht nur »alter
Christus¢, sondern »ipse Christus«
konnen und sollen alle Christen sein:
ein anderer Christus, Christus selbst.
Doch im Priester geschieht dies
unmittelbar, auf sakramentale
Weise. (...) Durch die Priesterweihe
erhalt der Priester wirklich die
Fahigkeit, dem Herrn Hande,
Stimme, sein ganzes Sein zu leihen:
Jesus Christus selbst verwandelt in
der heiligen Messe durch die Worte



der Konsekration Brot und Wein in
seinen Leib und seine Seele, sein Blut
und seine Gottheit.«

2. Liebe zur Eucharistie und zur
heiligen Messe

Spanien hat grofde Maler, die auch
sehr gute Portraitisten waren.
Denken wir nur an Velazquez,
Claudio Coello, Goya ... Diese
Tradition wurde auch im 20.
Jahrhundert nicht unterbrochen. In
der Mitte des Jahrhunderts war
Agustin Segura einer dieser grofsen
Portraitisten. Ich habe ihn Mitte der
sechziger Jahre kennengelernt.
Segura war damals einer der
bekanntesten Maler in Spanien und
hatte fast alle wichtigen
Personlichkeiten in Spanien
portraitiert. Inzwischen war er alt
geworden, sehr schwerhorig und litt
an starkem Asthma.

Als er erfuhr, dafd ich zum Opus Dei
gehorte, fragte er mich sofort, ob ich



den Griinder, Escriva, kenne. Als ich
dies bejahte, erzdhlte er mir, er habe
das Buch »Der Weg« gelesen und
eine grofSe Bewunderung fur Escriva,
so dafs es fur ihn eine grofde Ehre
ware, ihn zu portraitieren. Er wére
sogar bereit, trotz seines schlechten
Gesundheitszustandes nach Rom zu
fahren, um ihn dort zu malen. Ich
sagte ihm, daf Escriva fast jedes Jahr
zwei oder drei Mal fiir einige Tage
nach Madrid komme, und versprach
ihm, das nachste Mal zu versuchen,
ihm seinen Wunsch zu erfillen.

Die Gelegenheit ergab sich im
Oktober 1968. Escriva kam fur einige
Tage nach Madrid. Er war sehr
erschopft und seine beiden engsten
Mitarbeiter, Alvaro del Portillo (der
spater sein Nachfolger werden sollte)
und Javier Echaverria (der heutige
Bischof und Prélat des Opus Dei)
wollten den Aufenthalt verldngern,
damit er sich erholen konne. Er
selbst aber wollte so schnell wie



moglich nach Rom zurtickfahren.
Alvaro del Portillo und Javier
Echevarria suchten also einen
Grund, um die Riickfahrt
hinauszuschieben, und sie
erinnerten sich an den Wunsch
Seguras, von dem ich unserem
Grunder erzahlt hatte. Sie schlugen
vor, vier oder finf Tage langer in
Madrid zu bleiben, um dem Wunsch
des bekannten Kiinstlers zu
entsprechen. Der selige Josemaria
konnte sich dem nicht verschliefsen,
und ich nahm sofort mit Segura
Kontakt auf. Segura freute sich sehr.
Er malte immer sehr schnell, aber
trotzdem war die Zeit knapp. Am
nachsten Tag kam er zu uns, wo
unser Griunder ihn erwartete. Es war
eine sehr herzliche Begegnung, aber
wir merkten sofort, daf$ die
Kommunikation wegen der starken
Schwerhorigkeit Seguras sehr
schwierig werden wurde. Er begann
sofort zu malen. Wir waren von
seinem Einsatz sehr beeindruckt.



Obwohl er beruhmt war, merkte
man, wie wichtig ihm dieses Portrait
war. Es war Oktober und noch heifs
in Madrid. Segura arbeitete taglich
drei Stunden mit enormer Intensitat
und schwitzte und stohnte dabei.

Am funften Tag hatte er es geschafft,
seine Erschopfung war deutlich
sichtbar. Kurz vor Ende der letzten
Sitzung wandte sich unser Grunder
an uns und fragte mich, ob ich ihm
meine (damals) starke Stimme leihen
konnte, um — fast schreiend — Segura
etwas zu sagen, was er ihm
unbedingt mitteilen wolle. Escrivas
Worte waren ungefahr folgende:
»Lieber Don Agustin: es ist sehr
schade, daf§ wir uns in diesen Tagen
nicht unterhalten konnten, aber ich
mochte nicht, dafd wir uns trennen —
morgen fliege ich zuriick nach Rom
—, ohne Thnen gesagt zu haben, daf3
ich von Ihrem Einsatz, von Ihrer
Anstrengung beim Malen dieses
Bildes sehr beeindruckt bin. Als ich



gesehen habe, wie sehr Sie am Ende
jeder Sitzung physisch erschopft
waren, habe ich jedesmal gedacht,
dafd das genau die Lage ist, in der ich
mich tdglich nach der Feier der
heiligen Messe befinde. Vor einigen
Jahren hat Jesus Christus mir ein
besonderes Geschenk gemacht: ich
habe verstanden, daf$ sein Leiden
und sein Tod am Kreuz, die in der
heiligen Messe vergegenwartigt
werden, der HOhepunkt des Lebens
intensiver Arbeit des Herrn waren.
Dank der Gnade Gottes vermag ich
mich so stark mit Christus am Kreuz
zu identifizieren, daf$ ich nach jeder
Messe — wie Sie nach dem Malen -
erschopft bin.«

Als ich das horte, verstand ich etwas,
das ich mir bis dahin nicht erklaren
konnte. Wenn unser Grinder in
Diego de Leon (Sitz der spanischen
Regionalleitung des Opus Dei)
wohnte, bevorzugte er, die heilige
Messe mittags zu zelebrieren. So



konnte er sich morgens sehr gut
vorbereiten und nachmittags
danksagen. Am Vormittag arbeitete
er mit uns, Mitgliedern der Leitung
des Opus Dei in Spanien, und wir
waren immer beeindruckt von seiner
Vitalitat und seiner Frische. Eine
halbe Stunde vor der heiligen Messe
zog er sich zusammen mit Javier
Echevarria in die Kapelle zurtick, um
sich unmittelbar auf die Feier der
Eucharistie vorzubereiten. Da in
derselben Etage auch einige unserer
Arbeitszimmer lagen, traf ich
unseren Grinder manchmal, wenn
er gerade die Kapelle verlief3. Ich
war immer beeindruckt, wie
verandert er war, denn tatsachlich
war er total erschopft. Seine Worte
gegenuber Segura waren die
Erklarung.

3. Liebe zur Mutter Gottes



Im »Weg« konnen wir lesen: »Man
geht zu Jesus und man kehrt zu ihm
zuruck immer durch Maria« (495).

Maria war fur den seligen Josemaria
immer der kiirzeste Weg, um die
Vereinigung mit Christus, von der ich
am Anfang gesprochen habe, zu
erlangen. Immer wenn
Schwierigkeiten auftauchten, nahm
er seine Zuflucht zu Maria, und
immer wurde er erhort. Ende der
funfziger Jahre sagte er uns
manchmal, daf$ er nicht sterben
mochte, ohne auch auf materielle
Weise — beispielsweise durch den
Bau einer grofden Kirche — der Mutter
Gottes seine Dankbarkeit zum
Ausdruck zu bringen. Wir hatten
manchmal von ihm die Geschichte
gehort, daf$ er, als er eineinhalb
Jahre alt war, so krank wurde, dafd
der Arzt den Eltern ankiindigte, das
Kind werde wohl noch in dieser
Nacht sterben. Mitten in ihrer
Traurigkeit erinnerten sie sich an das



Gnadenbild der Mutter Gottes von
Torreciudad, das seit dem 11.
Jahrhundert in einer kleinen
Wallfahrtskirche am Fufs der
Pyrenden, zwanzig Kilometer
nordlich von Barbastro, dem
Wohnort der Escrivas, lag. Die Eltern
hatten manchmal Wallfahrten
dorthin unternommen und hatten
eine grofSe Verehrung zu diesem
Gnadenbild. So entschlossen sie sich,
die ganze Nacht zu Maria fir die
Heilung des Kindes zu beten, und
versprachen, das Kind, wenn es
geheilt wiirde, zur Wallfahrtskapelle
zu bringen. Ihr Gebet wurde erhort;
das Kind wurde in dieser Nacht
geheilt, und einige Monate spater, als
es wieder bei Kréaften war, legten sie
den nicht ungefahrlichen Weg —
Mutter und Kind auf einem Maultier
— zur Wallfahrtskapelle zurtick.

Einige Mitglieder des Werkes, die den
Wunsch des Grunders und die
Geschichte der Heilung kannten,



kamen auf die Idee, diese in den
Bergen verlorene Wallfahrtskirche
ausfindig zu machen und zu prifen,
ob man sie erweitern konne, um so
den Wunsch des seligen Josemaria zu
erfiillen. Die Kirche war aber auf
keiner Karte verzeichnet. Schliefdlich
fanden sie sie aber doch auf einer
sehr alten Karte. Sie suchten sie auf -
waren aber sehr enttauscht, als sie
die absolute Einsamkeit und den
erbarmlichen Zustand der kleinen
Kapelle sahen. Sie erzdhlten dem
Grunder davon, der aber liefs sich
nicht entmutigen, fand die Idee
grofartig, und einige Jahre spater
wurden die kleine Wallfahrtskirche
und ein grofies Areal um sie herum
erworben. Heliodoro Dols, ein
junger, erfolgreicher Architekt,
erhielt den Auftrag, nicht weit von
der kleinen Kapelle eine grofe
Kirche zur Ehre der Mutter Gottes zu
bauen, dazu Gebaude fir die
Betreuung der Pilger und
Bildungsstatten.



Als beratender Architekt durfte ich
am Bau dieser grofien Anlage
mitwirken. Der selige Josemaria lief3
uns Architekten vollige Freiheit in
der Gestaltung der Gebdude, doch
gab er uns viele Anregungen der Art,
Architektur und Einrichtung sollten
im Dienste der Verehrung Gottes und
seiner Mutter stehen. Gerade damals,
als man durch eine falsche
Interpretation der Liturgiereform die
Anbetung der Eucharistie
vernachlassigte, sollte in Torreciudad
die Verehrung der Mutter Gottes zu
dieser Anbetung hinfithren. Deshalb
wunschte sich der Grinder des Opus
Dei ein Altarbild, in dem das
Gnadenbild zwar einen guten Platz
haben, im Mittelpunkt des
Altarbildes jedoch der Tabernakel
stehen sollte. Deswegen empfahl er
uns, eine Losung zu ubernehmen, die
in Aragonien Tradition hat, die
sogenannten »retablos custodias,
ein Altarbild, das die Funktion einer
grofsen Monstranz erfiillt. Aufderdem



sollte das Altarbild eine Katechese
uber das Leben Mariens sein, das alle
zur Vereinigung mit ihrem Sohn
Jesus Christus hinfiihrt.

Der selige Josemaria hat Torreciudad
einen Monat vor seinem Tod besucht
und konnte die Kirche und die
angrenzenden Gebdude praktisch
fertig sehen. Es war eine seiner
letzten »Verrucktheiten«.

Dabei erzahlte er uns wiederum, dafs
er die Mutter Gottes um eine grofde
Gnade fur die Pilger, die im Laufe
der Jahrhunderte nach Torreciudad
kommen wirden, bitte: die Gnade
einer tiefen Bekehrung, die am
besten in einer guten Beichte
bestiinde. Und er war sich sicher,
dafd Maria ihm diese Bitte erfiillen
wiurde.

Aus dem Buch "Josemaria Escriva -
Profile einer Griindergestalt",
César Ortiz (Hrsg.), Adamas-
Verlag, Koln 2002



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/priesterliche-seele-und-
ganzhingabe/ (22.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/
https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/
https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-und-ganzhingabe/

	Priesterliche Seele und Ganzhingabe

