
opusdei.org

Priesterliche Seele –
Seele Christi

Am Beginn jeden Tages können
wir dem Herrn sagen, dass wir
wollen, dass dieser neue Tag für
Ihn sei. Wir möchten Ihm unser
Leben, unser Herz und unsere
Arbeit darbieten. – Wir können
das sagen, weil jeder Christ
über eine priesterliche Seele
verfügt.

28.12.2021

Unter den Fragen, die in einigen
Gegenden für die Vorbereitung der
Kinder auf die Erstkommunion aus



dem Katechismus verwendet
wurden, fand sich auch folgende:
Wofür hat Gott den Menschen
geschaffen? – Die Antwort ist einfach
und leicht zu merken: „Gott hat die
Menschen geschaffen, damit wir ihn
auf Erden lieben und ihm gehorchen
und mit ihm im Himmel glücklich
werden“.

Damit ist das Wesentliche über unser
irdisches Schicksal ausgesagt. Das
Kompendium des derzeitigen
Katechismus der Katholischen Kirche
erläutert allerdings einen weiteren
wichtigen Aspekt: „Der Mensch selbst
ist geschaffen, um Gott zu erkennen,
ihm zu dienen und ihn zu lieben, um
ihm in dieser Welt in Danksagung die
ganze Schöpfung darzubringen und
zum Leben mit Gott im Himmel
erhoben zu werden“1.

Tatsächlich bringt die Erschaffung
des Menschen, der durch Gott ins
Leben gerufen wird, mit sich, dass



dieser sein Wirken in der Welt auf
Gott ausrichtet und ihm die ganze
Schöpfung in Dankbarkeit darbringt.
Da Gott die menschliche Arbeit
gewissermaßen mit seinem
Schöpfungswerk verbunden hat,
muss diese auf Mitarbeit ausgerichtet
sein und die Güte und Schönheit des
Wirkens Gottes aufleuchten lassen
„Der nach Gottes Bild geschaffene
Mensch hat ja den Auftrag erhalten,
sich die Erde mit allem, was zu ihr
gehört, zu unterwerfen, die Welt in
Gerechtigkeit und Heiligkeit zu
regieren und durch die Anerkennung
Gottes als des Schöpfers aller Dinge
sich selbst und die Gesamtheit der
Wirklichkeit auf Gott hinzuordnen,
so dass alles dem Menschen
unterworfen und Gottes Name
wunderbar sei auf der ganzen
Erde“2.

Nach der Erbsünde hat diese im
göttlichen Plan vorgesehene Aufgabe
allerdings ein unüberwindbares



Hindernis vorgefunden: den Mangel
an Rechtschaffenheit im
menschlichen Herzen. Wie die Bibel
berichtet, haben wir, anstatt mit Gott
beim Aufbau der Welt mitzuarbeiten,
in diese vielmehr unsere eigene
Unordnung hineingebracht, indem
wir sie auf egoistische Weise gestaltet
haben. Gott hat uns dann in seiner
großen Barmherzigkeit seinen Sohn
gesandt, um in der Schöpfung die
Rechtschaffenheit des Lebens
wiederherzustellen, die Gerechtigkeit
des Herzens, sowie Worte und Taten,
die Ihm wirklich wohlgefällig sind.
Und mit diesem von Gott von
Ewigkeit her vorgesehenen
Erlösungswerk wurden wir Christen
verbunden. Das Opfer und die Gnade
Christi haben uns zu Gott
zurückgebracht und ermöglicht, dass
wir durch unsere Werke an der
Erlösung der Geschöpfe mitwirken
können.



Der Geist des Opus Dei betont diesen
Ruf zur Mitarbeit am Schöpfungs-
und Erlösungswerk Christi. Darüber
hinaus schlägt er einen spezifischen
Weg vor: die alltägliche gewöhnliche
Arbeit perfekt auszuführen, sowie
das Familienleben und die
gesellschaftlichen Beziehungen so
gut wie möglich zu gestalten und
Gott täglich das gewöhnliche Leben
so aufzuopfern, dass wir schließlich
Seine Gegenwart auch in den
tausenderlei kleinen Details zu
erkennen vermögen.

Das erfordert eine tiefe innere
Bereitschaft von uns: den
übernatürlichen Wunsch, Gott in
dem, was wir tun, zu dienen, Ihm die
Menschen, mit denen wir Umgang
haben, zuzuführen, Ihn zu
verherrlichen und uns deshalb von
dem Elend zu befreien, das seinen
Ursprung in der Sünde hat und das
sich wie ein Bodensatz in unserer
Seele befindet und durch das Wirken



des Heiligen Geistes nach und nach
abgebaut wird. Dabei ist unsere
Mitwirkung gefragt, eine Art des
Seins, das von Christus herrührt und
uns mit seinem Priestertum
verbindet.

Allen Christen eignet eine
priesterliche Seele, denn durch die
Taufe sind wir alle zu Priestern
unseres eigenen Daseins bestellt
worden (...), damit wir jede
unserer Handlungen im Geiste des
Gehorsams gegenüber dem
göttlichen Willen verrichten3.
Darum sagen wir dem Herrn an
jedem Morgen, bevor wir den Tag
beginnen, dass auch dieser neue Tag
für Ihn sein soll, dass wir Ihm unser
Leben, unser Herz, unsere Arbeit
und unsere ganze Existenz
aufopfern.

Auf die Gnade gestützt

Wir können Gott weder aufgrund
unserer Verdienste gefallen noch



durch sie erreichen, dass unser
Wirken die göttliche Liebe und Güte
aufleuchten lassen, sondern nur
durch die Gnade Christi, die uns
innerlich gerecht macht. Denn, wie
der heilige Paulus sagt: die Liebe
Gottes ist ausgegossen in unsere
Herzen durch den Heiligen Geist,
der uns gegeben ist.4

Die priesterliche Seele kommt also
von oben,5 aus der Tatsache, dass wir
Kinder Gottes sind: Sie entfaltet im
Christen das Leben Christi, des
ewigen Priesters. Mit priesterlicher
Seele zu handeln, erfordert oft
Selbstüberwindung und das
Überschreiten der Grenzen
vertretbarer Widmung und Mühe. Es
verlangt, dass wir die
Schwierigkeiten und Hindernisse, die
aus dem eigenen Charakter oder von
äußeren Umständen kommen,
überwinden oder außer Acht lassen,
wenn wir erkennen, dass etwas zur
Ehre Gottes gereicht oder für das



Wohl des Nächsten erforderlich ist.
Dies erfordert, dass wir die Zeit
nötige finden, um das Gute zu tun
oder die Angst überwinden, dass es
uns an Fähigkeiten mangelt.

Deshalb müssen wir uns täglich
einüben, danach trachten, kleine
Fortschritte zu erzielen, großzügiger
in einzelnen Dingen zu werden, nicht
mutlos zu werden angesichts des
Gefühls, dass wir zu wenig können
oder wollen. So erreichen wir eine
zunehmende Festigung unseres
Innenlebens. Wenn wir nach vorne
schauen und uns am Leben Christi
orientieren, werden uns unsere
Großzügigkeit und unsere
Entsprechung angesichts des
angestrebten Zieles nie ausreichend
erscheinen.

Die priesterliche Seele Christi zeigt
sich gut in seiner kurzen Aussage
über den Sinn seines Kommens: Der
Menschensohn ist nicht



gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen und
sein Leben hinzugeben als
Lösegeld für viele.6 Es ist, als ob
Jesus mit diesen Worten seine eigene
Verfügbarkeit zum Ausdruck bringen
wollte, jedes Limit zu überschreiten,
um viele von der Sünde zu befreien
und ihnen das Leben zu geben,
sodass der Vater durch ihre Erlösung
verherrlicht werde.

Außer von Jesus wissen wir nur von
der heiligsten Jungfrau mit
Sicherheit, dass sie auf dieser Erde
imstande war, niemals zu sagen, es
sei nun genug. Sie ließ sich von dem
Verlangen leiten, unter allen
Umständen Magd des Herrn zu sein.
Wie niemand sonst begleitete sie
Jesus am Kreuz und der Herr
verband sie auf außerordentliche
Weise mit seinem Priestertum, mehr
als alle übrigen Menschen.



Die heilige Maria konnte ihre
priesterliche Seele mit derartiger
Vollkommenheit zur Geltung
bringen, weil sie in besonderer Weise
von der Gnade des Heiligen Geistes
erfüllt war. Ihr Beispiel dürfen wir
deshalb nicht mit bloß menschlichen
Augen betrachten, da ein derartiger
Verzicht und Opfergeist unsere
Vorstellungskraft überfordert. Wir
würden diesen Weg als für uns
unmöglich erachten und würden uns
damit abfinden, bewusst oder
unbewusst nach einer bequemeren
Lösung zu suchen.

Die Liturgie der Kirche sagt vom
Heiligen Geist – der uns gegeben ist
-, dass Er „der Armen Vater“, Spender
der Gaben, „der Herzen Licht“ 7 sei.
Wenn wir treu sind und Ihm
vertrauen, werden wir auch seine
Gaben erhalten: den „Preis für die
Tugend, die Wirklichkeit der
Erlösung, die ewige Freude“.8

Dadurch werden uns alle



Gelegenheiten zur Betätigung
unserer priesterlichen Seele mit
Freude erfüllen. Gerade dann, wenn
es Mühe macht, werden wir auf
unerklärliche Weise größere Freude
empfinden, die von innen kommt,
aus jener Quelle (...), deren Wasser
ins ewige Leben fließt.9

Communicatio Christi

Der heilige Paulus sagt: Seid
untereinander so gesinnt, wie es
dem Leben in Christus Jesus
entspricht.10 Das Evangelium zeigt
uns oft die Vielfalt der Wünsche und
der Denkungsart Jesu. Man bemerkt
vor allem, dass seine Seele ständig
für Gott Vater lebt: es ist seine Speise,
den Willen Gottes zu erfüllen, der
Eifer für das Haus Gottes verzehrt
ihn, ein Eifer, den er schon als
Jüngling bewies, als er im Tempel
den dringenden Wunsch fühlte, sich
mit dem zu befassen, was seines
Vaters ist. Viele Jahre später würde



er erklären, dass dieser Wille das
Entscheidende, ja seine Nahrung in
seinem Leben ist, und dass es sein
wahrhaftiges Verlangen sei, die
Erfüllung des göttlichen Planes zu
erleben11.

Aus diesem Eifer heraus wünschte
unser Herr Jesus sehnlichst die
Bekehrung der Menschen und deren
Öffnung für die Liebe Gottes sowie
zu deren gegenseitiger Liebe. Er
konnte in den Herzen diesen Durst
nach Glück wahrnehmen, der oft
durch die Ketten der Sünde gefesselt
war: bei Zachäus, bei der
Samariterin, bei der Ehebrecherin,
um nur einige selbstsprechende
Zeugnisse zu nennen.

Sein überaus liebenswürdiges Herz
wurde von der Not der Menschen,
ihrer Bedürftigkeit und ihren
Schmerzen tief bewegt: Das zeigen
die Auferweckung seines Freundes
Lazarus, die der Tochter des



Synagogenvorstehers Jaïrus und jene
des Sohnes der Witwe von Naïn; das
Elend der von Lepra Befallenen, des
Blindgeborenen, der kranken
blutflüssigen Frau, die ihr ganzes
Vermögen ausgegeben hatte, etc.

Wie sehr schätzte Christus die
Herzensreinheit der Kinder, die
Demut der Syrophönizierin, den
Edelmut seiner Jünger. Zu den
Seinen empfand Er eine tiefe
Freundschaft, Er freute sich über
ihre Fortschritte im Glauben und
über ihre Teilnahme an seinen
Zielen. Er sagte zu ihnen:Ihr habt in
meinen Prüfungen bei mir
ausgeharrt12. Tiefen Schmerz
empfand Er angesichts des Verrats
des Judas, des Unglaubens jener, die
Ihn verließen, der Borniertheit
seiner Gegner. Jesus weinte
angesichts des auf Jerusalem
zukommenden Schicksalsschlages.



Wir haben uns der Seele Christi
zugewandt, denn in ihr finden wir
die wichtigsten Regungen der
priesterlichen Seele, die jeder Christ
haben sollte, um an jenem
Erlösungswillen teilzuhaben, der
Jesus zum Tod am Kreuz für uns
geführt hat. Die priesterliche Seele
drängt dazu, den Willen Gottes in
jedem Augenblick zu erfüllen, sich in
Verbindung mit Christus und dank
des Wirkens des Heiligen Geistes Gott
Vater darzubieten. Es bedeutet, dass
wir in unserem Herz Gefühle haben,
die vom Heiligen Geist eingegossen
sind, der nach Worten des heiligen
Irenäus communicatioChristi ist, also
Verbindung mit Jesus und damit
Übertragung seiner Intimität, seiner
Gedanken und Bestrebungen, die
dadurch in zunehmendem Maß zu
unseren eigenen werden. „In der
Kirche hat sich der Heilige Geist
festgesetzt, das heißt, die
Übermittlung Christi“13.



Im Gebet erwecken wir den Wunsch,
dass es so sei. Dabei wird uns oft die
Lesung des Evangeliums helfen,
wenn wir uns bemühen, uns in die
jeweiligen Szenen zu versetzen und
uns darauf zu konzentrieren, was
uns Jesus damit sagen will und was
sein Herz bewegt. Auch wenn wir
Ihm dabei manchmal wieder sagen
müssen, dass uns dazu nichts einfällt,
dass wir kalt bleiben oder nichts
fühlen, oder wenn wir Ihn bitten
müssen, dass Er uns wenigstens den
Wunsch erfüllen möge, den Wunsch
nach Heiligkeit zu empfinden, wie
das der heilige Josefmaria geraten
hat. Wenn wir das mit Demut
machen und uns dabei sicher sind,
dass wir damit das Beste erbitten,
dann wird sich der Herr unserer
Armseligkeit erbarmen, unseren
Glauben belohnen und Wunder in
uns wirken: Seine göttliche Macht,
die das Leben vieler in den
Evangelien genannten Personen
umgewandelt hat, wird unserer Seele



die gleichen Erlösungswünsche
einprägen.

Wenn wir so mit den Augen Christi
die Welt, die Menschen und unser
Leben betrachten, dann werden wir
Ihn demütig bitten, uns zu helfen,
dass es uns gelingt, das zu tun, was
Ihm gefällt, Ihm in unseren
Tätigkeiten zu dienen und Ihm die
Menschen aus unserer Umgebung
zuzuführen, ohne dabei zu fürchten,
dass wir uns verausgaben könnten.

Wir wenden unsere Augen während
der Gebetszeiten - und immer in
unserem Leben - unserer Mutter
Maria zu und bitten sie, dass im
Herzen aller Christen diese heiligen
Ambitionen kräftig wachsen mögen,
dass wir uns von der Seele Christi
umwandeln lassen, um so wirklich 
an Wesen und Gestalt seines
Sohnes teilzuhaben, damit dieser
der Erstgeborene unter vielen
Brüdern sei14.



1 Kompendium des Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 67.

2 II Vatikanisches Konzil, Past. Konst.
Gaudium et spes, Nr. 34.

3 Christus begegnen, Nr. 96.

4 Röm 5,5.

5 Vgl. Joh 3,3.5.

6 Mk 10,45.

7 Sequenz Veni Sancte Spiritus.

8 Ebd.

9 Joh 4,14.

10 Phil 2,5.

11 Vgl. Joh 4,34; Lk 12,49-50.

12 Lk 22,28.

13 Irenäus von Lyon, Adversus
haereses, III, 24,1.



14 Röm 8,29.

A. Ducay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/priesterliche-seele-seele-
christi/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-seele-christi/
https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-seele-christi/
https://opusdei.org/de-ch/article/priesterliche-seele-seele-christi/

	Priesterliche Seele – Seele Christi

