
opusdei.org

Papstansprache
während der Vigil
auf dem Marienfeld

Wortlaut der Ansprache Papst
Benedikt XVI. an die
Jugendlichen, die sich anläßlich
des XX. Weltjugendtags auf dem
Marienfeld zu einer Vigil mit
dem Heiligen Vater
eingefunden hatten

25.08.2005

Liebe Jugendliche!

Auf unserem Pilgerweg mit den
geheimnisvollen Weisen aus dem



Orient sind wir jetzt an der Stelle
angelangt, die uns Matthäus in
seinem Evangelium so beschreibt:
„Und sie gingen in das Haus (über
dem der Stern stehengeblieben war)
und sahen das Kind und Maria, seine
Mutter; da fielen sie nieder und
beteten es an“ (Mt 2, 11). Der äußere
Weg dieser Männer war zu Ende. Sie
waren an ihrem Ziel. Aber an dieser
Stelle beginnt für sie ein neuer Weg,
eine innere Pilgerschaft, die ihr
ganzes Leben ändert. Denn sie
hatten sich diesen neugeborenen
König gewiß anders vorgestellt. Sie
hatten ja in Jerusalem Halt gemacht
und beim dortigen König nach dem
verheißenen Königskind gefragt. Sie
wußten, daß die Welt in Unordnung
war, und deswegen war ihr Herz
unruhig geblieben. Sie waren gewiß,
daß es Gott gebe, einen gerechten
und gütigen Gott. Und sie hatten
wohl auch von den großen
Prophezeiungen gehört, in denen die
Propheten Israels einen König



vorhersagten, der im innersten
Einklang mit Gott stehen und von
ihm her die Welt in Ordnung bringen
würde. Diesen König waren sie
suchen gegangen: Sie waren im
tiefsten auf der Suche nach dem
Recht, nach der Gerechtigkeit, die
von Gott kommen mußte und
wollten diesem König zu Diensten
sein, sich ihm zu Füßen werfen und
so selbst der Erneuerung der Welt
dienen. Sie gehörten zu denen, die
„Hunger und Durst haben nach der
Gerechtigkeit“ (Mt 5, 6). Diesem
Hunger und Durst waren sie mit
ihrer Pilgerschaft gefolgt – sie waren
Pilger zur Gerechtigkeit, die sie von
Gott erwarteten und in deren Dienst
sie selber treten wollten.

Auch wenn die anderen Menschen,
die zu Hause Gebliebenen, sie für
Phantasten und Träumer halten
mochten – sie waren durchaus
Realisten und wußten, daß zur
Änderung der Welt Macht gehört.



Deshalb konnten sie das Kind der
Verheißung zunächst nur im
Königspalast suchen. Aber nun
beugen sie sich vor einem Kind
armer Leute, und sehr bald erfuhren
sie, daß Herodes – der König, den sie
aufgesucht hatten – mit seiner Macht
ihm nachstellen würde und daß der
Familie nur die Flucht und das Exil
verblieben. Der neue König, den sie
anbeteten, war ganz anders, als sie
erwartet hatten. So mußten sie
lernen, daß Gott anders ist, als wir
ihn gewöhnlich uns vorstellen. Nun
begann ihre innere Wanderung. Sie
begann in dem Augenblick, in dem
sie sich vor diesem Kind
niederwarfen und es als den
verheißenen König anerkannten.
Aber diese freudigen Gesten mußten
sie erst innerlich einholen.

Sie mußten ihren Begriff von Macht,
von Gott und vom Menschen ändern
und darin sich selbst ändern. Sie
sahen nun: Die Macht Gottes ist



anders als die Macht der Mächtigen
der Welt. Die Art, wie Gott wirkt, ist
anders als wir es uns ausdenken und
ihm gerne vorschreiben möchten.
Gott tritt in dieser Welt nicht in
Konkurrenz zu den weltlichen
Formen der Macht. Er stellt nicht
seine Divisionen anderen Divisionen
gegenüber. Er schickt Jesus auf dem
Ölberg nicht 12 Legionen Engel zu
Hilfe (vgl. Mt 26, 53). Er stellt der
lauten, auftrumpfenden Macht
dieser Welt die wehrlose Macht der
Liebe gegenüber, die am Kreuz – und
dann in der Geschichte immer
wieder – unterliegt und doch das
Neue, das Göttliche ist, das nun dem
Unrecht entgegentritt und Gottes
Reich heraufführt. Gott ist anders –
das erkennen sie nun. Und das
bedeutet, daß sie nun selbst anders
werden, Gottes Art erlernen müssen.

Sie waren gekommen, sich in den
Dienst dieses Königs zu stellen, ihr
Königtum nach dem Seinen



auszurichten. Das war der Sinn ihrer
Huldigungsgebärde, ihrer Anbetung.
Zu ihr gehörten auch die Geschenke
– Gold, Weihrauch, Myrrhe – Gaben,
die man einem für göttlich
angesehenen König spendete.
Anbetung hat einen Inhalt, und zu
ihr gehört auch eine Gabe. Die
Männer aus dem Orient waren
durchaus auf der richtigen Spur, als
sie mit der Gebärde der Anbetung
dieses Kind als ihren König
anerkennen wollten, in dessen Dienst
sie ihre Macht und ihre
Möglichkeiten zu stellen gedachten.
Sie wollten durch den Dienst für ihn
und die Gefolgschaft mit ihm der
Sache der Gerechtigkeit, des Guten in
der Welt dienen. Und da hatten sie
recht. Aber nun lernen sie, daß das
nicht einfach durch Befehle und von
Thronen herunter geschehen konnte.
Nun lernen sie, daß sie sich selber
geben müssen – kein geringeres
Geschenk verlangt dieser König. Nun
lernen sie, daß ihr Leben von der



Weise geprägt sein muß, wie Gott
Macht ausübt und wie Gott selber ist:
Sie müssen Menschen der Wahrheit,
des Rechts, der Güte, des Verzeihens,
der Barmherzigkeit werden. Sie
werden nicht mehr fragen: Was
bringt das für mich, sondern sie
müssen nun fragen: Womit diene ich
der Gegenwart Gottes in der Welt. Sie
müssen lernen, sich zu verlieren und
gerade so sich zu finden. Indem sie
weggehen von Bethlehem, müssen
sie auf der Spur des wahren Königs
bleiben, in der Nachfolge Jesu.

Liebe Freunde, fragen wir uns, was
das alles für uns bedeutet. Denn was
wir eben über die andere Art Gottes
gesagt haben, die unsere Lebensart
bestimmen soll, klingt uns schön,
aber es bleibt doch blaß und
unbestimmt. Deswegen hat Gott uns
Beispiele geschenkt. Die Weisen aus
dem Morgenland sind nur die ersten
einer langen Prozession von
Menschen, die nach dem Stern Gottes



mit ihrem Leben Ausschau gehalten,
den Gott gesucht haben, der uns
Menschen nahe ist und uns den Weg
zeigt. Es ist die große Schar der
Heiligen, der bekannten und der
unbekannten, in denen der Herr das
Evangelium die Geschichte hindurch
aufgeblättert hat und aufblättert. In
ihrem Leben kommt wie in einem
großen Bilderbogen der Reichtum
des Evangeliums zum Vorschein. Sie
sind die Lichtspur Gottes, die er
selbst durch die Geschichte gezogen
hat und zieht. Mein verehrter
Vorgänger Papst Johannes Paul II.
hat eine große Schar von Menschen
vergangener und naher Zeiten selig-
und heiliggesprochen. Er wollte uns
in diesen Gestalten zeigen, wie es
geht, ein Christ zu sein; wie es geht,
das Leben recht zu machen – nach
der Weise Gottes zu leben. Die
Seligen und Heiligen waren
Menschen, die nicht verzweifelt nach
ihrem eigenen Glück Ausschau
hielten, sondern einfach sich geben



wollten, weil sie vom Licht Jesu
Christi getroffen waren. Und so
zeigen sie uns den Weg, wie man
glücklich wird, wie man das macht,
ein Mensch zu sein. Im Auf und Ab
der Geschichte waren sie die
wirklichen Erneuerer, die immer
wieder die Geschichte aus den
dunklen Tälern herausgeholt haben,
in denen sie immer neu zu versinken
droht und immer wieder so viel Licht
in sie brachten, daß man dem Wort
Gottes, wenn vielleicht auch unter
Schmerzen, zustimmen kann, der am
Ende des Schöpfungswerkes gesagt
hatte: Es ist gut. Denken wir nur an
Gestalten wie Sankt Benedikt, wie
Franz von Assisi, wie Teresa von
Avila, Ignatius von Loyola, Karl
Borromäus, an die Ordensgründer
des 19. Jahrhunderts, die der
Sozialen Bewegung ihr Herz gegeben
haben oder an Heilige unserer Zeit –
Maximilian Kolbe, Edith Stein,
Mutter Teresa, Pater Pio. Wenn wir
diese Gestalten ansehen, dann lernen



wir, was „anbeten“ heißt und was es
heißt, nach den Maßstäben des
Kindes von Bethlehem, den
Maßstäben Jesu Christi und Gottes
selbst zu leben.

Die Heiligen sind die wahren
Reformer, hatten wir gesagt. Ich
möchte es nun noch radikaler
ausdrücken: Nur von den Heiligen,
nur von Gott her kommt die
wirkliche Revolution, die
grundlegende Änderung der Welt.
Wir haben im abgelaufenen
Jahrhundert die Revolutionen erlebt,
deren gemeinsames Programm es
war, nicht mehr auf Gott zu warten,
sondern die Sache der Verfassung
der Welt ganz selbst in die Hände zu
nehmen. Und wir haben gesehen,
daß damit immer ein menschlicher,
ein parteilicher Standpunkt zum
absoluten Maßstab genommen
wurde. Das Absolutsetzen dessen,
was nicht absolut, sondern relativ ist,
heißt Totalitarismus. Es macht den



Menschen nicht frei, sondern entehrt
ihn und versklavt ihn. Nicht die
Ideologien retten die Welt, sondern
allein die Hinwendung zum
lebendigen Gott, der unser Schöpfer,
der Garant unserer Freiheit, der
Garant des wirklich Guten und
Wahren ist. Die wirkliche Revolution
besteht allein in der radikalen
Hinwendung zu Gott, der das Maß
des Gerechten und zugleich die
ewige Liebe ist. Und was könnte uns
denn retten wenn nicht die Liebe?

Liebe Freunde! Laßt mich nur noch
zwei kurze Gedanken anfügen. Von
Gott reden viele; im Namen Gottes
wird auch Haß gepredigt und Gewalt
ausgeübt. Deswegen kommt es
darauf an, das wahre Antlitz Gottes
zu finden. Die Weisen aus dem
Orient haben es gefunden, als sie sich
vor dem Kind in Bethlehem beugten.
„Wer mich sieht, sieht den Vater“, hat
Jesus zu Philippus gesagt (Joh 14, 9).
In Jesus Christus, der sich für uns das



Herz hat durchbohren lassen, ist uns
das wahre Gesicht Gottes erschienen.
Ihm folgen wir mit der großen Schar
derer, die uns da vorangegangen
sind. Dann gehen wir recht.

Das bedeutet, daß wir uns nicht
einen privaten Gott und nicht einen
privaten Jesus zurechtmachen,
sondern dem Jesus glauben, vor dem
Jesus uns beugen, den uns die
Heiligen Schriften zeigen und der
sich in der großen Prozession der
Gläubigen, die wir Kirche nennen,
als lebendig, als immer gleichzeitig
mit uns und zugleich immer uns
voraus zeigt. An der Kirche kann
man sehr viel Kritik üben. Wir
wissen es, und der Herr hat es uns
gesagt: Sie ist ein Netz mit guten und
schlechten Fischen, ein Acker mit
Weizen und Unkraut. Papst Johannes
Paul II., der uns in den vielen Seligen
und Heiligen das wahre Gesicht der
Kirche gezeigt hat, hat auch um
Verzeihung gebeten für das, was



durch das Handeln und Reden von
Menschen der Kirche an Bösem in
der Geschichte geschehen ist. So hält
er auch uns selber den Spiegel vor
und ruft uns auf, mit all unseren
Fehlern und Schwächen in die
Prozession der Heiligen einzutreten,
die mit den Weisen aus dem Orient
begonnen hat. Im Grund ist es doch
tröstlich, daß es Unkraut in der
Kirche gibt: In all unseren Fehlern
dürfen wir hoffen, doch noch in der
Nachfolge Jesu zu sein, der gerade
die Sünder berufen hat. Die Kirche
ist wie eine menschliche Familie, und
sie ist doch zugleich die große
Familie Gottes, durch die er einen
Raum der Gemeinschaft und der
Einheit quer durch die Kontinente,
durch die Kulturen und Nationen
legt. Deswegen freuen wir uns, daß
wir zu dieser großen Familie
gehören; daß wir Geschwister und
Freunde haben in aller Welt. Wir
erleben es hier in Köln, wie schön es
ist, einer welt-weiten Familie



anzugehören, die Himmel und Erde,
Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft und alle Teile der Erde
umspannt. In dieser großen
Weggemeinschaft gehen wir mit
Christus, gehen wir mit dem Stern,
der die Geschichte erleuchtet.

„Sie gingen in das Haus und sahen
das Kind und Maria, seine Mutter; da
fielen sie nieder und beteten es
an“ (Mt 2, 11). Liebe Freunde – das ist
nicht eine weit entfernte, lang
vergangene Geschichte. Das ist
Gegenwart. Hier in der heiligen
Hostie ist ER vor uns und unter uns.
Wie damals verhüllt er sich
geheimnisvoll in heiligem
Schweigen, und wie damals
offenbart er gerade so Gottes wahres
Gesicht. Er ist für uns Weizenkorn
geworden, das in die Erde fällt und
stirbt und Frucht bringt bis zum
Ende der Zeiten (vgl. Joh 12, 24). Er
ist da wie damals in Bethlehem. Er
lädt uns ein zu der inneren



Wanderschaft, die Anbetung heißt.
Machen wir uns jetzt auf diesen
inneren Weg und bitten wir ihn, daß
er uns führe. Amen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/papstansprache-wahrend-der-
vigil-auf-dem-marienfeld/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/papstansprache-wahrend-der-vigil-auf-dem-marienfeld/
https://opusdei.org/de-ch/article/papstansprache-wahrend-der-vigil-auf-dem-marienfeld/
https://opusdei.org/de-ch/article/papstansprache-wahrend-der-vigil-auf-dem-marienfeld/

	Papstansprache während der Vigil auf dem Marienfeld

