
opusdei.org

Papst Franziskus:
Strategien sind
zweitrangig

Stichworte einer Ansprache:
Sich nicht verschließen, mit
seinem Leben sprechen, eine
Kultur der Freundschaft
schaffen, mutige Christen
werden, das kleine Martyrium
des Verzichts erlernen

30.05.2013

Papst Franziskus hat bei Pfingstvigil
am 18. Mai 2013 auf dem Petersplatz
vier Fragen beantwortet, die ihm für



diese Gelegenheit schriftlich gestellt
worden waren.

Hier die Antworten.

Rom (kath.net/vatican.va) – Guten
Abend euch allen! Ich bin froh, euch
zu begegnen und dass wir alle uns
auf diesem Platz treffen, um zu
beten, vereint zu sein und um die
Gabe des Geistes zu erwarten. (…)

Die erste Frage: Wie haben Sie in
Ihrem Leben die Glaubensgewissheit
erreichen können; und welchen Weg
weisen Sie uns, damit jeder von uns
die Glaubensschwäche überwinden
kann?

Das ist eine geschichtliche Frage,
denn sie betrifft meine Geschichte,
die Geschichte meines Lebens! Ich
hatte die Gnade, in einer Familie
aufzuwachsen, in der der Glaube auf
einfache, konkrete Weise gelebt
wurde; aber es war vor allem meine
Großmutter, die Mutter meines



Vaters, die meinen Glaubensweg
geprägt hat. Sie war eine Frau, die
uns Jesus erklärte, uns von ihm
erzählte, uns den Katechismus
beibrachte. Ich erinnere mich immer
noch, dass sie uns am Karfreitag
abends zur Kerzenprozession
mitnahm, und am Ende dieser
Prozession kam der »liegende
Christus«, und die Großmutter ließ
uns – uns Kinder – niederknien und
sagte zu uns: »Seht, er ist tot, aber
morgen wird er auferstehen.« Ich
habe die erste christliche
Verkündigung ausgerechnet von
dieser Frau empfangen, von meiner
Großmutter!

Das ist so schön! Die erste
Verkündigung zu Hause, mit der
Familie! Und das lässt mich an die
Liebe so vieler Mütter und so vieler
Großmütter in der Weitergabe des
Glaubens denken. Sie sind es, die den
Glauben weitergeben. Das geschah
auch in den ersten Zeiten, denn der



heilige Paulus sagte zu Timotheus:
»Ich erinnere mich an den Glauben
deiner Mutter und deiner
Großmutter« (vgl. 2 Tim1,5).

Alle Frauen, die hier sind, alle
Großmütter, denkt daran: den
Glauben weitergeben! Denn Gott
stellt uns Menschen an die Seite, die
unseren Glaubensweg fördern. Wir
finden den Glauben nicht im
Abstrakten, nein! Da ist immer ein
Mensch, der predigt, der uns sagt,
wer Jesus ist; der den Glauben an uns
weitergibt, uns die erste
Verkündigung bringt. Und so war die
erste Glaubenserfahrung, die ich
hatte.

Aber da gibt es einen für mich ganz
bedeutenden Tag: den 21. September
1953. Ich war beinahe 17 Jahre alt. Es
war der »Tag des Schülers«, für uns
der Frühlingsanfang – bei euch ist es
Herbstanfang. Vor dem Fest bin ich
noch in die Pfarrei gegangen, die ich



frequentierte, habe einen Priester
gefunden, den ich nicht kannte, und
das Bedürfnis gespürt, zu beichten.
Das war für mich die Erfahrung
einer Begegnung: Ich habe entdeckt,
dass jemand mich erwartete. Aber
ich weiß nicht, was da geschehen ist,
ich erinnere mich nicht; ich weiß
wirklich nicht, warum jener Priester
da war, den ich nicht kannte, warum
ich jenen Wunsch zu beichten
verspürte, aber die Wahrheit ist, dass
jemand auf mich wartete. Seit
langem auf mich wartete. Nach der
Beichte habe ich gespürt, dass etwas
sich geändert hatte. Ich war nicht
mehr derselbe. Ich hatte etwas
vernommen – wirklich wie eine
Stimme, einen Ruf: Ich war
überzeugt, dass ich Priester werden
sollte. Diese Erfahrung im Glauben
ist wichtig. Wir sagen, dass wir Gott
suchen müssen, zu ihm gehen und
um Verzeihung bitten, aber wenn
wir hingehen, wartet er schon auf
uns, er ist vorher da! Im Spanischen



haben wir ein Wort, das dies gut
erklärt: »El Señor siempre nos
primerea« – der Herr kommt uns
immer zuvor, ist zuerst, erwartet
uns! Und das ist wirklich eine große
Gnade: einen zu finden, der dich
erwartet. Du gehst hin als Sünder, er
aber wartet, um dir zu vergeben. Das
ist die Erfahrung, die die Propheten
Israels beschrieben wenn sie sagten,
der Herr sei wie die Mandelblüte, die
erste Blüte des Frühlings (vgl. Jer
1,11–12). Bevor die anderen Blüten
kommen, ist sie da – wartet auf uns.
Der Herr erwartet uns. Und wenn
wir ihn suchen, entdecken wir diese
Wirklichkeit: dass er da ist und uns
erwartet, um uns aufzunehmen, um
uns seine Liebe zu schenken. Und
das erfüllt Dein Herz mit einem
solchen Staunen, dass du es nicht für
möglich hältst – und so wächst der
Glaube! Durch die Begegnung mit
einer Person, durch die Begegnung
mit dem Herrn.



Da wird jemand einwenden: »Nein,
ich ziehe es vor, den Glauben in den
Büchern zu studieren! « Es ist
wichtig, ihn zu studieren, aber siehst
du, das allein genügt nicht! Das
Wichtige ist die Begegnung mit
Christus, die Begegnung mit ihm, und
diese verhilft dir zum Glauben, denn
es ist ja gerade Christus, der ihn dir
schenkt!

Auch ihr habt von der
Glaubensschwäche gesprochen und
was man tun kann, um sie zu
überwinden. Der größte Feind, dem
die Schwäche ausgesetzt ist – das ist
komisch, nicht? –, ist die Angst. Doch
habt keine Angst! Wir sind schwach,
das wissen wir. Aber er ist stärker!
Wenn du mit ihm gehst, gibt es kein
Problem! Ein Kind ist sehr schwach –
viele von ihnen habe ich heute
gesehen – aber es war beim Papa, bei
der Mama: Es ist in Sicherheit!



Mit dem Herrn sind wir sicher. Der
Glaube wächst im Mitsein mit dem
Herrn, gerade von der Hand des
Herrn her; das lässt uns wachsen
und macht uns stark. Wenn wir aber
meinen, uns alleine arrangieren zu
können… Denken wir daran, was
Petrus passiert ist: »Herr, niemals
werde ich dich verleugnen!« (vgl. Mt
26,33–35); und dann, als der Hahn
krähte, hatte er es dreimal getan!
(vgl. V. 69–75). Denken wir daran:
Wenn wir zu viel Vertrauen in uns
selber haben, sind wir schwächer…
schwächer. Immer mit dem Herrn!

Und »mit dem Herrn« bedeutet: mit
der Eucharistie, mit der Bibel, mit
dem Gebet… aber auch in der
Familie, auch mit der Mutter, auch
mit ihr, denn sie ist es, die uns zum
Herrn bringt; sie ist die Mutter,
diejenige, die alles weiß. Also auch
zur Muttergottes beten und sie
bitten, dass sie, als Mutter, mich
stark macht. Das ist es, was ich in



Bezug auf die Schwäche denke, es ist
zumindest meine Erfahrung. Etwas,
das mich alle Tage stärkt, ist, den
Rosenkranz zu beten, zur
Muttergottes. Ich empfinde eine so
große Stärke, weil ich zu ihr gehe –
und ich fühle mich stark.

Gehen wir zurzweiten Frage: Ich
denke, dass wir alle, die wir hier sind,
diese Herausforderung, die im
Mittelpunkt unserer Erfahrungen
liegt, stark empfinden. Darum möchte
ich Sie, Heiliger Vater, bitten, dass Sie
mir und uns allen helfen zu verstehen,
wie wir dieser Herausforderung in
unserer Zeit begegnen sollen. Was ist
für Sie das Wichtigste, auf das wir alle
– Bewegungen, Vereinigungen und
Gemeinschaften – achten müssen, um
die Aufgabe zu erfüllen, zu der wir
berufen sind? Wie können wir heute
auf wirksame Weise den Glauben
vermitteln?



Ich sage nur drei Worte. Das erste:
Jesus. Wer ist am wichtigsten? Jesus.
Wenn wir vorangehen mit der
Organisation, mit anderen Dingen –
auch schönen Dingen –, aber ohne
Jesus, dann kommen wir nicht voran,
das funktioniert nicht. Jesus ist
wichtiger. Jetzt… möchte ich einen
kleinen Vorwurf aussprechen, aber
brüderlich, unter uns: Ihr alle habt
auf dem Platz gerufen: »Franziskus,
Franziskus, Papst Franziskus!«. Aber
Jesus, wo war er? Ich hätte gewollt,
dass ihr gerufen hättet: »Jesus, Jesus
ist der Herr, und er ist wirklich
mitten unter uns!« Von jetzt an nicht
mehr: »Franziskus«, sondern:
»Jesus«!

Das zweite Wort heißt: Gebet. Auf
Gottes Angesicht schauen, aber vor
allem – und das ist mit dem
verbunden, was ich vorhin gesagt
habe – sich angeschaut fühlen. Der
Herr schaut uns an: er schaut zuerst
auf uns. Meine Erfahrung ist das,



was ich vor dem Tabernakel erfahre,
wenn ich gehe, um am Abend vor
dem Herrn zu beten. Manchmal
nicke ich ein wenig ein, das ist wahr,
denn die Müdigkeit des Tages lässt
dich einschlummern. Aber er
versteht mich. Und ich empfinde so
viel Trost, wenn ich daran denke,
dass er mich anschaut. Wir meinen,
wir müssten beten, sprechen,
sprechen, sprechen… Nein! Lass dich
vom Herrn anschauen. Wenn er uns
anschaut, gibt er uns Kraft. Und er
hilft dir, ihn zu bezeugen – denn in
der Frage ging es um das
Glaubenszeugnis, nicht wahr?
Zuerst: »Jesus« und dann: »Gebet« –
wir spüren, dass Gott uns an der
Hand hält! Das Wichtige dabei ist:
sich von ihm führen lassen. Das ist
wichtiger als alle Berechnungen.
Wahre Glaubensboten sind wir,
wenn wir uns von ihm führen lassen.
Denken wir an Petrus. Vielleicht hielt
er gerade seinen Mittagsschlaf, und
da hatte er eine Vision – die Vision



von dem Tischtuch mit all den Tieren
darin – und er hörte, dass Jesus
etwas zu ihm sagte, aber er begriff es
nicht. In dem Moment kamen einige
nicht jüdische Männer, die ihn baten,
in ein Haus zu kommen, und er sah,
dass der Heilige Geist auch dort war.
Petrus hat sich von Jesus leiten
lassen, um zu jener ersten
Evangelisierung der Heiden zu
gelangen, die eben keine Juden
waren – etwas zu jener Zeit
Unvorstellbares! (vgl. Apg 10,9–33).
Und so die ganze Geschichte
hindurch, die ganze Geschichte! Sich
von Jesus leiten lassen. Er ist
wirklich der Leader; unser Leader ist
Jesus.

Und drittens: das Zeugnis. Jesus,
Gebet – das Gebet, jenes Sich-von-
ihm-führen-Lassen – und dann das
Zeugnis. Aber ich möchte noch etwas
hinzufügen. Dieses Sich-von-Jesus-
führen- lassen bringt dich zu den
Überraschungen Jesu. Man kann



meinen, dass wir die Evangelisierung
am Schreibtisch planen müssen,
indem wir über die Strategien
nachdenken, Projekte erarbeiten.
Aber das sind Mittel, kleine Mittel.
Das Wichtige ist Jesus und sich von
ihm führen zu lassen. Danach
können wir die Strategien entwerfen,
aber das ist zweitrangig.

Also das Zeugnis: Die Vermittlung des
Glaubens kann man nur mit dem
Zeugnis bewerkstelligen, und das ist
die Liebe. Nicht mit unseren Ideen,
sondern mit dem Evangelium, das
wir in unserer persönlichen Existenz
leben und das der Heilige Geist in
uns leben lässt. Es ist gleichsam ein
Zusammenspiel zwischen uns und
dem Heiligen Geist, und das bewirkt
das Zeugnis. Die Kirche wird
vorangebracht durch die Heiligen,
eben genau die, welche dieses
Zeugnis geben. Wie Johannes Paul II.
und auch Benedikt XVI. gesagt
haben, bedarf die Welt von heute so



dringend der Zeugen. Nicht so sehr
der Lehrer, als vielmehr der Zeugen.
Nicht so viel reden, sondern mit dem
ganzen Leben sprechen: mit der
Kohärenz des Lebens, gerade mit der
Kohärenz des Lebens! Eine Kohärenz
des Lebens, die bedeutet, das
Christentum als eine Begegnung mit
Jesus zu leben, der mich zu den
anderen bringt, und nicht als ein
gesellschaftliches Faktum.
Gesellschaftlich… sind wir eben so,
sind wir Christen, in uns
verschlossen. Nein, das nicht! – Es ist
das Zeugnis!

Die dritte Frage: Ich möchte Sie
fragen, Heiliger Vater: Wie kann ich,
wie können wir alle eine Kirche leben,
die arm und für die Armen ist? In
welcher Weise stellt der leidende
Mensch eine Anfrage an unseren
Glauben dar? Welchen konkreten und
wirksamen Beitrag können wir alle
als Laien-Bewegungen und -
Vereinigungen für die Kirche und die



Gesellschaft leisten, um dieser
schweren Krise zu begegnen, die die
öffentliche Ethik, das
Entwicklungsmodell, die Politik, kurz:
ein neues Menschsein angeht?

Ich knüpfe an das Zeugnis an. Allem
voran ist der Hauptbeitrag, den wir
liefern können, das Evangelium zu
leben. Die Kirche ist keine politische
Bewegung, noch eine gut
organisierte Struktur: Das ist es
nicht. Wir sind keine NGO
[Nichtregierungsorganisation], und
wenn die Kirche eine NGO wird,
verliert sie das Salz, hat keinen
Geschmack mehr, ist nur noch eine
leere Organisation. Und in dieser
Sache müsst ihr schlau sein, denn
der Teufel führt uns hinters Licht: Es
besteht nämlich die Gefahr der
Leistungsorientierung. Eines ist es,
Jesus zu predigen, etwas anderes,
Leistung zu erbringen, leistungsfähig
zu sein. Nein, das ist ein anderer
Wert. Der Wert der Kirche ist



grundsätzlich, das Evangelium zu
leben und Zeugnis für unseren
Glauben zu geben. Die Kirche ist Salz
der Erde, ist Licht der Welt, sie ist
berufen, in der Gesellschaft den
Sauerteig des Gottesreiches zu
vergegenwärtigen, und das tut sie
vor allem mit ihrem Zeugnis, dem
Zeugnis der Bruderliebe, der
Solidarität, des Teilens. Wenn man
einige sagen hört, die Solidarität sei
kein Wert, sondern ein
»Primärverhalten«, das
verschwinden muss… das ist nicht in
Ordnung! Es wird an eine rein
weltliche Wirksamkeit gedacht.

Die Momente der Krise, wie jene, die
wir zurzeit erleben – aber du hast
vorhin gesagt, dass wir uns »in einer
Welt der Lüge befinden« – dieser
Moment der Krise – aufgepasst! –
besteht nicht in einer nur
wirtschaftlichen Krise, ist nicht nur
eine kulturelle Krise. Es ist eine Krise
des Menschen: Was sich in Krise



befindet, ist der Mensch! Und was
zerstört werden kann, ist der
Mensch! Doch der Mensch ist
Ebenbild Gottes! Aus diesem Grund
ist es eine tiefe Krise! In diesem
Moment der Krise dürfen wir uns
nicht nur um uns selber kümmern,
uns in der Einsamkeit verschließen,
in der Entmutigung, im Gefühl der
Ohnmacht gegenüber den
Problemen. Bitte sich nicht
verschließen! Das ist eine Gefahr:
Wir schließen uns ein in der Pfarrei,
mit den Freunden, in der Bewegung,
mit denen, die denken wie wir… aber
wisst ihr, was dann passiert? Wenn
die Kirche sich verschließt, wird sie
krank – wird sie krank. Denkt an ein
Zimmer, das ein Jahr lang
geschlossen bleibt; wenn du
eintrittst, ist da dieser Geruch nach
Feuchtigkeit, all das, was nicht gut
ist… Eine in sich verschlossene
Kirche ist genauso: es ist eine kranke
Kirche.



Die Kirche muss aus sich
herausgehen. Wohin? An die
Peripherien des Seins, welche auch
immer es sein mögen, aber
hinausgehen. Jesus sagt uns: »Geht in
alle Welt! Geht! Predigt! Gebt Zeugnis
für das Evangelium! « (vgl. Mt 16,15).
Doch was geschieht, wenn einer aus
sich herausgeht? Da kann geschehen,
was allen passieren kann, die das
Haus verlassen und auf die Straße
gehen: ein Unfall. Aber ich sage euch:
Mir ist eine verunfallte Kirche, eine
Kirche, die in einen Unfall geraten
ist, tausendmal lieber als eine Kirche,
die wegen ihrer Verschlossenheit
krank ist! Geht hinaus, geht! Denkt
auch an das, was die Geheime
Offenbarung sagt. Sie sagt etwas
Schönes: dass Jesus an der Tür steht
und ruft, ruft, um in unser Herz
einzutreten (vgl. Offb 3,20). Das ist
die Bedeutung, die wir in der
Geheimen Offenbarung finden.



Aber stellt euch einmal diese Frage:
Wie oft ist Jesus drinnen und klopft
an die Tür, um hinauszugehen – um
hinauszugehen, und wir lassen ihn
nicht, um unserer Sicherheiten
willen? Denn oftmals sind wir
eingeschlossen in vergängliche
Strukturen, die nur dazu dienen, uns
zu Sklaven zu machen und nicht zu
freien Kindern Gottes!

Bei diesem »Hinausgehen« ist
wichtig, zur Begegnung zu gehen;
dieses Wort ist mir sehr wichtig: die
Begegnung mit den anderen.
Warum? Weil der Glaube eine
Begegnung mit Jesus ist, und wir
müssen dasselbe tun wie Jesus: den
anderen entgegengehen. Wir erleben
eine Kultur der Auseinandersetzung,
eine Kultur der Zersplitterung, eine
Kultur, in der ich das, was mir nicht
dient, wegwerfe – die
Wegwerfkultur. Aber in diesem
Zusammenhang bitte ich euch – und
das ist ein Teil der Krise – an die



alten Menschen zu denken, die die
Weisheit eines Volkes verkörpern,
und an die Kinder… Wegwerfkultur!
… Wir aber müssen zur Begegnung
kommen und mit unserem Glauben
eine »Kultur der Begegnung «
schaffen, eine Kultur der
Freundschaft, eine Kultur, in der wir
Brüder und Schwestern finden, wo
wir auch mit denen sprechen
können, die nicht so denken wie wir,
auch mit denen, die einen anderen
Glauben haben, die unseren Glauben
nicht teilen. Alle haben etwas mit
uns gemeinsam: Sie sind Ebenbilder
Gottes, sind Kinder Gottes. Zur
Begegnung mit allen kommen… ohne
über unsere Zugehörigkeit zu
verhandeln, und – das ist wichtig –
mit den Armen. Wenn wir aus uns
herausgehen, finden wir die Armut.

Heute – es tut im Herzen weh, das zu
sagen – heute, wenn man einen
Landstreicher auffindet, der erfroren
ist, erregt das kein Aufsehen.



Aufsehen erregend ist heute
vielleicht ein Skandal. Ein Skandal –
oh, der macht Schlagzeilen! Daran zu
denken, dass so viele Kinder nichts
zu essen haben – das erregt heute
kein Aufsehen. Das ist
schwerwiegend, das ist schlimm! Da
können wir nicht ruhig bleiben: »Ja,
das ist halt so…« Wir dürfen keine
Christen »mit steifem Kragen«
werden, jene allzu gebildeten
Christen, die sich bei einer Tasse Tee
in aller Ruhe über theologische
Fragen austauschen. Nein! Wir
müssen mutige Christen werden und
uns zu denen aufmachen, die
wirklich der Leib Christi sind, der
Leib Christi!

Wenn ich gehe, um Beichte zu hören
– das kann ich noch nicht, denn zum
Beichte-Hören hinausgehen… ja, hier
kann man nicht heraus, aber das ist
ein anderes Problem – wenn ich in
der vorigen Diözese ging, um Beichte
zu hören, kamen so einige, und ich



stellte immer diese Frage: »Aber
geben Sie auch Almosen?« – »Ja,
Pater!« – »Ah, gut, gut.« Und dann
schob ich noch zwei weitere nach:
»Sagen Sie, wenn Sie Almosen geben,
schauen Sie dann dem- oder
derjenigen in die Augen, der Sie das
Almosen geben?« – »Ach, das weiß
ich nicht, darauf habe ich nicht
geachtet.« Zweite Frage: »Und wenn
Sie das Almosen geben, berühren Sie
dann die Hand dessen, dem Sie es
geben, oder werfen Sie ihm die
Münze hin?« Das ist das Problem: der
Leib Christi, den Leib Christi
berühren, diesen Schmerz auf uns
nehmen, für die Armen. Die Armut
ist für uns Christen nicht eine
soziologische oder philosophische
oder kulturelle Kategorie – nein, es
ist eine theologische Kategorie. Ich
würde sagen, vielleicht die erste
Kategorie, denn jener Gott, der Sohn
Gottes, hat sich erniedrigt, ist arm
geworden, um mit uns den Weg zu
gehen. Und das ist unsere Armut: die



Armut des Leibes Christi, die Armut,
die uns der Sohn Gottes mit seiner
Menschwerdung gebracht hat. Eine
arme Kirche für die Armen tut ihren
ersten Schritt, indem sie auf den Leib
Christi zugeht. Wenn wir auf den
Leib Christi zugehen, beginnen wir
etwas zu verstehen – zu verstehen,
was diese Armut ist: die Armut des
Herrn. Und das ist nicht einfach.

Doch es gibt ein Problem, das den
Christen nicht gut tut: der Geist der
Welt, der weltlich orientierte Geist,
die spirituelle Weltlichkeit. Das führt
uns in eine Selbstgefälligkeit, nach
dem Geist der Welt zu leben und
nicht nach dem Geist Christi. Das
berührt die Frage, die ihr gestellt
habt: Wie muss man leben, um
dieser Krise zu begegnen, die die
öffentliche Ethik, das
Entwicklungsmodell, die Politik
angeht? Da dies eine Krise des
Menschen ist, eine Krise, die den
Menschen zerstört, ist es eine Krise,



die dem Menschen die Ethik nimmt.
Wenn es im öffentlichen Leben, in
der Politik keine Ethik gibt, eine
Ethik als Bezugspunkt, dann ist alles
möglich und man kann alles tun.
Und wir sehen, wenn wir die
Zeitungen lesen, wie unheilvoll der
Mangel an Ethik im öffentlichen
Leben sich für die gesamte
Menschheit auswirkt.

Ich möchte euch eine Geschichte
erzählen. Das habe ich in dieser
Woche schon zweimal getan, doch
mit euch will ich es ein drittes Mal
tun. Es ist die Geschichte, die ein
biblischer Midrasch eines Rabbi aus
dem 12. Jahrhundert erzählt. Er
spricht von dem Turmbau zu Babel
und sagt, dass man für den Bau des
Turmes Ziegel anfertigen musste.
Was bedeutet das? Sich aufmachen,
den Lehm durchkneten, Stroh
herbeischaffen, alles bereiten… und
dann: in den Ofen. Und wenn der
Ziegel fertig war, musste er



hinaufgebracht werden für den Bau
des Turmes von Babel. Ein Ziegel
stellte einen Schatz dar aufgrund all
der Arbeit, die zu seiner Herstellung
nötig war. Wenn ein Ziegel zu Boden
stürzte, war das eine nationale
Tragödie, und der schuldige Arbeiter
wurde bestraft; ein Ziegel war so
wertvoll, dass es ein Drama war,
wenn er herunterfiel. Wenn aber ein
Arbeiter herunterfiel, geschah gar
nichts, das war etwas anderes.
Dasselbe geschieht heute: Wenn die
Investitionen in den Banken ein
wenig fallen… Tragödie!… Was tun?
Doch wenn die Menschen
verhungern, wenn sie nichts zu essen
haben, wenn sie nicht gesund sind,
das macht nichts! Das ist unsere
Krise von heute! Und das Zeugnis
einer armen Kirche für die Armen
richtet sich gegen diese Mentalität.

Die vierte Frage: Angesichts dieser
Situationen scheint es mir, dass mein
Bekennen, mein Zeugnis schüchtern



und unbeholfen ist. Ich möchte mehr
tun, aber was? Und wie kann man
diesen unseren Brüdern und
Schwestern helfen, wie ihr Leiden
lindern, da man doch nichts oder sehr
wenig tun kann, um ihr politisch-
soziales Umfeld zu ändern?

Um das Evangelium zu verkünden,
sind zwei Tugenden notwendig: Mut
und Geduld. Sie [die leidenden
Christen] sind in der Kirche der
Geduld. Sie leiden, und es gibt heute
mehr Märtyrer als in den ersten
Jahrhunderten der Kirche; mehr
Märtyrer. Unsere Brüder und
Schwestern!… Sie leiden. Sie tragen
ihren Glauben bis zum Martyrium.
Doch das Martyrium ist niemals eine
Niederlage; das Martyrium ist der
höchste Grad des Zeugnisses, das wir
geben müssen. Wir sind unterwegs
zum Martyrium, in kleinen
Martyrien: auf dies verzichten, jenes
tun… aber wir sind unterwegs. Und
sie, die Ärmsten, geben ihr Leben



hin, aber sie geben es hin – wie wir
über die Situation in Pakistan gehört
haben – aus Liebe zu Jesus, indem sie
Zeugnis geben für Jesus. Ein Christ
soll immer diese Haltung der Milde,
der Demut haben, genau die Haltung,
die sie haben, indem sie auf Jesus
vertrauen, sich Jesus anvertrauen.

Man muss allerdings genauer sagen,
dass diese Konflikte oftmals nicht
religiösen Ursprungs sind; häufig
gibt es andere Gründe sozialer und
politischer Art, und leider werden
die Religionszugehörigkeiten benutzt
wie Benzin aufs Feuer. Ein Christ
muss immer imstande sein, auf das
Böse mit dem Guten zu reagieren,
auch wenn das oft schwer ist. Wir
versuchen, sie, diese Brüder und
Schwestern, spüren zu lassen, dass
wir zutiefst verbunden sind mit ihrer
Situation – zutiefst verbunden! – und
dass wir wissen, dass sie Christen
sind, die »in die Geduld eingetreten«
sind. Als Jesus auf seine Passion



zugeht, tritt er in die Geduld ein. Sie
sind in die Geduld eingetreten: Man
sollte sie das wissen lassen, aber
auch den Herren sollte man es
wissen lassen.

Ich stelle euch eine Frage: Betet ihr
für diese Brüder und Schwestern?
Ihr – betet ihr für sie? Im täglichen
Gebet? Ich will jetzt nicht bitten,
dass, wer es tut, die Hand erhebt,
nein, das fordere ich jetzt nicht. Doch
denkt gut darüber nach! Sagen wir
im täglichen Gebet zu Jesus: »Herr,
schau auf diesen Bruder, der so sehr
leidet; schau auf diese Schwester, die
so sehr leidet!« Sie machen die
Erfahrung des Äußersten, wirklich
der Grenze zwischen Leben und Tod.
Und auch für uns: Diese Erfahrung
muss uns dazu führen, die
Religionsfreiheit für alle zu fördern,
für alle! Jeder Mann und jede Frau
muss frei sein im persönlichen
religiösen Bekenntnis, gleich welches



es sei. Warum? Weil dieser Mann
und diese Frau Kinder Gottes sind!

Und so glaube ich, etwas zu euren
Fragen gesagt zu haben; ich bitte um
Entschuldigung, wenn ich zu
ausführlich war. Vielen Dank! Ich
danke euch, und vergesst nicht:
keine verschlossene Kirche, sondern
eine Kirche, die hinausgeht, die an
die Randgebiete des Daseins geht.
Möge uns der Herr hier unten leiten.
Danke.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/papst-franziskus-strategien-

sind-zweitrangig/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-strategien-sind-zweitrangig/
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-strategien-sind-zweitrangig/
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-strategien-sind-zweitrangig/

	Papst Franziskus: Strategien sind zweitrangig

