
opusdei.org

Die
Verkündigungsbulle
zum Jubiläum der
Barmherzigkeit

Am Sonntag der Barmherzigkeit
hat Papst Franziskus verkündet,
dass das Heilige Jahr der
Barmherzigkeit am
kommenden 8. Dezember
beginnen wird. Im Mittelpunkt
sollen das Sakrament der
Versöhnung sowie die
leiblichen und geistigen Werke
der Barmherzigkeit stehen

20.04.2015



MISERICORDIAE VULTUS

VERKÜNDIGUNGSBULLEDES
AUSSERORDENTLICHEN

JUBILÄUMS DER BARMHERZIGKEIT

FRANZISKUS

BISCHOF VON ROM

DIENER DER DIENER GOTTES

ERBITTET ALLEN LESERN DIESES
SCHREIBENS

GNADE, BARMHERZIGKEIT UND
FRIEDEN

1. Jesus Christus ist das Antlitz der
Barmherzigkeit des Vaters. Das
Geheimnis des christlichen Glaubens
scheint in diesem Satz auf den Punkt
gebracht zu sein. In Jesus von
Nazareth ist die Barmherzigkeit des
Vaters lebendig und sichtbar
geworden und hat ihren Höhepunkt
gefunden. Der Vater, der „voll des



Erbarmens“ ist (Eph 2,4), der sich
Mose als „barmherziger und
gnädiger Gott, langmütig, reich an
Huld und Treue“ (Ex 34,6) offenbart
hatte, hat nie aufgehört auf
verschiedene Weise und zu
verschiedenen Zeiten in der
Geschichte seine göttliche Natur
mitzuteilen. Als aber die „Zeit erfüllt
war“ (Gal 4,4), sandte Er, seinem
Heilsplan entsprechend, seinen Sohn,
geboren von der Jungfrau Maria, um
uns auf endgültige Weise seine Liebe
zu offenbaren. Wer Ihn sieht, sieht
den Vater (vgl. Joh 14,9). Jesus von
Nazareth ist es, der durch seine
Worte und Werke und durch sein
ganzes Dasein[1] die Barmherzigkeit
Gottes offenbart.

2. Dieses Geheimnis der
Barmherzigkeit gilt es stets neu zu
betrachten. Es ist Quelle der Freude,
der Gelassenheit und des Friedens.
Es ist Bedingung unseres Heils.
Barmherzigkeit – in diesem Wort

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1


offenbart sich das Geheimnis der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit.
Barmherzigkeit ist der letzte und
endgültige Akt, mit dem Gott uns
entgegentritt. Barmherzigkeit ist das
grundlegende Gesetz, das im Herzen
eines jeden Menschen ruht und den
Blick bestimmt, wenn er aufrichtig
auf den Bruder und die Schwester
schaut, die ihm auf dem Weg des
Lebens begegnen. Barmherzigkeit ist
der Weg, der Gott und Mensch
vereinigt, denn sie öffnet das Herz
für die Hoffnung, dass wir, trotz
unserer Begrenztheit aufgrund
unserer Schuld, für immer geliebt
sind.

3. Es gibt Augenblicke, in denen wir
aufgerufen sind, in ganz besonderer
Weise den Blick auf die
Barmherzigkeit zu richten und dabei
selbst zum wirkungsvollen Zeichen
des Handelns des Vaters zu werden.
Genau darum habe ich ein 
außerordentliches Jubiläum der



Barmherzigkeit ausgerufen. Es soll
eine Zeit der Gnade für die Kirche
sein und helfen, das Zeugnis der
Gläubigen stärker und
wirkungsvoller zu machen.

Das Heilige Jahr wird am 8.
Dezember 2015, dem Hochfest der
ohne Erbsünde empfangenen
Jungfrau und Gottesmutter Maria,
eröffnet. Dieses liturgische Fest weist
darauf hin, wie Gott seit Anbeginn
unserer Geschichte gehandelt hat.
Nach dem Sündenfall Adams und
Evas wollte Gott die Menschheit
nicht alleine lassen und dem Bösen
überlassen. Darum wollte und
erwählte er Maria, heilig und
untadelig in der Liebe (vgl. Eph 1,4),
um sie zur Mutter des Erlösers des
Menschen zu machen. Auf die
Schwere der Sünde antwortet Gott
mit der Fülle der Vergebung. Die
Barmherzigkeit übersteigt stets das
Maß der Sünde, und niemand kann
der verzeihenden Liebe Gottes



Grenzen setzen. Am Festtag der
Unbefleckten Empfängnis Mariens
werde ich die Freude haben, die
Heilige Pforte zu öffnen. Sie wird
eine Pforte der Barmherzigkeit sein,
und wer durch diese Pforte
hindurchschreitet, kann die
tröstende Liebe Gottes erfahren,
welcher vergibt und Hoffnung
schenkt.

Am darauffolgenden Sonntag, dem 3.
Advent, wird die Heilige Pforte in der
Bischofskirche von Rom, der Basilika
Sankt Johannes im Lateran, geöffnet.
Nach und nach folgen die anderen
Papstbasiliken in Rom. Für den
gleichen Sonntag lege ich fest, dass in
allen Teilkirchen entweder in der
Bischofskirche, die die Mutter aller
Kirchen im Bistum ist, oder in der
Konkathedrale oder in einer anderen
Kirche mit herausragender
Bedeutung für die Dauer des
Heiligen Jahres ebenfalls eine Pforte
der Barmherzigkeit geöffnet werde.



Es liegt in der Entscheidung des
Ortsbischofs, ob auch in
Wallfahrtsheiligtümern, zu denen
viele Pilger kommen, eine solche
Pforte geöffnet wird. An diesen
heiligen Orten machen ja tatsächlich
viele Pilger die Erfahrung der Gnade,
die sie im Herzen trifft und zur
Umkehr führt. Jede Teilkirche ist also
direkt in dieses Heilige Jahr
einbezogen und möge es als einen
Moment außerordentlicher Gnade
und spiritueller Erneuerung leben.
Dieses Jubiläum wird daher in Rom
gefeiert wie in den Teilkirchen und
wird damit zum sichtbaren Zeichen
der Gemeinschaft der ganzen Kirche.

4. Ich habe den 8. Dezember als
Eröffnungstermin gewählt, weil er
eine große Bedeutung in der
jüngsten Kirchengeschichte hat. Ich
werde nämlich die Heilige Pforte
genau fünfzig Jahre nach dem Ende
des II. Vatikanischen Ökumenischen
Konzils öffnen. Die Kirche spürt das



Verlangen, diesen Moment lebendig
zu erhalten. Für sie begann damals
ein neuer Weg in ihrer Geschichte.
Die Konzilsväter hatten stark – wie
ein wahres Wehen des Geistes – die
Notwendigkeit verspürt, zu den
Menschen ihrer Zeit in einer
verständlicheren Weise von Gott zu
sprechen. Mauern, die die Kirche
allzu lange in einer privilegierten
Festung eingeschlossen hatten,
wurden eingerissen, und die Zeit war
gekommen, um das Evangelium auf
neue Weise zu verkünden. Eine neue
Etappe der immer anstehenden
Evangelisierung hatte begonnen.
Eine neue Verpflichtung für alle
Christen, mit verstärktem
Enthusiasmus und voller
Überzeugungskraft Zeugnis für ihren
Glauben abzulegen. Die Kirche
spürte die Verantwortung, in der
Welt das lebendige Zeichen der Liebe
des Vaters zu sein.



Es kommen uns die
bedeutungsschweren Worte des
heiligen Johannes XXIII. in
Erinnerung, die dieser bei der
Eröffnung des Konzils gesprochen
hatte und mit denen er dessen
Richtung vorgab: „Heute dagegen
möchte die Braut Christi lieber das
Heilmittel der Barmherzigkeit
anwenden als die Waffen der
Strenge. […] Die katholische Kirche,
während sie durch dieses
ökumenische Konzil die Leuchte der
katholischen Glaubenswahrheit hoch
hält, will sich damit als eine sehr
liebevolle, gütige und geduldige
Mutter aller erweisen, voller
Erbarmung und mit Wohlwollen für
ihre Kinder, die von ihr getrennt
sind“[2]. Auf der gleichen Linie liegt
der selige Paul VI., als er zum
Abschluss des Konzils feststellte:
„Wir wollen vielmehr
unterstreichen, dass die Religion
dieses Konzils die Nächstenliebe ist
[…] Die uralte Erzählung vom

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2


barmherzigen Samariter wurde zum
Paradigma für die Spiritualität dieses
Konzils. […] Eine Woge der
Zuneigung und der Wertschätzung
für die moderne Welt ging von
diesem Konzil aus. Natürlich werden
die Irrtümer abgelehnt, dass verlangt
die Verpflichtung zur Liebe und nicht
weniger die Verpflichtung zur
Wahrheit. Aber für die Menschen
gibt es nur Ermutigung, Respekt und
Liebe. Statt niederschmetternder
Einschätzungen schlägt das Konzil
ermutigende Heilmittel vor; statt
dunkler Vorahnungen hat das Konzil
Botschaften des Vertrauens an die
zeitgenössische Welt gerichtet. Nicht
nur wurden ihre Werte respektiert,
sondern sogar geehrt und ihre
Anstrengungen unterstützt und ihre
Bestrebungen geläutert und
gesegnet. […] Und noch eine andere
Sache wollen wir hier aufzeigen: All
dieser doktrinäre Reichtum hat ein
einziges Ziel, nämlich dem Menschen
zu dienen. Und zwar dem Menschen,



so dürfen wir sagen, in jeder
Lebenslage, in all seinen Krankheiten
und in all seinen Bedürfnissen.“[3]

Voller Dankbarkeit für das, was die
Kirche empfangen hat, und voller
Verantwortung für die Aufgabe, die
vor uns steht, werden wir die Heilige
Pforte durchschreiten. Wir tun es im
vollen Vertrauen darauf, dass die
Kraft des auferstandenen Herrn uns
auf unserem Pilgerweg weiter
begleitet. Der Heilige Geist, der die
Schritte der Gläubigen zur Mitarbeit
am Heilswerk Christi führt, gebe dem
Volk Gottes Stütze und Geleit und
helfe ihm, das Antlitz der
Barmherzigkeit zu betrachten.[4]

5. Das Jubiläumsjahr endet mit dem
Christkönigssonntag am 20.
November 2016. Wenn wir an
diesem Tag die Heilige Pforte
schließen, werden unsere Gefühle
von dankbarer Ergebenheit
gegenüber der Allerheiligsten

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4


Dreifaltigkeit bestimmt sein, dass sie
uns eine solche besondere Zeit der
Gnade geschenkt hat. Wir werden
dann das Leben der Kirche, die
gesamte Menschheit und den
unermesslichen Kosmos der
Herrschaft Christ anvertrauen mit
der Bitte, dass seine Barmherzigkeit
sich wie der Morgentau auf die
Geschichte lege und sie fruchtbar
werden lasse mit dem Einsatz aller
für die unmittelbare Zukunft. Wie
sehr wünsche ich mir, dass die
kommenden Jahre durchtränkt sein
mögen von der Barmherzigkeit und
dass wir auf alle Menschen zugehen
und ihnen die Güte und Zärtlichkeit
Gottes bringen! Alle, Glaubende und
Fernstehende, mögen das Salböl der
Barmherzigkeit erfahren, als Zeichen
des Reiches Gottes, das schon unter
uns gegenwärtig ist.

6. „Barmherzigkeit walten zu lassen,
ist ein Wesensmerkmal Gottes.
Gerade darin zeigt sich seine



Allmacht.“[5] Diese Worte des
heiligen Thomas von Aquin zeigen,
wie sehr die göttliche Barmherzigkeit
eben nicht ein Zeichen von Schwäche
ist, sondern eine Eigenschaft der
Allmacht Gottes. Gerade deswegen
betet die Liturgie in einem ihrer
ältesten Tagesgebete: „Großer Gott,
du offenbarst deine Macht vor allem
im Erbarmen und im
Verschonen.“[6] Gott wird in der
Geschichte der Menschheit immer
gegenwärtig sein als der Nahe, der
Vorsorgende, der Heilige und
Barmherzige.

Mit dem Wortpaar „geduldig und
barmherzig“ wird im Alten
Testament häufig die Natur Gottes
beschrieben. Seine Barmherzigkeit
zeigt sich konkret in vielen
Momenten der Heilsgeschichte, wo
seine Güte letztlich über Strafe und
Zerstörung siegt. Besonders die
Psalmen bringen diese Größe im
Handeln Gottes zum Ausdruck. Er ist

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6


es, „der dir all deine Schuld vergibt
und all deine Gebrechen heilt, der
dein Leben vor dem Untergang rettet
und dich mit Huld und Erbarmen
krönt“ (Ps 103,3-4). Noch
ausdrücklicher zählt ein anderer
Psalm konkrete Zeichen der
Barmherzigkeit auf: „Recht
verschafft er den Unterdrückten, den
Hungernden gibt er Brot; der Herr
befreit die Gefangenen. Der Herr
öffnet den Blinden die Augen, er
richtet die Gebeugten auf. Der Herr
beschützt die Fremden und verhilft
den Waisen und Witwen zu ihrem
Recht. Der Herr liebt die Gerechten,
doch die Schritte der Frevler leitet er
in die Irre“ (Ps 146,7-9). Und zum
Abschluss noch ein weiteres Wort
des Psalmisten: „Er heilt die
gebrochenen Herzen und verbindet
ihre schmerzenden Wunden. […] Der
Herr hilft den Gebeugten auf und
erniedrigt die Frevler“ (Ps 147,3.6).
Zusammenfassend können wir
sagen, Gottes Barmherzigkeit ist



nicht eine abstrakte Idee, sondern
eine konkrete Wirklichkeit, durch die
Er seine Liebe als die Liebe eines
Vaters und einer Mutter offenbart,
denen ihr Kind zutiefst am Herzen
liegt. Es handelt sich wirklich um
eine leidenschaftliche Liebe. Sie
kommt aus dem Innersten und ist
tiefgehend, natürlich, bewegt von
Zärtlichkeit und Mitleid, von
Nachsicht und Vergebung.

7. „Denn seine Huld währt ewig.“ –
Dieser Kehrvers erklingt nach jedem
Vers des Psalms 136, der die
Geschichte der Offenbarung Gottes
besingt. Im Licht der Barmherzigkeit
leuchtet in allen Ereignissen der
Geschichte des Bundesvolkes deren
Heilscharakter auf. Die
Barmherzigkeit macht die Geschichte
Gottes mit Israel zu einer
Heilsgeschichte. Mit der ständigen
Wiederholung dieses Kehrverses:
„Denn seine Huld währt ewig“
scheint der Psalm den Kreislauf von



Zeit und Raum durchbrechen zu
wollen, indem er alles in das ewige
Geheimnis der Liebe hineinlegt. Es
ist, als wollte er sagen, dass der
Mensch nicht nur in der
Vergangenheit, sondern in alle
Ewigkeit unter dem barmherzigen
Blick des Vaters steht. Es kommt
daher nicht von ungefähr, dass das
Volk Israel diesen Psalm, das Große
Hallel, in die Liturgie seiner
wichtigsten Feste eingefügt hat.

Jesus selbst hat vor seinem Leiden
diesen Psalm der Barmherzigkeit
gebetet. Der Evangelist Matthäus
berichtet davon, wenn er beschreibt,
wie„nach dem Lobgesang“ (Mt 26,30)
Jesus und die Jünger zum Ölberg
hinausgingen. Während Er die
Eucharistie einsetzte als bleibendes
Gedächtnis an Ihn und das
Ostergeheimnis, stellte Er
zeichenhaft diesen höchsten Akt der
Offenbarung in das Licht der
Barmherzigkeit. Im gleichen



Horizont der Barmherzigkeit lebte
Jesus sein Leiden und Sterben, in
vollem Bewusstsein des großen
Geheimnisses der Liebe, das sich am
Kreuz vollziehen sollte. Zu wissen,
dass Jesus selbst diesen Psalm
gebetet hat, macht ihn für uns noch
wichtiger und lädt uns ein, ihn zu
einem Teil unseres täglichen
Lobgebetes zu machen: „Denn seine
Huld währt ewig!“

8. Wenn wir den Blick auf Jesus und
auf sein barmherziges Antlitz
richten, sehen wir die Liebe der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit. Die
Sendung, die Jesus vom Vater
erhalten hatte, war es, das Geheimnis
der göttlichen Liebe in seiner ganzen
Fülle zu offenbaren. „Gott ist die
Liebe“ (1 Joh 4,8.16), bestätigt der
Evangelist Johannes zum ersten und
einzigen Mal in der gesamten
Heiligen Schrift. Diese Liebe ist
sichtbar und greifbar geworden im
ganzen Leben Jesu. Seine Person ist



nichts anderes als Liebe, eine sich
schenkende Liebe. Seine
Beziehungen zu den Menschen, die
ihn umgeben, sind einzigartig und
unwiederholbar. Seine Zeichen,
gerade gegenüber den Sündern,
Armen, Ausgestoßenen, Kranken und
Leidenden, sind ein Lehrstück der
Barmherzigkeit. Alles in Ihm spricht
von Barmherzigkeit. Nichts in Ihm ist
ohne Mitleid.

Als Jesus sah, dass die vielen
Menschen, die ihm folgten, müde
und erschöpft waren, verloren und
ohne Hirten, empfand Er tief im
Innersten seines Herzens Mitleid mit
ihnen (vgl. Mt 9,36). In der Kraft
dieser mitleidenden Liebe heilte er
die Kranken, die man zu ihm brachte
(vgl. Mt 14,14), und mit wenigen
Broten und Fischen machte er viele
satt (vgl. Mt 15,37). Was Jesus in all
diesen Situationen bewegte, war
nichts anderes als die
Barmherzigkeit, mit deren Hilfe er



im Herzen seiner Gegenüber zu lesen
verstand und die es ihm erlaubte
ihrem wahrhaftigsten Bedürfnis zu
entsprechen. Als Er der Witwe von
Naim begegnete, die ihren einzigen
Sohn zu Grabe trug, empfand er ein
solch starkes Mitleid mit diesem
unendlichen Schmerz einer Mutter,
die ihren Sohn beweinte, dass Er
diesen vom Tod auferweckte und ihn
ihr zurückgab (vgl. Lk 7,15).
Nachdem Er den Besessenen von
Gerasa befreit hatte, gab Er ihm
folgenden Auftrag: „Berichte alles,
was der Herr für dich getan und wie
er Erbarmen mit dir gehabt hat“ (Mk
5,19). Auch die Berufung des
Matthäus geschieht vor dem
Horizont der Barmherzigkeit. Als
Jesus an der Zollstelle vorbeikommt,
fällt sein Blick auf Matthäus. Es ist
ein Blick voller Barmherzigkeit, der
die Sünden dieses Mannes vergab.
Gegen den Widerstand der anderen
Jünger wählt Er ihn, den Sünder und
Zöllner, und macht ihn zu einem der



Zwölf. Der heilige Beda Venerabilis
schrieb in seinem Kommentar zu
dieser Stelle des Evangeliums, dass
Jesus den Matthäus mit
barmherziger Liebe anschaute und
erwählte: miserando atque
eligendo[7]. Dieses Wort hat mich so
sehr beeindruckt, dass ich es zu
meinem Wahlspruch machte.

9. In den Gleichnissen, die von der
Barmherzigkeit handeln, offenbart
Jesus die Natur Gottes als die eines
Vaters, der nie aufgibt, bevor er nicht
mit Mitleid und Barmherzigkeit die
Sünde vergeben und die Ablehnung
überwunden hat. Wir kennen von
diesen Bildreden drei ganz
besonders: die Gleichnisse vom
verlorenen Schaf und von der
wiedergefundenen Drachme und das
vom Vater und seinen beiden Söhnen
(vgl. Lk 15,1-32). In diesen
Gleichnissen wird besonders die
Freude des Vaters im Moment der
Vergebung betont. Darin finden wir

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7


den Kern des Evangeliums und
unseres Glaubens, denn die
Barmherzigkeit wird als die Kraft
vorgestellt, die alles besiegt, die die
Herzen mit Liebe erfüllt und die
tröstet durch Vergebung.

Aus einem weiteren Gleichnis
gewinnen wir darüber hinaus eine
Lehre für unser eigenes christliches
Leben. Provoziert durch die Frage
des Petrus, der wissen will, wie oft
man verzeihen müsse, antwortet
Jesus: „Nicht siebenmal, sondern
siebenundsiebzigmal“ (Mt 18,22),
und er schließt daran das Gleichnis
vom „unbarmherzigen Knecht“ an.
Als dieser seinem Herrn eine große
Summe zurückzahlen sollte, bittet er
ihn auf Knien und sein Herr erlässt
ihm die Schuld. Unmittelbar darauf
begegnet er einem Mitknecht, der
ihm ein paar wenige Cent schuldig
war. Dieser bittet ihn ebenfalls auf
Knien um Erbarmen, doch jener
weigert sich und lässt ihn ins



Gefängnis werfen. Als der Herr
davon erfährt, wird er sehr zornig,
lässt den Diener rufen und sagt zu
ihm: „Hättest nicht auch du mit
jenem, der gemeinsam mit dir in
meinem Dienst steht, Erbarmen
haben müssen, so wie ich mit dir
Erbarmen hatte?“ (Mt 18,33). Und
Jesus fügte an: „Ebenso wird mein
himmlischer Vater jeden von euch
behandeln, der seinem Bruder nicht
von ganzem Herzen vergibt“ (Mt
18,35).

Dieses Gleichnis enthält eine tiefe
Lehre für jeden von uns. Jesus stellt
fest, dass Barmherzigkeit nicht nur
eine Eigenschaft des Handelns Gottes
ist. Sie wird vielmehr auch zum
Kriterium, an dem man erkennt, wer
wirklich seine Kinder sind. Wir sind
also gerufen, Barmherzigkeit zu
üben, weil uns selbst bereits
Barmherzigkeit erwiesen wurde. Die
Vergebung von begangenem Unrecht
wird zum sichtbarsten Ausdruck der



barmherzigen Liebe, und für uns
Christen wird sie zum Imperativ, von
dem wir nicht absehen können. Wie
schwer ist es anscheinend, immer
und immer wieder zu verzeihen!
Und doch ist die Vergebung das
Instrument, das in unsere schwachen
Hände gelegt wurde, um den Frieden
des Herzens zu finden. Groll, Wut,
Gewalt und Rache hinter uns zu
lassen, ist die notwendige
Voraussetzung für ein geglücktes
Leben. Nehmen wir daher die
Empfehlung des Apostels auf: „Die
Sonne soll über eurem Zorn nicht
untergehen“ (Eph 4,26). Und hören
wir vor allem auf das Wort Jesu, der
die Barmherzigkeit zu einem
Lebensideal und Kriterium für die
Zeugnishaftigkeit unseres Glaubens
gemacht hat: „Selig die
Barmherzigen; denn sie werden
Erbarmen finden“ (Mt 5,7) ist die
Seligpreisung, von der wir uns mit
besonderer Hingabe in diesem



Heiligen Jahr inspirieren lassen
sollten.

Wie man sieht, ist die
Barmherzigkeit in der Heiligen
Schrift das Schlüsselwort, um Gottes
Handeln uns gegenüber zu
beschreiben. Er beschränkt sich
nicht darauf seine Liebe zu beteuern,
sondern er macht sie sichtbar und
greifbar. Tatsächlich kann die Liebe
nie ein abstrakter Begriff sein. Aus
ihrer Natur heraus ist sie stets
konkrete Wirklichkeit: Absichten,
Einstellungen und Verhalten, die sich
im tagtäglichen Handeln bewähren.
Die Barmherzigkeit Gottes entspringt
seiner Verantwortung für uns. Er
fühlt sich verantwortlich, d.h. Er will
unser Wohl, und Er will uns glücklich
sehen, voller Freude und
Gelassenheit. Auf der gleichen
Wellenlänge muss die barmherzige
Liebe der Christen liegen. Wie der
Vater liebt, so lieben auch seine
Kinder. So wie Er barmherzig ist,



sind auch wir berufen untereinander
barmherzig zu sein.

10. Der Tragebalken, der das Leben
der Kirche stützt, ist die
Barmherzigkeit. Ihr gesamtes
pastorales Handeln sollte umgeben
sein von der Zärtlichkeit, mit der sie
sich an die Gläubigen wendet; ihre
Verkündigung und ihr Zeugnis
gegenüber der Welt können nicht
ohne Barmherzigkeit geschehen. Die
Glaubwürdigkeit der Kirche führt
über den Weg der barmherzigen und
mitleidenden Liebe. Die Kirche 
„empfindet einen unerschöpflichen
Wunsch, Barmherzigkeit
anzubieten“[8]. Vielleicht haben wir
es für lange Zeit vergessen, auf den
Weg der Barmherzigkeit
hinzuweisen und ihn zu gehen. Auf
der einen Seite hat die Versuchung,
stets und allein die Gerechtigkeit zu
fordern, uns vergessen lassen, dass
diese nur der erste Schritt ist. Dieser
Schritt ist zwar notwendig und

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8


unerlässlich, aber die Kirche muss
darüber hinausgehen um eines
höheren und bedeutungsvolleren
Zieles willen. Auf der anderen Seite
ist es traurig ansehen zu müssen, wie
die Erfahrung der Vergebung in
unserer Kultur immer seltener wird.
Sogar das Wort selbst scheint
manchmal zu verschwinden. Ohne
das Zeugnis der Vergebung bleibt
aber nur ein unfruchtbares, steriles
Leben, als würde man in einer
trostlosen Wüste leben. Für die
Kirche ist erneut die Zeit gekommen,
sich der freudigen Verkündigung der
Vergebung zu widmen. Es ist die Zeit,
zum Wesentlichen zurückzukehren
und sich der Schwächen und der
Schwierigkeiten unserer Brüder und
Schwestern anzunehmen. Die
Vergebung ist eine Kraft, die zu
neuem Leben auferstehen lässt und
die Mut schenkt, um hoffnungsvoll in
die Zukunft zu blicken.



11. Wir können die große Lehre nicht
vergessen, die der heilige Johannes
Paul II. in seiner zweiten Enzyklika 
Dives in misericordia dargelegt hat.
Sie wurde damals unerwartet
veröffentlicht und überraschte viele
wegen des gewählten Themas. An
zwei Überlegungen möchte ich
besonders erinnern. Zunächst hob
dieser heilige Papst hervor, wie sehr
die Kultur unserer Zeit das Thema
der Barmherzigkeit vergessen hat:
„Die Mentalität von heute scheint
sich vielleicht mehr als die der
Vergangenheit gegen einen Gott des
Erbarmens zu sträuben und neigt
dazu, schon die Idee des Erbarmens
aus dem Leben und aus den Herzen
zu verdrängen. Das Wort und der
Begriff ‚Erbarmen' scheinen den
Menschen zu befremden, der dank
eines in der Geschichte vorher nie
gekannten wissenschaftlichen und
technologischen Fortschritts
Herrscher geworden ist und sich die
Erde untertan gemacht und

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


unterjocht hat (vgl. Gen 1,28). Dieses
Herrschen über die Erde, das
zuweilen einseitig und oberflächlich
verstanden wird, scheint für das
Erbarmen keinen Raum zu lassen.
[...] Das ist der Grund, warum sich in
der heutigen Situation der Kirche
und der Welt viele Menschen und
viele Gemeinschaften, von einem
lebendigen Glaubenssinn geführt,
sozusagen spontan an Gottes
Erbarmen wenden.“[9]

Dann begründete der heilige
Johannes Paul II. die Dringlichkeit,
die Barmherzigkeit in der Welt von
heute zu verkünden und zu
bezeugen folgendermaßen: „Sie ist
von der Liebe zum Menschen
eingegeben, zu allem, was
menschlich ist und was nach der
Ahnung vieler unserer Zeitgenossen
von einer Gefahr schrecklichen
Ausmaßes bedroht ist. Dasselbe
Geheimnis Christi, [...] verpflichtet
mich gleichzeitig, das Erbarmen

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9


Gottes zu verkünden, seine im
Geheimnis Christi geoffenbarte
barmherzige Liebe. Ebendieses
Geheimnis veranlasst mich auch, in
dieser schwierigen und kritischen
Phase der Geschichte der Kirche und
der Welt mich an dieses Erbarmen zu
wenden und es herabzuflehen.“[10]
Diese seine Lehre ist mehr denn je
aktuell und verdient es, in diesem
Heiligen Jahr wieder aufgegriffen zu
werden. Nehmen wir darum erneut
seine Worte auf: „Die Kirche lebt ein
authentisches Leben, wenn sie das
Erbarmen bekennt und verkündet –
das am meisten überraschende
Attribut des Schöpfers und des
Erlösers – und wenn sie die
Menschen zu den Quellen des
Erbarmens des Heilandes führt,
welche sie hütet und aus denen sie
austeilt.“[11]

12. Die Kirche hat den Auftrag, die
Barmherzigkeit Gottes, das
pulsierende Herz des Evangeliums,

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11


zu verkünden. Durch sie soll die
Barmherzigkeit das Herz und den
Verstand der Menschen erreichen.
Die Braut Christi macht sich die
Haltung des Sohnes Gottes zu Eigen
und geht allen entgegen und schließt
keinen aus. In unserer Zeit, in der die
Kirche sich der Neuevangelisierung
verschrieben hat, gilt es das Thema
der Barmherzigkeit mit neuem
Enthusiasmus und einer erneuerten
Pastoral vorzutragen. Es ist
entscheidend für die Kirche und für
die Glaubwürdigkeit ihrer
Verkündigung, dass sie in erster
Person die Barmherzigkeit lebt und
bezeugt! Ihre Sprache und ihre
Gesten müssen die Barmherzigkeit
vermitteln und so in die Herzen der
Menschen eindringen und sie
herausfordern den Weg zurück zum
Vater einzuschlagen.

Die erste Wahrheit der Kirche ist die
Liebe Christi. Die Kirche macht sich
zur Dienerin und Mittlerin dieser



Liebe, die bis zur Vergebung und zur
Selbsthingabe führt. Wo also die
Kirche gegenwärtig ist, dort muss
auch die Barmherzigkeit des Vaters
sichtbar werden. In unseren
Pfarreien, Gemeinschaften,
Vereinigungen und Bewegungen, d.h.
überall wo Christen sind, muss ein
jeder Oasen der Barmherzigkeit
vorfinden können.

13. Wir wollen dieses Jubiläum im
Licht des Wortes unseres Herrn
leben: Barmherzig wie der Vater. Der
Evangelist gibt uns die Lehre Jesu
wieder, der sagt: „Seid barmherzig,
wie es auch euer Vater ist“ (Lk 6,36).
Es handelt sich dabei um ein
Lebensprogramm, das sowohl sehr
einfordernd ist als auch voller
Freude und Friede. Dieser Imperativ
Jesu richtet sich an alle, die seine
Stimme hören (vgl. Lk 6,27). Um
fähig zu sein, die Barmherzigkeit zu
leben, müssen wir also zunächst auf
das Wort Gottes hören. Das heißt, wir



müssen den Wert der Stille
wiederentdecken, um das Wort, das
an uns gerichtet ist, meditieren zu
können. Auf diese Weise ist es
möglich, die Barmherzigkeit Gottes
zu betrachten und sie uns
anzueignen und zum eigenen
Lebensstil werden zu lassen.

14. Die Pilgerfahrt ist ein besonderes
Zeichen in einem Heiligen Jahr, denn
sie ist das Symbol für den Weg, den
ein jeder Mensch in seinem Dasein
zurückzulegen hat. Das Leben selbst
ist eine Pilgerreise und der Mensch
ist viator, ein Pilger auf der Straße
nach dem ersehnten Ziel. Auch um
zur Heiligen Pforte in Rom oder
einem der anderen Orte zu gelangen,
muss ein jeder, entsprechend der
eigenen Kräfte, eine Pilgerreise
machen. Diese soll ein Zeichen dafür
sein, dass auch die Barmherzigkeit
ein Ziel ist, zu dem es aufzubrechen
gilt und das Einsatz und Opfer
verlangt. Die Pilgerfahrt soll darum



Anreiz zur Umkehr sein. Wenn wir
die Heilige Pforte durchschreiten,
lassen wir uns umarmen von der
Barmherzigkeit Gottes und
verpflichten uns, barmherzig zu
unseren Mitmenschen zu sein, so wie
der Vater es zu uns ist.

Unser Herr Jesus Christus gibt uns
die einzelnen Schritte für diese
Pilgerreise vor, damit wir das Ziel
erreichen. „Richtet nicht, dann
werdet auch ihr nicht gerichtet
werden. Verurteilt nicht, dann
werdet auch ihr nicht verurteilt
werden. Erlasst einander die Schuld,
dann wird auch euch die Schuld
erlassen werden. Gebt, dann wird
auch euch gegeben werden. In
reichem, vollem, gehäuftem,
überfließendem Maß wird man euch
beschenken; denn nach dem Maß,
mit dem ihr messt und zuteilt, wird
auch euch zugeteilt werden“ (Lk
6,37-38). Er sagt also vor allem, dass
wir nicht richten und nicht



verurteilen sollen. Wer sich nicht
dem Gericht Gottes ausliefern will,
darf sich nicht zum Richter seines
eigenen Bruders machen. Der
Menschen bleibt in seinem Urteilen
in der Tat an der Oberfläche, der
Vater dagegen sieht bis ins Innerste.
Wie viel Übel richten Worte an,
wenn sie von Neid und Eifersucht
bestimmt sind! Schlecht über den
abwesenden Bruder, die abwesende
Schwester sprechen heißt so viel wie
diese in ein schlechtes Licht zu
rücken, ihren Ruf zu schädigen und
sie dem Gerede auszusetzen. Nicht
zu urteilen und nicht zu verurteilen
bedeutet daher im Positiven, das
Gute in einer jeden Person
wahrzunehmen und nicht
zuzulassen, dass diese wegen
unseres begrenzten Urteils und
unserer Anmaßung, vermeintlich
alles genau zu wissen, leiden muss.
Aber das reicht noch nicht, um
Barmherzigkeit zum Ausdruck zu
bringen. Jesus bittet uns zu vergeben



und uns selbst hinzugeben,
Werkzeuge der Vergebung zu sein,
weil wir zuerst Gottes Vergebung
erfahren haben, großzügig zu sein
allen gegenüber im Wissen darum,
dass auch Gott sein Wohlwollen uns
gegenüber großzügig handhabt.

Barmherzig wie der Vater ist also das
Leitwort des Heiligen Jahres. In der
Barmherzigkeit haben wir den
Nachweis, wie Gott liebt. Er gibt sich
selbst ganz hin, für immer, als
Geschenk, ohne etwas als
Gegenleistung zu erbitten. Er kommt
uns zu Hilfe, wenn wir ihn darum
bitten. Es ist schön, dass das tägliche
Gebet der Kirche mit den Worten
beginnt: „O Gott, komm mir zu Hilfe.
Herr, eile mir zu helfen“ (Ps 70,2).
Die Hilfe, die wir erbitten, ist bereits
der erste Schritt der Barmherzigkeit
Gottes mit uns. Er kommt, um uns
aus unserer Schwachheit zu retten.
Und seine Hilfe besteht darin, dass er
uns bewegt, seine Gegenwart und



Nähe anzunehmen. Angerührt von
seiner Barmherzigkeit können auch
wir Tag für Tag barmherzig mit den
anderen sein.

15. In diesem Heiligen Jahr können
wir die Erfahrung machen, wie es ist,
wenn wir unsere Herzen öffnen für
alle, die an den unterschiedlichsten
existenziellen Peripherien leben, die
die moderne Welt in oft
dramatischer Weise hervorbringt.
Wie viele prekäre Situationen und
wie viel Leid gibt es in unserer Welt!
Wie viele Wunden sind in das Fleisch
so vieler Menschen gerissen, die
keine Stimme mehr haben, weil ihr
Schrei, aufgrund der
Teilnahmslosigkeit der reichen
Völker, schwach geworden oder gar
ganz verstummt ist. In diesem
Jubiläum ist die Kirche noch mehr
aufgerufen, diese Wunden zu
behandeln, sie mit dem Öl des
Trostes zu lindern, sie mit der
Barmherzigkeit zu verbinden und sie



mit der geschuldeten Solidarität und
Achtung zu heilen. Verfallen wir
nicht in die Gleichgültigkeit, die
erniedrigt, in die Gewohnheit, die
das Gemüt betäubt und die
verhindert etwas Neues zu
entdecken, in den Zynismus, der
zerstört. Öffnen wir unsere Augen,
um das Elend dieser Welt zu sehen,
die Wunden so vieler Brüder und
Schwestern, die ihrer Würde beraubt
sind. Fühlen wir uns
herausgefordert, ihren Hilfeschrei zu
hören. Unsere Hände mögen ihre
Hände erfassen und sie an uns
heranziehen, damit sie die Wärme
unserer Gegenwart, unserer
Freundschaft und unserer
Brüderlichkeit verspüren. Möge ihr
Schrei zu dem unsrigen werden und
mögen wir gemeinsam die Barriere
der Gleichgültigkeit abtragen, der
wir gerne freie Hand geben, um
unsere Heuchelei und unseren
Egoismus zu verbergen.



Es ist mein aufrichtiger Wunsch, dass
die Christen während des Jubiläums
über die leiblichen und geistigen
Werke der Barmherzigkeit
nachdenken. Das wird eine Form
sein, unser Gewissen, das gegenüber
dem Drama der Armut oft
eingeschlafen ist, wachzurütteln und
immer mehr in die Herzmitte des
Evangeliums vorzustoßen, in dem
die Armen die Bevorzugten der
göttlichen Barmherzigkeit sind. Die
Verkündigung Jesu nennt uns diese
Werke der Barmherzigkeit, damit wir
prüfen können, ob wir als seine
Jünger leben oder eben nicht.
Entdecken wir erneut die leiblichen
Werke der Barmherzigkeit: Hungrige
speisen, Durstigen zu trinken geben,
Nackte bekleiden, Fremde
aufnehmen, Kranke pflegen,
Gefangene besuchen und die Toten
begraben. Und vergessen wir auch
nicht die geistigen Werke der
Barmherzigkeit: den Zweifelnden
recht raten, die Unwissenden lehren,



die Sünder zurechtweisen, die
Betrübten trösten, Beleidigungen
verzeihen, die Lästigen geduldig
ertragen und für die Lebenden und
Verstorbenen zu Gott beten.

Wir können uns nicht den Worten
des Herrn entziehen, auf deren
Grundlage wir einst gerichtet
werden: Haben wir dem Hungrigen
zu essen gegeben und dem Durstigen
zu trinken? Haben wir Fremde
aufgenommen und Nackte bekleidet?
Hatten wir Zeit, um Kranke und
Gefangene zu besuchen? (vgl Mt
25,31-45). Genauso werden wir
gefragt werden, ob wir geholfen
haben, den Zweifel zu überwinden,
der Angst schüren und oft auch
einsam machen kann. Waren wir
fähig, die Unwissenheit zu besiegen,
in der Millionen Menschen leben,
besonders die Kinder, denen es an
der notwendigen Hilfe fehlt, um der
Armut entrissen zu werden? Waren
wir denen nahe, die einsam und



bekümmert sind? Haben wir denen
vergeben, die uns beleidigt haben,
und jede Art von Groll und Hass
abgewehrt, die zur Gewalt führen?
Hatten wir Geduld nach dem Beispiel
Gottes, der selbst so geduldig mit uns
ist? Und schlussendlich, haben wir
unsere Schwestern und Brüder im
Gebet dem Herrn anvertraut? In
einem jeden dieser „Geringsten“ ist
Christus gegenwärtig. Sein Fleisch
wird erneut sichtbar in jedem
gemarterten, verwundeten,
gepeitschten, unterernährten, zur
Flucht gezwungenen Leib …, damit
wir Ihn erkennen, Ihn berühren, Ihm
sorgsam beistehen. Vergessen wir
nicht die Worte des heiligen
Johannes vom Kreuz: „Am Abend
unseres Lebens werden wir nach der
Liebe gerichtet werden.“[12]

16. Im Lukasevangelium finden wir
einen weiteren wichtigen Aspekt, der
hilft, das Jubiläum im Glauben zu
leben. Der Evangelist berichtet, wie

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn12


Jesus nach Nazareth zurückkehrt
und, wie es Brauch war, am Sabbat
in die Synagoge ging. Sie baten ihn
aus der Schrift vorzulesen und diese
auszulegen. Es handelte sich um den
Abschnitt aus dem Propheten Jesaja,
wo es heißt: „Der Geist Gottes, des
Herrn, ruht auf mir, denn der Herr
hat mich gesalbt. Er hat mich
gesandt, damit ich den Armen eine
frohe Botschaft bringe und alle heile,
deren Herz zerbrochen ist, damit ich
den Gefangenen die Entlassung
verkünde und den Gefesselten die
Befreiung, damit ich ein Gnadenjahr
des Herrn ausrufe“ (Jes 61,1-2). Ein
„Gnadenjahr des Herrn“ ist es, das
vom Herrn verkündet wird und das
wir leben wollen. Dieses Heilige Jahr
bringt den Reichtum der Sendung
Jesu mit sich, so wie es in den Worten
des Propheten anklingt: den Armen
ein Wort und eine Geste des Trostes
bringen, denen, die in den neuen
Formen der Sklaverei der modernen
Gesellschaft gefangen sind, die



Freiheit verkünden, denen die Sicht
wiedergeben, die nicht mehr sehen
können, weil sie nur noch auf sich
selbst schauen, denen die Würde
zurückgeben, denen man sie geraubt
hat. Die Verkündigung Jesu wird in
der Antwort aus dem Glauben erneut
sichtbar werden, d.h. im
Lebenszeugnis, das die Christen
gerufen sind zu geben. Dabei
begleitet uns das Apostelwort: „Wer
Barmherzigkeit übt, der tue es
freudig“ (Röm 12,8).

17. Die österliche Bußzeit soll in
diesem Jubiläumsjahr noch stärker
gelebt werden als eine besondere
Zeit, in der es gilt, die Barmherzigkeit
Gottes zu feiern und zu erfahren.
Wie viele Seiten der Heiligen Schrift
bieten sich in den Wochen der
Fastenzeit zur Meditation an, um das
barmherzige Antlitz Gottes
wiederzuentdecken! Mit dem
Propheten Micha können auch wir
sagen: Du, Herr, bist ein Gott, der die



Schuld verzeiht und das Unrecht
vergibt. Du hältst nicht für immer
fest an deinem Zorn; denn du liebst
es, gnädig zu sein. Du, Herr, wirst
wieder Erbarmen haben mit deinem
Volk und unsere Schuld zertreten. Ja,
du wirfst all unsere Sünden in die
Tiefe des Meeres hinab (vgl. Mi
7,18-19).

Die Abschnitte des Propheten Jesaja
können dann noch konkreter
betrachtet werden in dieser Zeit des
Gebetes, des Fastens und der
Nächstenliebe: „Das ist ein Fasten,
wie ich es liebe: die Fesseln des
Unrechts zu lösen, die Stricke des
Jochs zu entfernen, die Versklavten
freizulassen, jedes Joch zu
zerbrechen, an die Hungrigen dein
Brot auszuteilen, die obdachlosen
Armen ins Haus aufzunehmen, wenn
du einen Nackten siehst, ihn zu
bekleiden und dich deinen
Verwandten nicht zu entziehen.
Dann wird dein Licht hervorbrechen



wie die Morgenröte und deine
Wunden werden schnell vernarben.
Deine Gerechtigkeit geht dir voran,
die Herrlichkeit des Herrn folgt dir
nach. Wenn du dann rufst, wird der
Herr dir Antwort geben, und wenn
du um Hilfe schreist, wird er sagen:
Hier bin ich. Wenn du der
Unterdrückung bei dir ein Ende
machst, auf keinen mit dem Finger
zeigst und niemand verleumdest,
dem Hungrigen dein Brot reichst und
den Darbenden satt machst, dann
geht im Dunkel dein Licht auf und
deine Finsternis wird hell wie der
Mittag. Der Herr wird dich immer
führen, auch im dürren Land macht
er dich satt und stärkt deine Glieder.
Du gleichst einem bewässerten
Garten, einer Quelle, deren Wasser
niemals versiegt“ (Jes 58,6-11).

Die Initiative „24 Stunden für den
Herrn“, die am Freitag und Samstag
vor dem 4. Fastensonntag gefeiert
wird, soll in den Diözesen verstärkt



werden. Viele Menschen suchen
erneut das Sakrament der
Versöhnung, darunter viele
Jugendliche, und finden in dieser
besonderen Erfahrung oft den Weg,
um zum Herrn zurückzukehren, um
einen Moment des intensiven
Gebetes zu erleben und so den Sinn
für das eigene Leben
wiederzuentdecken. Mit
Überzeugung stellen wir das
Sakrament der Versöhnung erneut
ins Zentrum, denn darin können wir
mit Händen die Größe der
Barmherzigkeit greifen. Das
Sakrament wird für jeden
Bußfertigen eine Quelle wahren
inneren Friedens sein.

Ich werde nicht müde zu
wiederholen, dass die Beichtväter ein
wahres Zeichen der göttlichen
Barmherzigkeit sein sollen.
Beichtvater ist man nicht einfach so.
Man wird es, und zwar besonders
dadurch, dass wir zunächst für uns



selbst bußfertig Vergebung suchen.
Vergessen wir nie, dass Beichtvater
zu sein bedeutet, an der Sendung
Jesu teilzuhaben und ein greifbares
Zeichen der bleibenden göttlichen
Liebe zu sein, die verzeiht und rettet.
Wir haben die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen, um Sünden zu
vergeben. Dafür sind wir
verantwortlich. Wir sind nicht
Herren dieses Sakramentes, sondern
treue Verwalter der Vergebung
Gottes. Jeder Beichtvater soll die
Gläubigen aufnehmen, wie der Vater
im Gleichnis den verlorenen Sohn: Es
ist ein Vater, der dem Sohn entgegen
kommt, obwohl dieser ja seine Güter
verschwendet hat. Die Beichtväter
sollen den reumütigen Sohn, der
nach Hause zurückkehrt, umarmen
und ihre Freude darüber zum
Ausdruck bringen, dass sie ihn
wiedergefunden haben. Sie werden
auch nicht müde zum anderen Sohn
zu gehen, der draußen geblieben ist
und dem es nicht gelingt, sich zu



freuen. Ihm erklären sie, dass sein
hartes Urteil ungerecht ist und dass
es vor der grenzenlosen
Barmherzigkeit des Vaters nicht
bestehen kann. Sie stellen keine
aufdringlichen Fragen, vielmehr
unterbrechen sie – wie der Vater im
Gleichnis – die vorbereitete Rede des
verlorenen Sohnes, denn sie
verstehen es, im Herzen eines jeden
Beichtenden den Ruf um Hilfe und
das Verlangen nach Vergebung zu
lesen. Die Beichtväter sind also
berufen immer, überall, in jeder
Situation und egal in welchen
Umständen, Zeichen des Primates
der Barmherzigkeit zu sein.

18. In der Fastenzeit dieses Heiligen
Jahres habe ich die Absicht, 
Missionare der Barmherzigkeit
auszusenden. Sie sollen ein Zeichen
der mütterlichen Sorge der Kirche
für das Volk Gottes sein, damit es
tiefer eindringen kann in den
Reichtum dieses für unseren



Glauben so grundlegenden
Geheimnisses. Es handelt sich dabei
um Priester, denen ich die Vollmacht
geben werde, auch von den Sünden
loszusprechen, die normalerweise
dem Apostolischen Stuhl vorbehalten
sind. Damit soll der Umfang ihrer
Sendung sichtbar werden. Sie sollen
vor allem ein lebendiges Zeichen
dafür sein, dass der Vater jeden
aufnimmt, der seine Vergebung
sucht. Sie werden Missionare der
Barmherzigkeit sein, denn sie sollen
allen eine Begegnung voller
Menschlichkeit anbieten, eine Quelle
der Befreiung, einen Ort der
Verantwortung, der es ermöglicht
alle Hindernisse zu überwinden und
das einst in der Taufe neu geschenkte
Leben wieder aufzugreifen. Sie
lassen sich in ihrer Mission leiten
vom Wort des Apostels: „Gott hat alle
in den Ungehorsam eingeschlossen,
um sich aller zu erbarmen“ (Röm
11,32). Denn alle, ohne Ausnahme,
sollen den Aufruf zur Barmherzigkeit



ergreifen. Die Missionare werden
diesen Ruf erfüllen im Wissen
darum, dass sie ihren Blick auf Jesus,
den „barmherzigen und treuen
Hohepriester“ (Hebr 2,17) richten
können.

Ich bitte die Mitbrüder im
Bischofsamt, diese Missionare
einzuladen und aufzunehmen, damit
sie vor allem überzeugende Prediger
der Barmherzigkeit sein können. In
den Diözesen möge man
„Volksmissionen“ organisieren,
damit diese Missionare Verkünder
der Freude durch die Vergebung sein
können. Sie mögen für die Menschen
das Sakrament der Versöhnung
feiern, damit in dieser Zeit der
Gnade, die das Heilige Jahr uns
schenkt, möglichst viele, die sich
entfernt haben, den Weg zum Hause
des Vaters wiederfinden. Die Hirten
sollen besonders in der
vierzigtägigen österlichen Bußzeit
die Gläubigen einladen,



heranzutreten „zum Thron der
Gnade, damit wir Erbarmen und
Gnade finden“ (Hebr 4,16).

19. Das Wort der Vergebung möge
alle erreichen und die Einladung, die
Barmherzigkeit an sich wirken zu
lassen, lasse niemanden unberührt.
Mein Ruf zur Umkehr richtet sich mit
noch größerem Nachdruck an alle
Menschen, die aufgrund ihrer
Lebensführung fern sind von Gott.
Ich denke hier besonders an die
Männer und Frauen, die einer
kriminellen Vereinigung angehören,
welche auch immer diese sei. Zu
eurem eigenen Wohl bitte ich euch:
Ändert euer Leben! Ich bitte euch im
Namen des Sohnes Gottes, der –
obwohl er gegen die Sünde gekämpft
hat – nie einen Sünder
zurückgewiesen hat. Fallt nicht in die
schreckliche Falle, zu glauben, dass
alles im Leben vom Geld abhänge
und dass darum alles andere keinen
Wert und keine Würde habe. Das ist



bloß eine Illusion! Keiner kann sein
Geld mitnehmen ins Jenseits. Und
Geld macht nicht wirklich glücklich.
Die Gewalt, die angewendet wird, um
blutiges Geld anzusammeln, macht
auch nicht wirklich mächtig und
schon gar nicht unsterblich. Früher
oder später kommt für alle das
Gericht Gottes, dem keiner entfliehen
kann.

Dieselbe Einladung richte ich an die
Förderer und Komplizen der
Korruption. Diese schwärende
Wunde der Gesellschaft ist eine
schwere himmelschreiende Sünde,
denn sie untergräbt das Fundament
des Lebens des Einzelnen und der
Gesellschaft. Die Korruption nimmt
Menschen die Hoffnung auf die
Zukunft, denn in ihrer
Rücksichtslosigkeit und Gier zerstört
sie die Zukunftspläne der Schwachen
und erdrückt die Armen. Es ist ein
Übel, dass damit beginnt, sich in
alltäglichen, kleinen Dingen



einzunisten, um sich dann soweit
auszubreiten, wie es dann manchmal
in den großen Skandalen sichtbar
wird. Die Korruption ist ein
Verharren in der Sünde, die es
darauf anlegt, Gott mit der Illusion
der Macht des Geldes zu ersetzten.
Sie ist ein Werk der Finsternis,
gestützt von Argwohn und Intrige. 
Corruptio optimi pessima, sagte mit
gutem Grund Gregor der Große, um
darauf hinzuweisen, dass keiner
immun ist angesichts dieser
Versuchung. Um sie aus dem
privaten und öffentlichen Leben
auszurotten, bedarf es Klugheit,
Wachsamkeit, Gesetzestreue,
Transparenz und den Mut, den
Finger in die Wunde zu legen. Wer
die Korruption nicht offen bekämpft,
wird früher oder später zum
Komplizen und zerstört die Existenz.

Dies ist die günstige Gelegenheit, um
sein Leben zu ändern! Das ist der
Augenblick, um sich im Herzen



anrühren zu lassen. Angesichts des
begangenen Übels, auch angesichts
schwerer Verbrechen, ist der
Zeitpunkt gekommen, das Weinen
der unschuldigen Menschen zu
hören, die man ihrer Güter, ihrer
Würde, der Zuneigung oder gar des
Lebens selbst beraubt hat. Weiterhin
den Weg des Bösen zu gehen, ist
einzig eine Quelle falscher Illusion
und Traurigkeit. Das wirkliche Leben
ist etwas ganz anderes. Gott wird
nicht müde, die Hand auszustrecken.
Er ist immer bereit zuzuhören, und
auch ich sowie meine Mitbrüder im
Bischofs- und Priesteramt sind es. Es
genügt nur, die Einladung zur
Umkehr anzunehmen und sich der
Gerechtigkeit zu unterwerfen,
während die Kirche die
Barmherzigkeit anbietet.

20. Es ist nicht sinnlos, in diesem
Zusammenhang auf die Beziehung
zwischen Gerechtigkeit und 
Barmherzigkeit hinzuweisen. Es



handelt sich dabei nicht um zwei
gegensätzliche Aspekte, sondern um
zwei Dimensionen einer einzigen
Wirklichkeit, die sich fortschreitend
entwickelt, bis sie ihren Höhepunkt
in der Fülle der Liebe erreicht hat.
Die Gerechtigkeit ist ein
grundlegendes Konzept der
Zivilgesellschaft, in der man sich
normalerweise auf eine
Rechtsordnung bezieht, in deren
Rahmen das Gesetz angewendet
wird. Unter Gerechtigkeit versteht
man auch, dass einem jeden das
gegeben werden muss, was ihm
zusteht. In der Bibel spricht man
vielfach von der Gerechtigkeit Gottes
und von Gott als Richter. Dabei wird
sie gemeinhin verstanden als die
Beachtung des gesamten Gesetzes
und das Verhalten eines jeden guten
Israeliten gemäß dem göttlichen
Gebot. Diese Sichtweise hat aber
nicht selten zu einem Legalismus
geführt, indem man den
ursprünglichen Sinn verfälscht und



den tiefen Sinn der Gerechtigkeit
verdunkelt hat. Um eine legalistische
Sichtweise zu überwinden, ist es
notwendig sich daran zu erinnern,
dass in der Heiligen Schrift die
Gerechtigkeit hauptsächlich als ein
sich völliges und vertrauensvolles
Überlassen in den Willen Gottes
verstanden wird.

Jesus selbst spricht viel häufiger von
der Bedeutung des Glaubens als von
der Beachtung des Gesetzes. Und in
diesem Sinn müssen wir seine Worte
verstehen, als Er – während Er mit
Matthäus und anderen Zöllnern und
Sündern zu Tisch sitzt – den
Pharisäern, die ihn kritisierten,
antwortete: „Darum lernt, was es
heißt: Barmherzigkeit will ich, nicht
Opfer. Denn ich bin gekommen, um
die Sünder zu rufen, nicht die
Gerechten“ (Mt 9,13). Angesichts
einer Sicht der Gerechtigkeit als der
bloßen Einhaltung von Gesetzen, die
in der Folge Menschen einteilt in



Gerechte und Sünder, versucht Jesus
die große Gabe der Barmherzigkeit
aufzuzeigen, die Barmherzigkeit, die
den Sünder sucht und ihm
Vergebung und Heil anbietet. Man
versteht, warum Er aufgrund einer
solchen befreienden Vision, die
Quelle der Erneuerung ist, von den
Pharisäern und Schriftgelehrten
abgelehnt wird. Diese legten in ihrer
Gesetzestreue den Menschen
lediglich Lasten auf die Schultern,
blendeten aber die Barmherzigkeit
des Vaters aus. Der Ruf nach der
Einhaltung des Gesetzes darf nicht
die Aufmerksamkeit für die
Bedürfnisse behindern, die die
Würde der Menschen ausmachen.

Der Hinweis Jesu auf den Text des
Propheten Hosea – „Liebe will ich,
nicht Schlachtopfer“ (Hos 6,6) – ist in
diesem Zusammenhang sehr
bedeutsam. Jesus betont, dass von
nun an der Primat der
Barmherzigkeit die Lebensregel



seiner Jünger ist, so wie er es selbst
bezeugt hat, als er mit den Sündern
zu Tisch saß. Die Barmherzigkeit
wird noch einmal als die
grundlegende Dimension der
Sendung Jesu aufgezeigt. Das ist eine
wirkliche Herausforderung für seine
Gegenüber, die bei einer formalen
Beachtung des Gesetzes
stehenblieben. Jesus geht dagegen
über das Gesetz hinaus. Dass er
Gemeinschaft hat mit denen, die
nach dem Gesetz Sünder waren, lässt
verstehen, wie weit die
Barmherzigkeit geht.

Auch der Apostel Paulus hat einen
ähnlichen Weg durchschritten. Bevor
er Jesus auf der Straße nach
Damaskus begegnete, suchte er in
seinem Leben auf tadellose Weise die
Gesetzesgerechtigkeit (vgl. Phil 3,6).
Seine Bekehrung zu Christus
verwandelte seine Sichtweise völlig,
so dass er im Galaterbrief feststellt:
„Auch wir sind dazu gekommen, an



Christus Jesus zu glauben, damit wir
gerecht werden durch den Glauben
an Christus, und nicht durch Werke
des Gesetzes“ (Gal 2,16). Sein
Verständnis der Gerechtigkeit
änderte sich radikal. Paulus stellt
nun an die erste Stelle den Glauben
und nicht mehr länger das Gesetz.
Nicht die Beachtung des Gesetzes
rettet, sondern der Glaube an Jesus
Christus, der durch seinen Tod und
seine Auferstehung in seiner gerecht
machenden Barmherzigkeit das Heil
bringt. Die Gerechtigkeit Gottes
bedeutet jetzt die Befreiung derer,
die Sklaven der Sünde und all ihrer
Folgen sind. Die Gerechtigkeit Gottes
ist seine Vergebung (vgl. Ps 51,11-16).

21. Die Barmherzigkeit steht also
nicht im Gegensatz zur Gerechtigkeit.
Sie drückt vielmehr die Haltung
Gottes gegenüber dem Sünder aus,
dem Er eine weitere Möglichkeit zur
Reue, zur Umkehr und zum Glauben
anbietet. Die Erfahrung des



Propheten Hosea kommt uns zu
Hilfe, um zu zeigen, wie die
Gerechtigkeit in Richtung der
Barmherzigkeit überboten wird.
Dieser Prophet gehört in eine der
dramatischsten Abschnitte der
Geschichte des Volkes Israels. Das
Reich steht kurz vor der Zerstörung.
Das Volk hat den Bund gebrochen,
hat sich von Gott entfernt und den
Glauben der Väter verloren. Nach
menschlicher Logik wäre es nur
gerecht, dächte Gott daran, dieses
untreue Volk zurückzuweisen. Man
hat den geschlossenen Bund nicht
eingehalten und folgerichtig verdient
es die gerechte Strafe, das Exil. Die
Worte des Propheten bezeugen das:
„Doch er muss wieder zurück nach
Ägypten, Assur wird sein König sein;
denn sie haben sich geweigert
umzukehren“ (Hos 11,5). Und doch,
nach dieser ersten Reaktion, die nach
Gerechtigkeit verlangt, verändert der
Prophet seine Wortwahl radikal und
offenbart das wahre Antlitz Gottes:



„Mein Herz wendet sich gegen mich,
mein Mitleid lodert auf. Ich will
meinen glühenden Zorn nicht
vollstrecken und Efraim nicht noch
einmal vernichten. Denn ich bin
Gott, nicht ein Mensch, der Heilige in
deiner Mitte. Darum komme ich
nicht in der Hitze des Zorns“ (Hos
11,8-9). Der heilige Augustinus sagt
gleichsam als Kommentar zu diesem
Wort des Propheten: „Es ist leichter,
dass Gott seinen Zorn zurückhält als
seine Barmherzigkeit.“[13] Das
stimmt. Gottes Zorn dauert einen
Augenblick, seine Barmherzigkeit
dagegen währt ewig.

Wenn Gott bei der Gerechtigkeit
stehen bliebe, dann wäre er nicht
mehr Gott, sondern vielmehr wie die
Menschen, die die Beachtung des
Gesetzes einfordern. Die
Gerechtigkeit alleine genügt nicht
und die Erfahrung lehrt uns, dass
wer nur an sie appelliert, Gefahr
läuft, sie sogar zu zerstören. Darum

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13


überbietet Gott die Gerechtigkeit mit
der Barmherzigkeit und der
Vergebung. Das bedeutet keinesfalls,
die Gerechtigkeit unterzubewerten
oder sie überflüssig zu machen. Ganz
im Gegenteil. Wer einen Fehler
begeht, muss die Strafe verbüßen.
Aber dies ist nicht der Endpunkt,
sondern der Anfang der Bekehrung,
in der man dann die Zärtlichkeit der
Vergebung erfährt. Gott lehnt die
Gerechtigkeit nicht ab. Er stellt sie
aber in einen größeren
Zusammenhang und geht über sie
hinaus, so dass man die Liebe
erfährt, die die Grundlage der
wahren Gerechtigkeit ist. Wir
müssen sehr genau hinschauen auf
das, was Paulus schreibt, damit wir
nicht genau in den Fehler verfallen,
den der Apostel bei seinen jüdischen
Zeitgenossen kritisiert: „Da sie die
Gerechtigkeit Gottes verkannten und
ihre eigene aufrichten wollten,
haben sie sich der Gerechtigkeit
Gottes nicht unterworfen. Denn



Christus ist das Ende des Gesetzes,
und jeder, der an ihn glaubt, wird
gerecht“ (Röm 10,3-4). Diese
Gerechtigkeit Gottes ist die
Barmherzigkeit, die allen als Gnade
geschenkt wird kraft des Todes und
der Auferstehung Jesu Christi. Das
Kreuz ist also das Urteil Gottes über
uns alle und die Welt, denn es
schenkt uns die Gewissheit der Liebe
und des neuen Lebens.

22. Ein Jubiläum bringt es mit sich,
dass wir auch auf den Ablass Bezug
nehmen. Dieser gewinnt besondere
Bedeutung im Heiligen Jahr der
Barmherzigkeit. Die Vergebung
unserer Sünden durch Gott ist
grenzenlos. Im Tod und in der
Auferstehung Jesu Christi lässt Gott
seine Liebe sichtbar werden, die
selbst die Sünden der Menschen
zerstört. Sich mit Gott zu versöhnen
wird möglich aufgrund des
Paschamysteriums und durch die
Vermittlung der Kirche. Gott zeigt



sich immer bereit zur Vergebung und
er wird nicht müde, sie immer
wieder neu und in unerwarteter
Weise anzubieten. Dennoch machen
wir die Erfahrung der Sünde. Wir
wissen, dass wir zur Vollkommenheit
berufen sind (vgl. Mt 5,48), aber wir
spüren die schwere Last der Sünde.
Während wir die Macht der Gnade
wahrnehmen, die uns verwandelt,
merken wir auch, wie sehr uns die
Kraft der Sünde bestimmt. Trotz der
Vergebung ist unser Leben geprägt
von Widersprüchen, die die Folgen
unserer Sünden sind. Im Sakrament
der Versöhnung vergibt Gott die
Sünden, die damit wirklich
ausgelöscht sind. Und trotzdem
bleiben die negativen Spuren, die
diese in unserem Verhalten und in
unserem Denken hinterlassen haben.
Die Barmherzigkeit Gottes ist aber
auch stärker als diese. Sie wird zum 
Ablass, den der Vater durch die
Kirche, die Braut Christi, dem
Sünder, dem vergeben wurde,



schenkt und der ihn von allen
Konsequenzen der Sünde befreit, so
dass er wieder neu aus Liebe
handeln kann und vielmehr in der
Liebe wächst, als erneut in die Sünde
zu fallen.

Die Kirche lebt die Gemeinschaft der
Heiligen. In der Eucharistiefeier
vollzieht sich diese Gemeinschaft, die
ein Geschenk Gottes ist, als
geistliches Band, das uns Glaubende
mit der unzählbaren Schar der
Heiligen und Seligen verbindet (vgl. 
Offb 7,4). Ihre Heiligkeit kommt
unserer Gebrechlichkeit zu Hilfe,
und so kann die Mutter Kirche mit
ihren Gebeten und ihrem Leben der
Schwachheit der einen mit der
Heiligkeit der anderen entgegen
kommen. Den Ablass des Heiligen
Jahres zu leben heißt also, sich der
Barmherzigkeit des Vaters
anzuvertrauen in der Gewissheit,
dass seine Vergebung sich auf das
gesamte Leben der Gläubigen



auswirkt. Der Ablass bedeutet, die
Heiligkeit der Kirche zu erfahren, die
teilhat an allen heilbringenden
Früchten der Erlösung durch
Christus, und die diese in der
Vergebung weitergibt bis in die letzte
Konsequenz hinein, denn die Liebe
Gottes reicht auch dorthin. Leben
wir intensiv dieses Jubiläum, indem
wir den Vater um die Vergebung der
Sünden bitten und um die
Ausbreitung seiner barmherzigen
Nachsicht.

23. Die Barmherzigkeit ist auch über
die Grenzen der Kirche hinaus
bedeutsam. Sie verbindet uns mit
dem Judentum und dem Islam, für
die sie eine der wichtigsten
Eigenschaften Gottes darstellt. Das
Volk Israel hat als erstes diese
Offenbarung erhalten, die in der
Geschichte als der Beginn eines
unermesslichen Reichtums bleibt,
den es der ganzen Menschheit
anzubieten gilt. Wie wir gesehen



haben, sind die Seiten des Alten
Testamentes voll von
Barmherzigkeit, denn sie erzählen
von den Werken des Herrn, die
dieser für sein Volk in den
schwierigsten Momenten seiner
Geschichte vollbracht hat. Der Islam
seinerseits zählt zu den Namen für
den Schöpfer auch den Namen
Allerbarmer und Allbarmherziger.
Diese Anrufung ist oft auf den
Lippen der gläubigen Muslime, die
sich in der täglichen Schwachheit
von der Barmherzigkeit begleitet und
getragen wissen. Auch sie glauben,
dass niemand der göttlichen
Barmherzigkeit Grenzen setzen
kann, denn ihre Tore stehen immer
offen.

Dieses Jubiläumsjahr, das wir im
Geist der Barmherzigkeit leben, mag
die Begegnung mit diesen Religionen
und mit anderen ehrwürdigen
religiösen Traditionen fördern. Es
mache uns offener für den Dialog,



damit wir uns besser kennen und
verstehen lernen. Es überwinde jede
Form der Verschlossenheit und
Verachtung und vertreibe alle Form
von Gewalt und Diskriminierung.

24. Unser Gedanke richtet sich nun
auf die Mutter der Barmherzigkeit.
Ihr liebevoller Blick begleite uns
durch dieses Heilige Jahr, damit wir
alle die Freude der Zärtlichkeit
Gottes wiederentdecken können.
Kein anderer hat so wie Maria die
Tiefe des Geheimnisses der
Menschwerdung Gottes kennen
gelernt. Ihr ganzes Leben war
geprägt von der Gegenwart der
fleischgewordenen Barmherzigkeit.
Die Mutter des Gekreuzigten und
Auferstandenen ist eingetreten in
das Heiligtum der göttlichen
Barmherzigkeit, denn sie hatte
zutiefst Anteil am Geheimnis seiner
Liebe.



Dazu erwählt, die Mutter des Sohnes
Gottes zu sein, war Maria von
Anbeginn an von der Liebe des
Vaters vorbereitet worden, um die 
Lade des Bundes zu sein, des Bundes
zwischen Gott und den Menschen. In
ihrem Herzen hat sie die
Barmherzigkeit Gottes bewahrt, in
völligem Einklang mit ihrem Sohn
Jesus. Ihr Lobgesang auf der
Schwelle des Hauses der Elisabeth
war der Barmherzigkeit gewidmet,
die sich erstreckt „von Geschlecht zu
Geschlecht“ (Lk 1,50). Auch wir
waren schon in diesen prophetischen
Worten der Jungfrau Maria
anwesend. Das wird uns Trost und
Stärke sein, wenn wir die Heilige
Pforte durchschreiten, um die Frucht
der göttlichen Barmherzigkeit zu
erfahren.

Unter dem Kreuz ist Maria,
gemeinsam mit Johannes, dem
Jünger, den Er liebte, Zeugin der
Worte der Vergebung, die über die



Lippen Jesu kamen. Diese höchste
Form der Vergebung für die, die ihn
gekreuzigt haben, zeigt uns, wie weit
die Barmherzigkeit Gottes geht.
Maria bezeugt, dass die
Barmherzigkeit des Sohnes Gottes
grenzenlos ist und alle erreicht, ohne
jemanden auszuschließen. Richten
wir an sie das uralte und doch stets
neue Gebet des Salve Regina, dass sie
nie müde werde, uns ihre
barmherzigen Augen zuzuwenden,
und uns würdig mache, das Antlitz
der Barmherzigkeit zu betrachten,
ihren Sohn Jesus Christus.

Unser Gebet richtet sich auch an die
Heiligen und Seligen, die die
Barmherzigkeit zur Mission ihres
Lebens gemacht haben. In
besonderer Weise denken wir an die
große Apostelin der Barmherzigkeit,
die heilige Faustyna Kowalska. Sie,
die berufen war, in die Tiefe der
göttlichen Barmherzigkeit
einzutreten, sei uns Fürsprecherin



und erwirke uns die Gnade, stets in
der Vergebung Gottes und in dem
unverbrüchlichen Vertrauen auf
seine Liebe zu leben und zu
wandeln.

25. Ein außerordentliches Heiliges
Jahr also, um im Alltag die
Barmherzigkeit zu leben, die der
Vater uns von Anbeginn
entgegenbringt. Lassen wir uns in
diesem Jubiläum von Gott
überraschen. Er wird nicht müde, die
Tür seines Herzens offen zu halten
und zu wiederholen, dass er uns liebt
und sein Leben mit uns teilen will.
Die Kirche spürt die dringende
Notwendigkeit, Gottes
Barmherzigkeit zu verkünden. Ihr
Leben ist authentisch und
glaubwürdig, wenn sie die
Barmherzigkeit überzeugend
verkündet. Sie weiß, dass besonders
in einer Zeit wie der unsrigen, die
voller großer Hoffnungen ist, aber
auch voller starker Widersprüche,



ihr vorrangiger Auftrag darin
besteht, alle durch die Betrachtung
des Antlitzes Christi in das große
Geheimnis der Barmherzigkeit Gottes
einzuführen. Die Kirche ist berufen,
als Erste glaubhafte Zeugin der
Barmherzigkeit zu sein, indem sie
diese als die Mitte der Offenbarung
Jesu Christi bekennt und lebt. Aus
dem Herzen der Dreifaltigkeit, aus
dem tiefsten Inneren des göttlichen
Geheimnisses entspringt und quillt
ununterbrochen der große Strom der
Barmherzigkeit. Diese Quelle kann
niemals versiegen, seien es auch
noch so viele, die zu ihr kommen.
Wann immer jemand das Bedürfnis
verspürt, kann er sich ihr nähern,
denn die Barmherzigkeit Gottes ist
ohne Ende. So groß und so
unergründlich ist die Tiefe des
Geheimnisses, das sie umfängt, so
groß und so unergründlich der
Reichtum, der aus ihr hervorquillt.



In diesem Jubiläumsjahr finde in der
Kirche das Wort Gottes Echo, das
stark und überzeugend erklingt als
ein Wort und eine Geste der
Vergebung, der Unterstützung, der
Hilfe und der Liebe. Die Kirche
werde nie müde, Barmherzigkeit
anzubieten, und sie sei stets geduldig
im Trösten und Vergeben. Sie mache
sich zur Stimme eines jeden Mannes
und einer jeden Frau und wiederhole
voll Vertrauen und ohne Unterlass:
„Denk an dein Erbarmen, Herr, und
an die Taten deiner Huld; denn sie
bestehen seit Ewigkeit“ (Ps 25,6).

Gegeben zu Rom, bei Sankt Peter, am
11. April, Vigil des zweiten Sonntags
der Osterzeit oder Sonntags der
Göttlichen Barmherzigkeit, im Jahr
des Herrn 2015, im dritten Jahr
meines Pontifikats.

Franciscus

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana



[1] Vgl. II. Vatikanisches
Ökumenisches Konzil, Dogmatische
Konstitution Dei Verbum, 4.

[2] Ansprache zur Eröffnung des II.
Vatikanischen Ökumenischen
Konzils Gaudet Mater Ecclesia, 11.
Oktober 1962, 2-3.

[3] Ansprache bei der letzten
öffentlichen Sitzung des II.
Vatikanischen Ökumenischen
Konzils, 7. Dezember 1965.

[4] Vgl. II. Vatikanisches
Ökumenisches Konzil, Dogmatische
Konstitution Lumen gentium, 16;
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
15.

[5] Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, II-II, q. 30, a. 4.

[6] Tagesgebet vom 26. Sonntag im
Jahreskreis. Dieses Gebet ist bereits

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref6


im 8. Jahrhundert in den
euchologischen Texten des 
Sacramentarium Gelasianum belegt.

[7]Vgl. Hom. 21: CCL 122, 149-151.

[8] Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium, 24.

[9] Nr. 2.

[10] Ebd., 15.

[11] Ebd., 13.

[12] Merksätze von Licht und Liebe,
57.

[13] Enarr. in Ps. 76, 11.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/papst-franziskus-ruft/
(02.02.2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref11
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref12
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref13
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-ruft/
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-ruft/

	Die Verkündigungsbulle zum Jubiläum der Barmherzigkeit

