
opusdei.org

Ein Schreiben von
Papst Franziskus an
alle Priester

Schreiben von Papst Franziskus
an die Priester zum 160.
Todestag des Pfarrers von Ars

12.08.2019

An meine Mitbrüder im Priesteramt

Liebe Mitbrüder,

wir begehen den 160. Todestag des
heiligen Pfarrers von Ars, den Pius
XI. zum Patron aller Pfarrer der Welt
erklärt hat.[1] An seinem Fest

https://w2.vatican.va/content/pius-xi/de.html
https://w2.vatican.va/content/pius-xi/de.html


möchte ich Euch diesen Brief
schreiben, nicht nur den Pfarrern,
sondern auch Euch allen, meinen
Mitbrüdern im Priesteramt, die Ihr
ohne jedes Aufheben „alles verlasst“,
um Euch im täglichen Leben Eurer
Gemeinschaften einzusetzen. Ihr
arbeitet wie der Pfarrer von Ars „an
der Front“, tragt auf Euren Schultern
die Last des Tages und der Hitze (vgl. 
Mt 20,12) und „haltet“ in zahlreichen
Situationen täglich „den Kopf hin“,
ohne Euch wichtig zu nehmen, damit
das Volk Gottes umsorgt und
begleitet wird. Ich wende mich an
jeden von Euch. Ihr nehmt – oft
unbeachtet und unter Opfern, in
Müdigkeit oder Mühen, in Krankheit
oder Trostlosigkeit – Eure Sendung
als einen Dienst an Gott und seinem
Volk an und schreibt selbst in allen
Schwierigkeiten des Weges die
schönsten Seiten des priesterlichen
Lebens.



Vor einiger Zeit habe ich den
italienischen Bischöfen die Sorge
zum Ausdruck gebracht, dass in nicht
wenigen Regionen unsere Priester
ins Lächerliche gezogen und
„beschuldigt“ werden für Vergehen,
die sie nicht begangen haben. Ich
sagte ihnen, es sei notwendig, dass
die Priester in ihrem Bischof die
Figur des älteren Bruders und Vaters
finden, der sie in diesen schwierigen
Zeiten ermutigt, sie anspornt und sie
auf dem Weg unterstützt [2].

Als älterer Bruder und Vater möchte
auch ich Euch nahe sein, an erster
Stelle um Euch im Namen des
heiligen gläubigen Gottesvolkes für
all das zu danken, was es von Euch
empfängt, und meinerseits um Euch
dann zu ermutigen, die Worte zu
erneuern, die der Herr am Tag
unserer Weihe so liebevoll
gesprochen hat und die den Quell
unserer Freude darstellen: »Ich
nenne euch nicht mehr Knechte [...]



Vielmehr habe ich euch Freunde
genannt« ( Joh 15,15)[3].

SCHMERZ

»Ich habe das Elend meines Volkes
gesehen« ( Ex 3,7).

In letzter Zeit konnten wir den
oftmals stillen oder zum Schweigen
gebrachten Schrei unserer Brüder
und Schwestern deutlicher
vernehmen, die Opfer von Macht-,
Gewissens- oder sexuellem
Missbrauch durch geweihte
Amtsträger wurden. Unzweifelhaft
ist es eine Zeit des Leidens im Leben
der Opfer, die verschiedene Formen
des Missbrauchs erlitten haben;
ebenso für ihre Familien und für das
ganz Volk Gottes.

Wie Ihr wisst, sind wir sehr mit der
Umsetzung der notwendigen
Reformen beschäftigt, um von der
Wurzel her den Anstoß zu einer
Kultur zu geben, die auf der



pastoralen Sorge gründet, sodass die
Kultur des Missbrauchs keinen Raum
finden kann, sich zu entwickeln oder
gar sich fortzusetzen. Es ist keine
leichte Aufgabe und sie erfordert
kurzfristig den Einsatz aller. Wenn in
der Vergangenheit die Unterlassung
zu einer Form der Antwort werden
konnte, so wollen wir heute, dass die
Umkehr, die Transparenz, die
Aufrichtigkeit und die Solidarität mit
den Opfern zu unserer Art und Weise
werden, Geschichte zu schreiben,
und uns helfen, aufmerksamer zu
sein gegenüber aller menschlichen
Leiden [4].

Auch dieser Schmerz ist den
Priestern nicht gleichgültig. Dies
habe ich bei den verschiedenen
Pastoralbesuchen sowohl in meiner
als auch in anderen Diözesen
feststellen können, wo ich die
Gelegenheit zu persönlichen
Begegnungen und Gesprächen mit
den Priestern hatte. Viele von ihnen



haben mir ihre Entrüstung über das
Geschehene und auch eine Art von
Ohnmacht kundgetan, da sie »neben
den Strapazen [ihres] aufopfernden
Dienstes den Schaden durch
Misstrauen und Infragestellung
erlitten haben, der bei einigen oder
gar vielen zu Zweifeln, Angst oder
einem Mangel an Vertrauen geführt
hat« [5]. Zahlreich sind die Briefe
von Priestern, die diese Empfindung
teilen. Andererseits ist es tröstlich,
Hirten zu finden, die sich in
Bewegung setzen und nach Worten
und Wegen der Hoffnung suchen,
wenn sie das Leiden der Opfer und
des Volkes Gottes sehen und
erkennen.

Ohne den von einigen unserer
Brüder verursachten Schaden zu
leugnen oder zu verkennen, wäre es
ungerecht, viele Priester nicht
anzuerkennen, die beständig und
tadellos alles, was sie sind und
haben, zum Wohl der anderen



aufwenden (vgl. 2 Kor 12,15) und
eine geistliche Vaterschaft leben, die
mit den Weinenden zu weinen weiß;
es gibt unzählige Priester, die aus
ihrem Leben ein Werk der
Barmherzigkeit in oftmals
unwirtlichen, fernen oder
verlassenen Regionen oder
Situationen machen, auch unter
Lebensgefahr. Voll Anerkennung
danke ich Euch für Euer mutiges und
beständiges Beispiel; es zeigt uns in
den Augenblicken der Unruhe, der
Scham und des Schmerzes, wie Ihr
Euch weiter mit Freude für das
Evangelium einsetzt [6].

Ich bin überzeugt, dass in dem Maße,
in dem wir dem Willen Gottes treu
sind, die Zeiten der kirchlichen
Reinigung, in denen wir leben, uns
freudiger und einfacher machen
werden, und in einer nicht allzu
fernen Zukunft werden sie überaus
fruchtbar sein. »Lassen wir uns nicht
entmutigen! Der Herr reinigt seine



Braut, und er sorgt dafür, dass wir
alle uns zu ihm bekehren. Er lässt
uns durch die Prüfung gehen, damit
wir verstehen, dass wir ohne ihn
Staub sind. Er rettet uns aus der
Heuchelei, aus der Spiritualität des
schönen Scheins. Er haucht seinen
Geist auf uns, um seiner Braut, die
auf frischer Tat beim Ehebruch
ertappt wurde, die Schönheit
zurückzugeben. Es wird uns guttun,
heute das 16. Kapitel des Propheten 
Ezechiel zur Hand zu nehmen. Das ist
die Geschichte der Kirche. Das ist
meine Geschichte, kann jeder von
uns sagen. Und am Ende, aber durch
deine Scham, wirst du weiterhin der
Hirte sein. Unsere demütige Reue,
eine stille Reue unter Tränen
angesichts der Ungeheuerlichkeit der
Sünde und der unergründlichen
Größe der Vergebung Gottes, diese
demütige Reue ist der Beginn
unserer Heiligkeit.« [7]

DANKBARKEIT



»Darum höre ich nicht auf, für euch
zu danken« (Eph 1,16).

Die Berufung ist nicht so sehr unsere
Entscheidung als vielmehr eine
Antwort auf einen ungeschuldeten
Ruf des Herrn. Es ist schön, immer
wieder zu jenen Stellen des
Evangeliums zurückzukehren, die
uns zeigen, wie Jesus betet, erwählt
und ruft, »damit sie mit ihm seien
und damit er sie aussende zu
verkünden« ( Mk 3,14).

Ich möchte hier an einen großen
Meister des priesterlichen Lebens
aus meiner Heimat, Don Lucio Gera,
erinnern. Einmal sagte er zu einer
Gruppe von Priestern in Zeiten vieler
Prüfungen in Lateinamerika:
„Immer, aber vor allem in den
Prüfungen, müssen wir zu jenen
lichtvollen Augenblicken
zurückkehren, in denen wir den Ruf
des Herrn erfahren haben, unser
ganzes Leben seinem Dienst zu



weihen.“ Es ist das, was ich gern „die
deuteronomische Erinnerung an die
Berufung“ nenne. Sie erlaubt uns,
»zu jenem glühenden Augenblick
zurückzukehren, in dem die Gnade
Gottes mich am Anfang meines
Weges berührt hat. An diesem
Funken kann ich das Feuer für das
Heute, für jeden Tag entzünden und
Wärme und Licht zu meinen
Brüdern und Schwestern tragen. An
diesem Funken entzündet sich eine
demütige Freude, eine Freude, die
dem Schmerz und der Verzweiflung
nicht weh tut, eine gute und sanfte
Freude.« [8]

Eines Tages haben wir ein „Ja“
gesagt, das im Schoß einer
christlichen Gemeinschaft
entstanden und gewachsen ist dank
der »Heiligen von nebenan« [9], die
uns mit einfachem Glauben gezeigt
haben, wie sehr es sich lohnt, alles
für den Herrn und sein Reich zu
geben. Ein „Ja“, dessen Umfang eine



unvermutete Tragweite erreicht hat
und erreichen wird, und oft werden
wir nicht imstande sein, uns all das
Gute vorzustellen, das dieses „Ja“
hervorzubringen vermochte und
vermag. Es ist schön, wenn ein alter
Priester von jenen Kleinen –
nunmehr Erwachsenen – umgeben
und besucht wird, die er am Anfang
getauft hat und die mit Dankbarkeit
kommen, um ihm ihre Familie
vorzustellen! Da haben wir entdeckt,
dass wir gesalbt worden sind, um zu
salben, und die Salbung Gottes
enttäuscht nie und lässt mich mit
dem Apostel sagen: »Darum höre ich
nicht auf, für Euch zu danken« ( Eph
1,16) und für all das Gute, das Ihr
getan habt.

In Momenten der Schwierigkeiten,
der Hinfälligkeit wie auch der
Schwäche und in Augenblicken, in
denen unsere Grenzen deutlich
werden, ist die schlimmste aller
Versuchungen, ständig über die



Trostlosigkeit nachzugrübeln [10]
und dabei den Blick, das
Urteilsvermögen und das Herz trüb
werden zu lassen. Dann ist es wichtig
– ich würde sogar sagen
entscheidend – nicht nur die
dankbare Erinnerung daran zu
bewahren, als der Herr in unser
Leben getreten ist, die Erinnerung an
seinen barmherzigen Blick, der uns
zum Einsatz für ihn und sein Volk
einlädt, sondern auch den Mut zu
haben, sie in die Tat umzusetzen und
mit dem Psalmisten unseren eigenen
Lobgesang zu schreiben, »denn seine
Huld währt ewig« ( Ps 136).

Die Dankbarkeit ist immer eine
„mächtige Waffe“. Nur wenn wir
imstande sind, konkret alle Gesten
der Liebe, der Großherzigkeit, der
Solidarität und des Vertrauens wie
auch der Verzeihung, der Geduld, des
Ertragens und des Erbarmens, mit
denen wir behandelt wurden, zu
betrachten und dafür zu danken,



werden wir zulassen, dass der Geist
uns jene frische Luft gibt, die fähig
ist, unser Leben und unsere Sendung
zu erneuern (und nicht
auszubessern). Lassen wir zu, dass
wir wie Petrus am Morgen des
„wunderbaren Fischfangs“ all das
empfangene Gute sehen und
dadurch unsere Fähigkeit
wiedererweckt wird, zu staunen und
zu danken, sodass wir sagen können:
»Geh weg von mir; denn ich bin ein
sündiger Mensch, Herr« ( Lk 5,8), und
wir von den Lippen des Herrn noch
einmal seinen Ruf vernehmen:
»Fürchte dich nicht! Von jetzt an
wirst du Menschen fangen« ( Lk
5,10); »denn seine Huld währt ewig«.

Brüder, danke für Eure Treue zu den
eingegangenen Verpflichtungen. Es
ist wahrhaft bedeutsam, dass es in
einer Gesellschaft und einer Kultur,
die „das Gasförmige“ zu einem Wert
gemacht hat, Menschen gibt, die
darauf setzen und danach suchen,



Verpflichtungen zu übernehmen, die
das ganze Leben fordern. Im
Wesentlichen sagen wir damit, dass
wir weiter an Gott glauben, der
seinen Bund niemals gebrochen hat,
auch wenn wir ihn unzählige Male
gebrochen haben. Dies ist eine
Einladung an uns, die Treue Gottes
zu feiern, der trotz unserer Grenzen
und Sünden nicht aufhört, uns zu
vertrauen, an uns zu glauben und
auf uns zu setzen, und er lädt uns
ein, das Gleiche zu tun. Im
Bewusstsein, dass wir einen Schatz
in irdenen Gefäßen (vgl. 2 Kor 4,7)
tragen, wissen wir, dass der Herr
sich als Sieger in der Schwachheit
erweist (vgl. 2 Kor 12,9) und nicht
aufhört, uns zu stützen und zu rufen,
und dabei das Hundertfache gibt
(vgl. Mk 10,29-30); »denn seine Huld
währt ewig«.

Danke für die Freude, mit der Ihr
Euer Leben hinzugeben wusstet;
dabei habt Ihr ein Herz gezeigt, das



im Lauf der Jahre gekämpft und
gerungen hat, um nicht eng und
bitter zu werden, sondern um
vielmehr täglich von der Liebe zu
Gott und zu seinem Volk geweitet zu
werden; ein Herz, das die Zeit wie
den guten Wein nicht sauer gemacht
hat, sondern ihm eine immer
erlesenere Qualität verliehen hat;
»denn seine Huld währt ewig«.

Danke, dass Ihr Euch müht, die
Bande der Brüderlichkeit und
Freundschaft unter den Priestern
und mit Eurem Bischof zu festigen,
indem Ihr Euch gegenseitig
unterstützt, Euch um den Kranken
sorgt und den aufsucht, der sich
abgesondert hat; indem Ihr die
Weisheit des Älteren schätzt und von
ihr lernt, die Güter teilt sowie
gemeinsam zu lachen und zu weinen
wisst. Wie notwendig sind diese
Räume! Und Ihr seid selbst dann
beständig und beharrlich geblieben,
als Ihr einen schwierigen Auftrag



annehmen musstet oder einen
Bruder dazu veranlassen musstet,
seine Verantwortung zu
übernehmen; »denn seine Huld
währt ewig«.

Danke für das Zeugnis der
Beharrlichkeit und des „Ertragens“ ( 
hypomoné) im pastoralen Einsatz, der
uns oftmals, angetrieben durch die 
parrhesía des Hirten[11], dazu führt,
mit dem Herrn im Gebet zu ringen
wie Moses in jener mutigen und auch
gewagten Fürbitte für das Volk (vgl. 
Num 14,13-19; Ex 32,30-32; Dtn
9,18-21); »denn seine Huld währt
ewig«.

Danke, dass Ihr täglich die
Eucharistie feiert und die Herde mit
Barmherzigkeit im Sakrament der
Versöhnung weidet, ohne Rigorismus
und Laxismus, indem Ihr Euch der
Menschen annehmt und sie auf dem
Weg der Umkehr zum neuen Leben
begleitet, das der Herr uns allen



schenkt. Wir wissen, dass wir über
die Stufen der Barmherzigkeit bis in
die tiefsten Tiefen des Menschseins –
Hinfälligkeit und Sünde
eingeschlossen – absteigen und bis zu
den höchsten Höhen der göttlichen
Vollkommenheit aufsteigen können:
»Seid barmherzig, wie auch euer
Vater barmherzig ist!« ( Lk 6,36).[12]
Und so sollen wir »in der Lage sein,
die Herzen der Menschen zu
erwärmen, in der Nacht mit ihnen zu
gehen. Sie müssen ein Gespräch
führen und in die Nacht hinabsteigen
können, in ihr Dunkel, ohne sich zu
verlieren« [13]; »denn seine Huld
währt ewig«.

Danke, dass Ihr alle mit Eifer salbt
und ihnen das Evangelium Jesu
Christi verkündet, »ob gelegen oder
ungelegen« ( 2 Tim 4,2), und dabei
das Herz Eurer Gemeinschaft
erforscht, »um zu suchen, wo die
Sehnsucht nach Gott lebendig und
brennend ist und auch wo dieser



ursprünglich liebevolle Dialog
erstickt worden ist oder keine Frucht
bringen konnte« [14]; »denn seine
Huld währt ewig«.

Danke für all die Male, die Ihr Euch
im Innersten habt anrühren lassen
und die Gestrauchelten
aufgenommen, ihre Wunden
behandelt, ihren Herzen Wärme
geschenkt und ihnen wie der
Samariter im Gleichnis (vgl. Lk
10,25-37) Zärtlichkeit und Erbarmen
erwiesen habt. Nichts ist so dringend
wie diese Dinge: Unmittelbarkeit,
Nähe, dem Fleisch des leidenden
Bruders oder der leidenden
Schwester nahe sein. Wie gut tut das
Beispiel eines Priesters, der sich den
Wunden seiner Brüder und
Schwestern nähert und sich nicht
von ihnen entfernt! [15] Es ist ein
Widerschein des Herzens des Hirten,
der den geistlichen Wohlgeschmack
erkannt hat, sich mit seinem Volk
eins zu fühlen [16]; der nicht vergisst,



dass er aus ihm hervorgegangen ist
und dass er nur im Dienst an ihm
seine reinste und volle Identität wird
finden und entfalten können, die es
ihm erlaubt, einen bescheidenen und
einfachen Lebensstil zu entwickeln,
ohne Privilegien anzunehmen, die
nicht den Geschmack des
Evangeliums haben; »denn seine
Huld währt ewig«.

Danken wir auch für die Heiligkeit
des gläubigen Volkes Gottes, das zu
weiden wir eingeladen sind und
durch das der Herr auch uns weidet
und für uns sorgt, da er uns das
Geschenk macht, dieses Volk »in den
Eltern, die ihre Kinder mit so viel
Liebe erziehen, in den Männern und
Frauen, die arbeiten, um das tägliche
Brot nach Hause zu bringen, in den
Kranken, in den älteren
Ordensfrauen, die weiter lächeln«, zu
betrachten. »In dieser Beständigkeit
eines tagtäglichen Voranschreitens
sehe ich die Heiligkeit der



streitenden Kirche.« [17] Sagen wir
für jeden von ihnen Dank und lassen
wir uns von ihrem Zeugnis
unterstützen und anspornen; »denn
seine Huld währt ewig«.

LEBENSFREUDE

»Möchte ich doch, dass ihre Herzen
gestärkt werden« ( Kol 2,2)

Mein zweiter großer Wunsch ist es –
ähnlich wie es der heilige Paulus
gesagt hat –, Euch dabei zu begleiten,
dass wir unsere priesterliche
Lebensfreude erneuern, die eine
Frucht vor allem des Wirkens des
Heiligen Geistes in unserem Leben
ist. Angesichts schmerzlicher
Erfahrungen brauchen wir alle Trost
und Ermutigung. Die Sendung, zu
der wir berufen sind, bedeutet nicht,
dass wir von Leid, Schmerz und
sogar Unverständnis frei seien; [18]
sie erfordert vielmehr, dass wir
ihnen entgegentreten und sie
annehmen, damit der Herr sie



verwandle und uns ihm ähnlicher
mache. »Wenn es keine aufrichtige,
erlittene und durchbetete
Anerkennung unserer Grenzen gibt,
wird die Gnade im Grunde daran
gehindert, wirksam in uns tätig zu
sein. Denn es wird ihr kein Raum
gelassen, um gegebenenfalls das Gut
zu entwickeln, das zu einem
ehrlichen und echten
Wachstumsprozess beiträgt.« [19]

Ein guter „Test“, um die
Befindlichkeit unseres
Seelsorgerherzens zu prüfen, ist sich
zu fragen, wie wir mit dem Schmerz
umgehen. Häufig kann es geschehen,
dass wir uns wie der Levit oder der
Priester im Gleichnis verhalten, die
wegschauen und den Menschen
nicht beachten, der auf der Erde liegt
(vgl. Lk 10,31-32). Andere nähern
sich nur ungenügend; sie
theoretisieren und flüchten sich in
Allgemeinplätze: „Das Leben ist halt
so“, „da kann man nichts machen“,



und geben damit dem Fatalismus
und der Entmutigung Raum. Oder sie
nähern sich mit einer vorgefassten
Meinung und erzeugen so nur
Isolierung und Ausschließung. »Wie
der Prophet Jona sind wir immer
latent in der Versuchung, an einen
sicheren Ort zu fliehen, der viele
Namen haben kann:
Individualismus, Spiritualismus,
Einschließen in kleine Welten …« 
[20], die keine Gemütsbewegung
zulassen und uns am Ende von den
eigenen Wunden, von denen der
anderen und folglich von den
Wunden Jesu fernhalten [21].

Auf dieser Linie möchte ich auf eine
andere subtile und gefährliche
Einstellung hinweisen. Sie ist »der
köstlichste von des Teufels Tränken« 
[22], wie Bernanos zu sagen pflegte,
und ist die schädlichste für uns, die
wir dem Herrn dienen möchten, weil
sie Mutlosigkeit und Vereinzelung sät
und zur Verzweiflung führt [23]. Von



der Situation, von der Kirche und
von uns selbst enttäuscht können wir
in der Versuchung leben, uns an eine
süßliche Traurigkeit zu klammern,
welche die Väter des christlichen
Ostens Trägheit ( acedia) nannten.
Kardinal Tomáš Špidlík sagte: »Wenn
in uns die Traurigkeit über das
Leben als solches aufsteigt, über die
Gemeinschaft der anderen, über die
Tatsache, dass wir allein sind, dann
ist immer ein gewisser Mangel an
Glauben an die Vorsehung Gottes
und seines Wirkens im Spiel. Die
Traurigkeit lähmt die Lebensfreude,
mit der Arbeit oder mit dem Gebet
fortzufahren, und macht uns unsere
Nächsten unsympathisch. Die
monastischen Schriftsteller, welche
diesem Laster eine lange
Abhandlung widmen, nennen es den
schlimmsten Feind des geistlichen
Lebens.« [24]

Wir kennen jene Traurigkeit, die zur
Gewohnheit wird und allmählich zur



Festsetzung des Bösen und des
Unrechts unter dem schwachen
Seufzen des „Es war schon immer so“
führt. Diese Traurigkeit macht alle
Versuche des Wandels und der
Umkehr vergeblich und verbreitet
nur Groll und Feindseligkeit. »Das ist
nicht die Wahl eines würdigen und
erfüllten Lebens, das ist nicht Gottes
Wille für uns, das ist nicht das Leben
im Geist, das aus dem Herzen des
auferstandenen Christus
hervorsprudelt« [25] und zu dem wir
berufen sind. Brüder, wenn die 
süßliche Traurigkeit unser Leben und
unsere Gemeinschaft zu beherrschen
droht, dann wollen wir nicht
erschrecken und uns keine Sorgen
machen, sondern mit
Entschlossenheit den Heiligen Geist
bitten und ihn anrufen lassen, »uns
aufzuwecken, um uns in unserer
Schläfrigkeit einen Ruck zu
versetzen, um uns von der Trägheit
zu befreien. Bieten wir der
Gewohnheit die Stirn, öffnen wir



weit unsere Augen und Ohren, vor
allem aber das Herz, um uns
bewegen zu lassen durch das, was
um uns herum geschieht, und durch
den Ruf des lebendigen und
wirkmächtigen Wortes des
Auferstandenen.« [26]

Gestattet mir, es zu wiederholen: Wir
alle brauchen in schwierigen Zeiten
den Trost und die Kraft von Gott und
von den Brüdern und Schwestern.
Uns allen gelten jene eindringlichen
Worte des heiligen Paulus an seine
Gemeinden: »Deshalb bitte ich, nicht
wegen der Leiden zu verzagen, die
ich für euch ertrage« ( Eph 3,13). Ich
möchte, dass unsere Herzen gestärkt
werden (vgl. Kol 2,2), um die
Sendung zu erfüllen, die Gott uns
jeden Morgen schenkt: »eine große
Freude« weiterzugeben, »die dem
ganzen Volk zuteilwerden soll« ( Lk
2,10). Dies tun wir aber nicht in der
Theorie beziehungsweise im
intellektuellen oder moralischen



Wissen von dem, was sein soll,
sondern vielmehr als Menschen, die
in den Schmerz eingetaucht und
dabei vom Herrn verwandelt und
verklärt wurden und die dann wie
Ijob ausrufen können: »Vom
Hörensagen nur hatte ich von dir
gehört, jetzt aber hat mein Auge dich
geschaut« (42,5). Ohne diese
grundlegende Erfahrung führen all
unsere Mühen nur auf den Weg der
Enttäuschung und der Ernüchterung.

Im Laufe unseres Lebens haben wir
feststellen können: »Mit Jesus
Christus kommt immer – und immer
wieder – die Freude.« [27] Auch
wenn es verschiedene Phasen dieser
Erfahrung gibt, wissen wir doch, dass
Gott uns jenseits unserer Schwächen
und unserer Sünden »mit einem
Feingefühl, das uns niemals
enttäuscht und uns immer die
Freude zurückgeben kann, erlaubt
[…], das Haupt zu erheben und neu
zu beginnen« [28]. Diese Freude



erwächst nicht aus unseren willens-
oder verstandesmäßigen
Bemühungen, sondern aus dem
Vertrauen zu wissen, dass die Zusage
Jesu an Petrus weiterhin gilt: Im
Augenblick, in dem du „gesiebt
wirst“, vergiss nicht: Ich selbst »habe
für dich gebetet, dass dein Glaube
nicht erlischt« ( Lk 22,32). Der Herr
ist der erste, der für dich und für
mich betet und kämpft. Und er lädt
uns ein, völlig in sein Gebet
einzutauchen. Es mag sogar
Momente geben, in denen wir »in
das Gebet von Getsemani, dem
menschlichsten und dramatischsten
der Gebete Jesu [eintauchen
müssen]. Da gibt es Flehen,
Traurigkeit, Angst, fast eine
Orientierungslosigkeit ( Mk
14,33)«[29].

Wir wissen, dass es nicht einfach ist,
vor dem Herrn zu stehen und
zuzulassen, dass sein Blick unser
Leben begleitet, unser verwundetes



Herz heilt und unsere von der
Weltlichkeit beschmutzten Füße
wäscht; einer Weltlichkeit, die auf
den Straßen an uns haften bleibt und
uns am Vorangehen hindert. Im
Gebet erleben wir unsere gesegnete
Unsicherheit, die uns unsere
Situation als der Hilfe des Herrn
bedürftige Jünger vor Augen führt
und uns von der prometheischen
Neigung derer befreit, »die sich
letztlich einzig auf die eigenen Kräfte
verlassen und sich den anderen
überlegen fühlen, weil sie bestimmte
Normen einhalten« [30].

Brüder, Jesus kennt mehr als jeder
andere unsere Bemühungen und
Erfolge, wie auch unser Scheitern
und unser Misslingen. Er ist der
erste, der uns sagt: »Kommt alle zu
mir, die ihr mühselig und beladen
seid! Ich will euch erquicken. Nehmt
mein Joch auf euch und lernt von
mir; denn ich bin gütig und von
Herzen demütig; und ihr werdet



Ruhe finden für eure Seele« ( Mt
11,28-29).

In einem solchen Gebet stehen wir,
wie wir wissen, nie allein. Das Gebet
des Hirten ist ein Gebet, in dem
einerseits der Geist wohnt, »der ruft:
Abba, Vater!« ( Gal 4,6), und das
andererseits aus dem Volk kommt,
das ihm anvertraut ist. Unsere
Sendung und unsere Identität stehen
im Licht dieser doppelten
Verbindung.

Das Gebet des Hirten nährt sich am
Herz des Volkes Gottes; dort nimmt
es Fleisch an. Es trägt die Male der
Wunden und die Zeichen der
Freuden seines Volkes, die der Hirte
in der Stille dem Herrn darbringt,
damit sie mit der Gabe des Heiligen
Geistes gesalbt werden. Dies ist die
Hoffnung des Hirten, der darauf
vertraut und dafür kämpft, dass der
Herr unsere Hinfälligkeit heilt, die
persönlichen und die der



Gemeinschaft. Aber verlieren wir
nicht aus dem Auge, dass gerade im
Gebet des Volkes Gottes das Herz des
Hirten Fleisch annimmt und seinen
Platz findet. Das befreit uns alle
davon, einfache, schnelle und
vorgefertigte Antworten zu suchen
und zu wollen. So überlassen wir es
dem Herrn (und nicht unseren
Rezepten und Vorhaben), uns einen
Weg der Hoffnung zu weisen.
Verlieren wir nicht aus dem Auge,
dass in den schwierigsten Momenten
der Urgemeinde, wie wir in der
Apostelgeschichte lesen, das Gebet
die eigentliche Hauptrolle einnahm.

Brüder, erkennen wir an, dass wir
schwach sind; ja, aber lassen wir
auch zu, dass Jesus uns verwandle
und uns immer wieder aussendet.
Verlieren wir nicht die Freude, uns
als „Schafe“ zu empfinden und zu
wissen, dass er unser Herr und Hirte
ist.



Um die Lebensfreude im Herzen zu
bewahren ist es nötig, diese beiden
tragenden Verbindungen unserer
Identität nicht zu vernachlässigen:
Die erste Verbindung ist die mit
Christus. Jedes Mal, wenn wir uns
von Jesus lösen oder unsere
Beziehung zu ihm vernachlässigen,
erschöpft sich allmählich unser
Einsatz, unsere Lampen haben kein
Öl mehr und sind nicht mehr in der
Lage, unseren Weg zu beleuchten
(vgl. Mt 25,1-13): »Bleibt in mir und
ich bleibe in euch. Wie die Rebe aus
sich keine Frucht bringen kann,
sondern nur, wenn sie am Weinstock
bleibt, so auch ihr, wenn ihr nicht in
mir bleibt […] denn getrennt von mir
könnt ihr nichts vollbringen« ( Joh
15,4-5). In diesem Sinne möchte ich
Euch ermutigen, die geistliche
Begleitung nicht zu vernachlässigen,
einen Bruder zu haben, mit dem Ihr
in vollem Vertrauen und mit großer
Offenheit sprechen, debattieren,
diskutieren und Entscheidungen für



euren persönlichen Weg treffen
könnt. Es sollte ein weiser Mitbruder
sein, mit dem man die Erfahrung der
Jüngerschaft machen kann. Sucht
ihn, findet ihn und genießt die
Freude, Euch von ihm betreuen,
begleiten und beraten zu lassen. Dies
ist eine unersetzliche Hilfe, um den
Dienst erfüllen zu können und so den
Willen des Vaters tun (vgl. Hebr 10,9);
wir haben sie nötig, um im Herzen
»so gesinnt [zu sein], wie es dem
Leben in Christus Jesus entspricht« ( 
Phil 2,5). Wie gut tun uns die Worte
des Kohelet: »Zwei sind besser als
einer allein […] Denn wenn sie
hinfallen, richtet einer den anderen
auf. Doch wehe dem, der allein ist,
wenn er hinfällt, ohne dass einer bei
ihm ist, der ihn aufrichtet« (4,9-10).

Die zweite tragende Verbindung ist
der Aufbau und die Unterhaltung der
Bande mit Euerm Volk. Isoliert Euch
nicht von den Menschen und den
Priestern oder den Gemeinden. Und



noch weniger dürft Ihr Euch in
geschlossene und elitäre Gruppen
zurückziehen. Das erstickt oder
vergiftet am Ende den Geist. Ein
lebensfroher Geistlicher ist immer
im Begriff hinauszugehen.
„Hinausgehen“ heißt »auf dem Weg
sein, manchmal vorn, manchmal in
der Mitte, manchmal dahinter: vorn,
um die Gemeinde zu führen; in der
Mitte, um ihr Mut und Halt zu geben;
dahinter, damit sie vereint bleibt und
auch ja niemand zu weit
zurückbleibt; damit sie vereint bleibt,
aber noch aus einem anderen Grund:
damit das Volk „Spürsinn“ hat!
Spürsinn dafür, neue Wege zu finden
– „ sensus fidei“ [vgl. Lumen gentium
12]. Was kann es Schöneres
geben?«[31] Jesus selbst ist hier
Vorbild, der diese Form der
Evangelisierung gewählt hat, die uns
zum Herzen des Volkes führt. Wie
gut tut es uns, ihn so nahe bei allen
zu sehen! Die Hingabe Jesu am Kreuz
ist nichts anderes als der Gipfelpunkt

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html


dieses Evangelisierungsstils, der
seine ganze Existenz geprägt hat.

Brüder, der Schmerz so vieler Opfer,
der Schmerz des Volkes Gottes wie
auch der unsrige kann nicht umsonst
sein. Jesus selbst trägt all diese Last
auf das Kreuz, und er lädt uns ein,
unsere Sendung zu erneuern, um
den Leidenden beizustehen, um ohne
peinliche Empfindungen dem
menschlichen Elend nahe zu sein
und – warum nicht? – es wie das
Eigene zu leben, um es zur
Eucharistie werden zu lassen [32].
Unsere Zeit ist durch alte und neue
Wunden gekennzeichnet. Dies trägt
uns auf, „Kunsthandwerker“ von
Beziehungen und von Gemeinschaft
zu sein, die offen, zuversichtlich und
in Erwartung der Neuheit sind, die
das Reich Gottes heute erwecken
will. Ein Reich von Sündern, denen
vergeben ist und die eingeladen sind,
das immer lebendige und tätige



Mitgefühl des Herrn zu bezeugen;
»denn seine Huld währt ewig«.

LOBPREIS

»Meine Seele preist die Größe des
Herrn« (Lk 1,46)

Es ist nicht möglich, von Dankbarkeit
und Lebensfreude zu sprechen, ohne
Maria zu betrachten. Sie, die Frau,
deren Seele ein Schwert
durchdrungen hat (vgl. Lk 2,35), lehrt
uns, zu loben und dabei fähig zu
sein, den Blick auf das Zukünftige zu
richten und der Gegenwart wieder
Hoffnung zu geben. Ihr ganzes Leben
ist in ihrem Lobgesang (vgl. Lk
1,46-55) zusammengefasst, den auch
wir als Verheißung von Fülle singen
sollen.

Jedes Mal, wenn ich zu einem
Marienwallfahrtsort gehe, verbringe
ich gerne die Zeit damit, die Mutter
Maria zu betrachten und von ihr
betrachtet zu werden. Dabei bitte ich



um das Vertrauen des Kindes, des
Armen und des einfachen Menschen,
der weiß, dass dort seine Mutter ist
und dass er einen Platz auf ihrem
Schoß erbetteln kann. Und wie ich
sie anschaue, möchte ich noch
einmal, wie einst der Indio Juan
Diego, die Worte hören: »Was gibt es,
mein Sohn, du kleinster von allen?
Was betrübt dein Herz? Bin ich nicht
etwa hier, ich, die ich mich dir als
Mutter zeigen darf?« [33]

Schauen wir erneut auf Maria und
»glauben wir wieder an das
Revolutionäre der Zärtlichkeit und
der Liebe. An ihr sehen wir, dass die
Demut und die Zärtlichkeit nicht
Tugenden der Schwachen, sondern
der Starken sind, die nicht andere
schlecht zu behandeln brauchen, um
sich wichtig zu fühlen.« [34]

Wenn sich manchmal das Gesicht zu
verhärten beginnt oder wenn wir
bemerken, dass die verführerische



Kraft der Apathie oder der
Trostlosigkeit Wurzeln schlagen und
sich unseres Herzens bemächtigen
will; wenn der Geschmack, sich als
lebendiger und gesunder Teil des
Volkes Gottes zu fühlen, uns lästig
wird und wir uns zu einem elitären
Verhalten hingedrängt fühlen …
dann haben wir keine Angst, Maria
zu betrachten und ihren Lobgesang
anzustimmen.

Wenn wir uns manchmal versucht
fühlen, uns zu isolieren und in uns
selbst oder in unsere Pläne zu
verschließen, um uns von den immer
staubigen Wegen der Geschichte zu
schützen, oder wenn sich Klagen,
Proteste, Kritiken und Ironie unseres
Handelns bemächtigen und wir
keine Lust haben, zu kämpfen, zu
warten und zu lieben … dann
schauen wir auf Maria, auf dass sie
unsere Augen von jedem
„Staubkörnchen“ reinige, das uns
daran hindern könnte, aufmerksam



und wach zu sein, um Christus zu
betrachten und zu feiern, der
inmitten seines Volkes lebt. Und
wenn wir bemerken, dass wir es
nicht schaffen, geradeaus zu gehen,
und dass wir Mühe haben, die
Vorsätze der Umkehr einzuhalten,
dann wenden wir uns an sie, wie es
jener große Pfarrer und Poet meiner
früheren Diözese beinahe
verschwörerisch tat: »Heute Abend,
hohe Frau, ist mein Versprechen
aufrichtig. Aber für alle Fälle, vergiss
nicht, die Schlüssel draußen zu
lassen.« [35] Maria »ist die Freundin,
die stets aufmerksam ist, dass der
Wein in unserem Leben nicht fehlt.
Sie, deren Herz von einem Schwert
durchdrungen wurde, versteht alle
Nöte. Als Mutter von allen ist sie
Zeichen der Hoffnung für die Völker,
die Geburtswehen leiden, bis die
Gerechtigkeit hervorbricht. […] Als
wahre Mutter geht sie mit uns,
streitet für uns und verbreitet



unermüdlich die Nähe der Liebe
Gottes.« [36]

Brüder, noch einmal möchte ich
sagen: Ich »höre […] nicht auf, für
Euch zu danken« ( Eph 1,16), für Eure
Hingabe und Eure Sendung. Ich tue
es in der Gewissheit, dass »Gott die
härtesten Steine entfernt, gegen die
unsere Hoffnungen und
Erwartungen prallen: Tod, Sünde,
Angst, Weltlichkeit. Die Geschichte
des Menschen endet nicht an einem
Grabstein, denn heute entdeckt sie
den „lebendigen Stein“ (vgl. 1 Petr
2,4): den auferstandenen Jesus. Wir
als Kirche gründen auf ihm. Auch
wenn wir den Mut verlieren, auch
wenn wir versucht sind, alles von
unserer Erfolglosigkeit her zu
beurteilen, kommt er, um die Dinge
neu zu schaffen.« [37]

Lassen wir es zu, dass die
Dankbarkeit den Lobpreis erweckt
und uns einmal mehr zu der



Sendung ermutigt, unsere Brüder
und Schwestern in der Hoffnung zu
salben; dass wir Männer sind, die mit
ihrem Leben das Mitgefühl und die
Barmherzigkeit bezeugen, die nur
Jesus uns geben kann.

Der Herr Jesus segne Euch und die
heilige Jungfrau Maria behüte Euch.
Und ich möchte Euch bitten, nicht zu
vergessen, für mich zu beten.

Brüderlich

Franziskus

Rom bei St. Johannes im Lateran, am
4. August 2019,

Gedenktag des heiligen Pfarrers von
Ars.

[1] Vgl. Apostolisches Schreiben Anno
Iubilari (23. April 1929): AAS 21
(1929), 312-313.

[2] Ansprache an die Italienische
Bischofskonferenz (20. Mai 2019). Die

https://w2.vatican.va/content/pius-xi/la/apost_letters/documents/hf_p-xi_apl_19290423_anno-iubilari.html
https://w2.vatican.va/content/pius-xi/la/apost_letters/documents/hf_p-xi_apl_19290423_anno-iubilari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190520_cei.html


geistliche Vaterschaft, die den
Bischof dazu antreibt, seine Priester
nicht als Waisen zurückzulassen, ist
nicht nur in der Fähigkeit greifbar,
dass seine Tür für alle seine Priester
offen steht, sondern auch darin, dass
er zu ihnen geht und sie aufsucht,
um sich ihrer anzunehmen und sie
zu begleiten.

[3] Vgl. Johannes XXIII., Enzyklika 
Sacerdotii nostri primordia zum
hundertsten Todestages des heiligen
Pfarrers von Ars (1. August 1959): 
AAS 51 (1959), 548.

[4] Vgl. Schreiben an das Volk Gottes
(20. August 2018).

[5] Begegnung mit Priestern,
Ordensleuten, Gottgeweihten und
Seminaristen, Santiago de Chile (16.
Januar 2018).

[6] Vgl. Schreiben an das pilgernde
Volk Gottes in Chile (31. Mai 2018).

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/la/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/la/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_19590801_sacerdotii.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-religiosi.html


[7] Begegnung mit dem Klerus von
Rom (7. März 2019).

[8] Homilie in der Osternacht (19.
April 2014).

[9] Apostolisches Schreiben Gaudete
et exsultate, 7.

[10] Vgl. Jorge Mario Bergoglio, Las
cartas de la tribulación, Barcelona
2019, S. 21.

[11] Vgl. Ansprache an den Klerus der
Diözese Rom (6. März 2014).

[12] Vgl. Geistliche Einkehr zum
Jubiläum der Priester. Erste
Meditation (2. Juni 2016).

[13] Antonio Spadaro SJ , Das
Interview mit Papst Franziskus,
Freiburg i. Br. 2013, S. 48.

[14] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 137.

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190307_liturgiapenitenziale-presbiteriroma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190307_liturgiapenitenziale-presbiteriroma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190307_liturgiapenitenziale-presbiteriroma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190307_liturgiapenitenziale-presbiteriroma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140419_omelia-veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Der_liturgische_Kontext
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Der_liturgische_Kontext


[15] Vgl. Ansprache an den Klerus der
Diözese Rom (6. März 2014).

[16] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 268.

[17] Apostolisches Schreiben Gaudete
et exsultate, 7.

[18] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Misericordia et misera, 13.

[19] Apostolisches Schreiben Gaudete
et exsultate, 50.

[20] Ebd., 134.

[21] Vgl. Jorge Mario Bergoglio, 
Reflexiones en esperanza, Città del
Vaticano 2013, S. 14.

[22] Tagebuch eines Landpfarrers ,
Einsiedeln 2007, S. 131; vgl.
Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium, 83.

[23] Vgl. Barsanuphius, Epistolarium,
in: Vito Cutro – Michał Tadeusz

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/march/documents/papa-francesco_20140306_clero-diocesi-roma.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Das_geistliche_Wohlgefallen,_Volk_zu_sein
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Das_geistliche_Wohlgefallen,_Volk_zu_sein
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_egoistischen_Tr%C3%A4gheit
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_egoistischen_Tr%C3%A4gheit
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_egoistischen_Tr%C3%A4gheit
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_egoistischen_Tr%C3%A4gheit


Szwemin, Bisogno di Paternità,
Warschau 2018, S. 124.

[24] L’arte di purificare il cuore, Rom
1999, S. 47.

[25] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 2.

[26] Apostolisches Schreiben Gaudete
et exsultate, 137.

[27] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 1.

[28] Vgl. ebd., 3.

[29] Jorge Mario Bergoglio, 
Reflexiones en esperanza, a.a.O., S. 26.

[30] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 94.

[31] Begegnung mit dem Klerus, den
Personen des geweihten Lebens und
den Mitgliedern der Pastoralräte,
Assisi (4. Oktober 2013).

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#1._Freude,_die_sich_erneuert_und_sich_mitteilt
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#1._Freude,_die_sich_erneuert_und_sich_mitteilt
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Die_Freude_des_Evangeliums
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Die_Freude_des_Evangeliums
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#1._Freude,_die_sich_erneuert_und_sich_mitteilt
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#1._Freude,_die_sich_erneuert_und_sich_mitteilt
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_spirituellen_Weltlichkeit
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Nein_zur_spirituellen_Weltlichkeit
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131004_clero-assisi.html


[32] Vgl. Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 268-270.

[33] Vgl. Nican Mopohua, 107, 118,
119.

[34] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 288.

[35] Vgl. Amelio Luis Calori, Aula
Fúlgida, Buenos Aires 1946.

[36] Apostolisches Schreiben 
Evangelii gaudium, 286.

[37] Homilie in der Osternacht (20.
April 2019).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/papst-franziskus-an-die-
priester-pfarrer-von-ars/ (01.02.2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Das_geistliche_Wohlgefallen,_Volk_zu_sein
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Das_geistliche_Wohlgefallen,_Volk_zu_sein
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Der_Stern_der_neuen_Evangelisierung
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Der_Stern_der_neuen_Evangelisierung
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Ein_Geschenk_Jesu_an_sein_Volk
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Ein_Geschenk_Jesu_an_sein_Volk
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-an-die-priester-pfarrer-von-ars/
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-an-die-priester-pfarrer-von-ars/
https://opusdei.org/de-ch/article/papst-franziskus-an-die-priester-pfarrer-von-ars/

	Ein Schreiben von Papst Franziskus an alle Priester

