
opusdei.org

Opus Dei und Politik:
«Jeder Reisende
folge seinem Weg»

Das Opus Dei verfolgt
ausschliesslich spirituelle und
apostolische Ziele. Seine
Mitglieder denken und handeln
in beruflicher, sozialer,
politischer, wirtschaftlicher
Hinsicht vollkommen frei und
gemäss ihrer persönlichen
Verantwortung und unter
Berücksichtigung der Leitlinien
der Kirche in dogmatischen und
moralischen Aspekten. Der
daraus resultierende
Pluralismus ist so nicht nur
einfach gewahrt – er ist



vielmehr gewünscht und wird
geschätzt.

25.02.2022

Kurz nach Ende des spanischen
Bürgerkriegs leitete der Gründer des
Werkes im Jahr 1939 eine Einkehr in
einer Hochschule in der Nähe von
Valencia. Die Gebäude hatten
während des Konfliktes als Kaserne
gedient, und die Organisatoren
waren bemüht, sie so gut wie
möglich zu reinigen. Kurz nach
seiner Ankunft entdeckte er in einem
der Gänge ein großes Schild mit der
Aufschrift: Jeder Reisende gehe seinen
eigenen Weg. Die Organisatoren
wollten das Schild entfernen, doch er
hielt sie davon ab und meinte, sie
sollten es stehen lassen – es gefalle
ihm. Von da an diente dieser Spruch
dem hl. Josefmaria häufig als
Leitspruch: «Freiheit – jeder



Reisende folge seinem Weg. Es ist
ungerecht, ja absurd, den Menschen
dort ein einziges Kriterium
vorzuschreiben, wo Jesus Christus
selbst keine Grenzen gesetzt hat.» [1]

Neben der Aufzählung einer Reihe von
Aktivitäten des Werkes notierte der hl.
Josefmaria 1931: «Keine katholische
Partei: Meinungsvielfalt».

Freiheit und Verantwortung
im öffentlichen Wirken

Ein entscheidendes Merkmal des
Opus Dei ist die vollkommene
Freiheit seiner Mitglieder in
beruflichen, politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Fragen. Die
diesbezüglichen Aussagen des hl.
Josefmaria sind von Anfang an
konstant geblieben. Kürzlich wurde
ein Band mit vier seiner Briefe
veröffentlicht. Im dritten Brief
bekräftigt er energisch, dass das
Werk politisch nicht aktiv ist und

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn1


dies nicht zu seinen Zielen gehöre.
Die Ziele des Werks seien einzig und
allein spiritueller sowie apostolischer
Natur und sie seien insofern von der
göttlichen Natur geprägt, als sie die
Liebe zur Freiheit, welche Jesus
Christus uns durch seinen Tod am
Kreuz vermittelt habe, widerspiegeln
[2].

Wie alle Bürger verfügen die
Gläubigen des Werks über eine
vollkommene Autonomie, ihre
Standpunkte zu kontingenten
Themen einzunehmen. Diese
Autonomie beinhaltet einen grossen
Respekt vor den unterschiedlichen
Ansichten anderer Menschen. Auf
diese Weise lässt sich ein
Gleichgewicht erzielen, wie es der hl.
Augustinus in einem ihm
zugeschriebenen Diktum ausdrückt:
“in necesariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas”: Im
Notwendigen herrsche Einmütigkeit,

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn2


im Zweifelhaften Freiheit, in allem
aber Nächstenliebe.

NIEMAND KANN SICH IN
WELTLICHEN ANGELEGENHEITEN
ANMASSEN, DOGMEN
AUFZUSTELLEN, DIE ES NICHT
GIBT. 

(Hl. Josefmaria in «DIOS Y AUDACIA»
von Julian Herranz)

«In Freiheit – als Kinder (…), nicht als
Sklaven – folgen wir dem Weg, den der
Herr einem jeden von uns gezeigt
hat.» (Freunde Gottes, Nr. 35)

Diese Realität entspricht der Natur
des Opus Dei als Einrichtung der
katholischen Kirche. Die
Kongregation für die Glaubenslehre
hält in einerNote zu einigen Fragen
über den Einsatz und das Verhalten
der Katholiken im politischen Leben
fest: «Es ist nicht Aufgabe der Kirche,
konkrete - oder gar ausschliessliche -
Lösungen für zeitliche Fragen zu



entwickeln, die Gott dem freien und
verantwortlichen Urteil eines jeden
überlassen hat.»

Entsprechend ist jeder Katholik –
jeder Gläubige des Opus Dei – frei,
die Meinungen oder Projekte
anderer zu teilen bzw. sich diesen
anzuschliessen; das bedeutet
hingegen nicht, dass er etwa
verpflichtet sei, sich an einem
Projekt oder der Entwicklung eines
neuen Vorhabens, auch wenn es gut
gemeint ist oder von anderen
gefördert wird, zu beteiligen.

Im gleichen Text wird dann aber
auch festgehalten: «Es ist freilich
Recht und Pflicht der Kirche,
moralische Urteile über zeitliche
Angelegenheiten zu fällen, wenn dies
vom Glauben und vom Sittengesetz
gefordert ist.» (Nr. 3).

In einem Artikel über die
Gewissensbildung in moralischen
und politischen Angelegenheiten



wird ebenfalls festgehalten, dass
nach Auffassung des hl. Josefmaria
die Gläubigen moralisch verpflichtet
sind, diese dogmatischen Lehren zu
vertreten und in ihrem Tun und
Handeln umzusetzen.

Im ersten Band der «Cartas» nennt
der hl. Josefmaria einige Leitlinien
für das öffentliche Auftreten der
Katholiken: Er ermuntert die Laien,
sich einzubringen und am
öffentlichen Leben teilzunehmen, die
Gleichgültigkeit gegenüber den
menschlichen und sozialen
Problemen der Welt (Armut,
Erziehung, Wahrung der
Menschenwürde, Friedensförderung
usw.) aufzugeben. Dabei ist jeder
einzelne gehalten, seine Intelligenz
zu nutzen und entsprechend zu
entscheiden, auf welche Weise er
sich diesen Herausforderungen
stellen möchte. So erwähnt der
Gründer des Werkes auch die eigene
Bereitschaft, sein Leben zu geben,



um die Freiheit anderer Menschen
zu verteidigen. Er legt grossen Wert
darauf, dass diese Freiheit jeweils in
sorgfältiger Abwägung der
Entscheidungen ausgeübt wird. Dies
hat er bei zahlreichen Gelegenheiten
immer wieder zum Ausdruck
gebracht, zum Beispiel in einem
Interview aus dem Jahr 1967, in dem
er erklärt, niemand dürfe sich
anmassen, in weltlichen
Angelegenheiten Dogmen
aufzustellen, die es nicht gebe. Die
Lösung für ein bestimmtes Problem,
wie auch immer es aussehen mag,
bestehe darin, es zu analysieren und,
in persönlicher Freiheit und
persönlicher Verantwortung, gemäss
dem eigenen Gewissen zu handeln. 
[5].

« Ich bin weder rechts noch links! Ich
bin ein Priester Christi!»

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn5


Die Kunst der Begegnung

«Das Leben ist die Kunst der
Begegnung, auch wenn es so viele
Auseinandersetzungen im Leben
gibt»: Papst Franziskus zitiert diesen
Ausschnitt aus dem Lied Samba de la
bendición des brasilianischen
Musikers und Poeten Marcus
Vinícius de Moraes in seiner jüngsten
Enzyklika Fratelli tutti. Er lädt uns
erneut ein, eine Kultur der
Begegnung zu pflegen und zeichnet
als Ziel das Bild einer «Gesellschaft,
in der die Unterschiede
zusammenleben, sich dabei
gegenseitig ergänzen, bereichern
und erhellen, wenn auch unter
Diskussionen und mit Argwohn.
Denn man kann von jedem etwas
lernen, niemand ist nutzlos, niemand
ist entbehrlich» [6].

Wie es sich unter Geschwistern -
Kindern desselben Vaters - gehört,
fordert Franziskus auf: «Aufeinander

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn6


zugehen, sich äussern, einander
zuhören, sich anschauen, sich
kennenlernen, versuchen, einander
zu verstehen, nach
Berührungspunkten suchen – all dies
wird in dem Wort Dialog
zusammengefasst. Um einander zu
begegnen und sich gegenseitig zu
helfen, müssen wir miteinander
sprechen. Es versteht sich von selbst,
wozu der Dialog dient. Man braucht
nur daran zu denken, was die Welt
ohne dieses geduldige Gespräch so
vieler hochherziger Menschen wäre,
die Familien und Gemeinschaften
zusammengehalten haben» [7].

Die Kongregation für die
Glaubenslehre hält fest: «Es ist nicht
Aufgabe der Kirche, konkrete
Lösungen - oder gar ausschliessliche
Lösungen - für zeitliche Fragen zu
entwickeln, die Gott dem freien und
verantwortlichen Urteil eines jeden
überlassen hat. Es ist freilich Recht
und Pflicht der Kirche, moralische

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn7


Urteile über zeitliche Angelegenheiten
zu fällen, wenn dies vom Glauben und
vom Sittengesetz gefordert ist.»

Der Pluralismus in dem, was Gott der
freien Überlegung der Menschen
überlassen hat, ist eine überprüfbare
Realität, und es liegt an uns, dafür zu
sorgen, dass er nicht zu einem
Problem wird. Die Diversität ist
Reichtum. So gilt es gemäss dem
Prälat des Werkes, Fernando Ocáriz,
« von den unterschiedlichen
Positionen das Richtige zu
übernehmen, mit anderen im
Gespräch zu bleiben, von allen zu
lernen und die Freiheit aller
gewissenhaft zu respektieren, erst
recht in diskutablen Fragen» [8].

Und bezüglich der
Herausforderungen eines
harmonischen Zusammenlebens mit
echter Wertschätzung und
Rücksichtnahme auf andere
Gedanken weist der Prälat in einem

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn8


der Freundschaft gewidmeten Brief
darauf hin, dass «bestimmte Arten,
sich auszudrücken, eine Atmosphäre
der Freundschaft stören oder sie
erschweren [können]. Wenn wir zum
Beispiel die persönliche Meinung zu
kategorisch darlegen und den
Anschein erwecken, als hielten wir
die eigenen Vorstellungen für die
einzig richtigen, oder wenn wir uns
nicht aktiv für das interessieren, was
die anderen sagen, dann führt eine
solche Haltung dazu, dass wir uns in
uns selbst verschließen. Manchmal
offenbaren diese Verhaltensweisen
die Unfähigkeit zu unterscheiden
zwischen dem, was der freien
Meinung überlassen ist, und
anderem, was es nicht ist, oder die
Schwierigkeit, Themen zu
relativieren, bei denen es keine
Einheitslösungen gibt [9].».

WIR GEHEN DEN WEG, DEN DER
HERR FÜR JEDEN VON UNS

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn9


GEZEICHNET HAT, ALS FREIE
SÖHNE – NICHT ALS SKLAVEN. 

(Hl. Josefmaria, “Freunde Gottes”, Nr.
35)

Wegweiser

Es mangelt nicht an Zielen, die die
Gläubigen im Rahmen ihrer
Autonomie anstreben müssen, um
die konkreten Wege ihrer Wahl zu
gehen. Einige davon sind, wie der hl.
Josefmaria betont, wesentlich: “Wir
müssen eintreten für das Recht aller
Menschen auf Leben, auf das
Notwendige für ein
menschenwürdiges Dasein, auf
Arbeit und auf Erholung, auf die
Wahl des eigenen Standes, auf die
Gründung einer Familie, auf Kinder
in der Ehe und auf deren Erziehung,
auf die Gewährleistung der
menschlichen Würde in Krankheit
und Alter, auf die Kulturgüter, auf
freie Vereinigung mit anderen



Staatsbürgern zu legitimen Zwecken
— und vor allem haben die
Menschen das Recht, in voller
Freiheit Gott zu erkennen und zu
lieben; denn ein richtig gebildetes
Gewissen wird in allen Dingen die
Spuren des Schöpfers entdecken.” 
[10]. (Hl.Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 171)

Ein Katholik soll sich aber von den
Schwierigkeiten des gewählten Wegs
nicht entmutigen lassen, sondern
voll Zuversicht auf Gott vertrauen.
Der Heilige Vater nannte in seiner
letzten Botschaft zum
Weltfriedenstag verschiedene
Wegweiser, um sicher die
verschiedenen Wege zu gehen, wobei
er auf die Schifffahrt verwies: «In
dieser Zeit, in der das Boot der
Menschheit, vom Sturm der Krise
gebeutelt, auf der Suche nach einem
ruhigeren und friedlicheren
Horizont mühsam vorankommt,
ermöglichen uns das Ruder der

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn10


Menschenwürde und der „Kompass“
der sozialen Grundprinzipien einen
sicheren und gemeinsamen Kurs» 
[11].

« DAS LEBEN IST DIE KUNST DER
BEGEGNUNG, AUCH WENN ES SO
VIELE AUSEINANDERSETZUNGEN
IM LEBEN GIBT.» DIESER
AUSSCHNITT AUS DEM LIED
'SAMBA DE LA BENDICIÓN' GEFIEL
PAPST FRANZISKUS, UND ER
ZITIERT IHN IN SEINER
ENZYKLIKA 'FRATELLI TUTTI'.

Die Instrumente Ruder und Kompass
helfen uns, in den Stürmen des
täglichen Lebens den Weg zu
erkennen, den der Herr uns in den
Beziehungen zu unserem Nächsten
weisen möchte. Auf diese Weise
können wir in Freiheit
voranschreiten, unsere christliche
Identität stärken und auf dieser
Grundlage die bedingungslose Liebe
zu unserem Nächsten zu leben.

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn11


Franziskus zeigt uns allen einen Weg
mehr, sinnreich und lichtvoll:
«Blicken wir als Christen auf die
Jungfrau Maria, Stern des Meeres
und Mutter der Hoffnung»[12].

[1] Hl. Josefmaria, Brief 9-I-59, Nr. 35

[2] Hl. Josefmaria, Briefe (I), 3, Nr. 42

[3] Lehrmässige Note zu einigen
Fragen über den Einsatz und das
Verhalten der Katholiken im
politischen Leben (https://
www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/documents/
rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_ge.html)

[4] Artikel zum Thema “La formación
de la conciencia en materia social y
política según las enseñanzas del
Beato Josemaría Escrivá”.

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftn12
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref1
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref2
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref3
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_ge.html
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref4


[5] Gespräche mit Msgr. Escrivá de
Balaguer, Nr. 77

[6] Papst Franziskus, Enzyklika 
Fratelli tutti, Nr. 215.

[7] Ders., Nr. 198.

[8] Brief 14.02.2017, Nr. 17.

[9] Brief 1.11.2019, Nr. 9.

[10] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 171.

[11] Papst Franziskus, Botschaft zur
Feier des Weltfriedenstags vom
8.12.2020.

[12] Ders., Nr. 9.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/opus-dei-und-politik-jeder-

reisende-folge-seinem-weg/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref5
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref6
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref7
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref8
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref9
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref10
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref11
https://opusdei.org/es/article/libertad-pluralismo/#_ftnref12
https://opusdei.org/de-ch/article/opus-dei-und-politik-jeder-reisende-folge-seinem-weg/
https://opusdei.org/de-ch/article/opus-dei-und-politik-jeder-reisende-folge-seinem-weg/
https://opusdei.org/de-ch/article/opus-dei-und-politik-jeder-reisende-folge-seinem-weg/

	Opus Dei und Politik: «Jeder Reisende folge seinem Weg»
	Freiheit und Verantwortung im öffentlichen Wirken
	Die Kunst der Begegnung
	Wegweiser


