opusdei.org

Neue Horizonte (IV):
«Sprich nicht, hor
Ihm zu!»

Der hl. Josefmaria entdeckte
den Heiligen Geist in einem
einfachen Rat, der auch unser
inneres Leben inspirieren
kann.

22.04.2018

Vor seiner Ruickkehr zum Vater sagte
Jesus zu den Aposteln: «Und ich
werde die Gabe, die mein Vater
verheifSen hat, zu euch herabsenden.
Bleibt in der Stadt, bis ihr mit der



Kraft aus der Hohe erfullt

werdet» (Lk 24,49). Die Apostel
blieben in Jerusalem und warteten
auf den von Gott Verheifsenen. In
Wirklichkeit war die verheifdene
Gabe Gott selbst, sein Heiliger Geist.
Wenige Tage spaiter empfingen sie
ihn am Pfingsttag und wurden erfullt
von Gottes Gnade. «Die Jinger,
bereits Zeugen der Herrlichkeit des
Auferstandenen, empfingen
nunmehr die Kraft des Heiligen
Geistes, ihr Verstand und ihr Herz
offneten sich einem neuen Licht»[1].
Am selben Tag noch begannen sie
voll Kihnheit zu predigen, und die
Heilige Schrift berichtet, dass ihrer
Gemeinschaft «etwa dreitausend
Menschen hinzugefigt» (Apg 2,41)
wurden, die sich taufen liefden, als
sie die Worte des hl. Petrus horten.

Der hl. Josefmaria erinnerte haufig
daran, dass die Gabe des Heiligen
Geistes keine vergangene Erinnerung
ist, sondern ein standig aktuelles



Phanomen. «Auch wir haben die
Taufe empfangen wie jene der ersten
Stunde, die am Pfingsttage zu Petrus
kamen. In der Taufe hat Gott, unser
Vater, von unserem Leben Besitz
ergriffen, es dem Leben Christi
eingegliedert und uns den Heiligen
Geist gesandt.»[2]. Zuerst in der
Taufe und dann in der Firmung
haben wir die Fulle der Gabe Gottes
empfangen, das Leben der
Dreifaltigkeit.

Die Entdeckung des Trosters

Die gottliche Gabe, die Erlosung, die
wir empfangen haben, ist nicht
etwas, sondern jemand, eine Person.
Das gesamte christliche Leben
entsteht folglich aus der
personlichen Beziehung zu Gott, der
zu uns kommt, um in unseren
Herzen zu wohnen. Das ist eine
bekannte Wahrheit, die die
Grundlage unseres Glaubenslebens



bildet. Es kann aber auch sein, dass
wir das erst noch entdecken mussen.

«Im Laufe des Jahres 1932 sehen wir,
dass sich die Andacht zum Heiligen
Geist im hl. Josefmaria sehr stark
entwickelt», stellt einer der besten
Kenner seines Werkes fest[iii].
Nachdem er monatelang versucht
hatte, mehr Umgang mit dem
Heiligen Geist zu haben, empfangt er
ein besonderes Licht, das ihm neue
Horizonte eroffnet, wie er am
gleichen Tag notiert:

«Dienstag, 8.11.32, Oktavtag von
Allerheiligen. Heute Morgen hat mir
vor nicht einmal einer Stunde Pater
Sanchez einen neuen Horizont
eroffnet. Er sagte zu mir: ,Pflegen Sie
die Freundschaft mit dem Heiligen
Geist. Sprechen Sie nicht mit ihm,
sondern horen Sie ihm zu!‘ Von der
Station Leganitos an betete ich, und
ich betrachtete in einem ruhigen
lichtvollen Gebet, wie mich das



Leben der Kindschaft sptiren lasst,
dass ich ein Kind Gottes bin, und mir
dadurch die Liebe zu Gott Vater
schenkt. Vorher bin ich durch Maria
zu Jesus gekommen, den ich als sein
Freund, sein Bruder und als
Liebender anbete, denn das bin ich
ja... Bis jetzt habe ich nur gewusst,
dass der Heilige Geist in meiner Seele
wohnt, um sie zu heiligen, aber ich
habe nicht begriffen, dass seine
Gegenwart etwas so Wahres ist. Die
Worte von Pater Sanchez stimmen
wirklich: Ich fiihle den Geliebten in
mir, ich mdéchte mit ihm Umgang
haben, sein Freund sein, sein
Vertrauter sein..., ich mochte ihm die
Mihe erleichtern, mich auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, mich in Brand zu
stecken... Ich weifs zwar nicht, wie,
aber er wird mir schon die Kraft
dazu schenken, er wird alles tun,
wenn ich nur will... Und naturlich
will ich! Gottlicher Gast, Meister,
Licht, Fuhrer, Geliebter! Der arme



Esel soll es doch fertigbringen, kleine
AufmerksamkKkeiten fiir dich zu
haben, auf deine Unterweisungen zu
horen, sich in Brand stecken zu
lassen, dir nachzufolgen und dich zu
lieben! Ein Vorsatz: Ich mochte wenn
moglich standig die Freundschaft
und den liebenden Umgang mit dem
Heiligen Geist pflegen. Veni Sancte
Spiritus!»...[iv]

In diesen Notizen beschreibt der hl.
Josefmaria den geistlichen Weg, auf
den Gott ihn gefiihrt hat: die
Entdeckung der Gotteskindschaft, die
Mittlerrolle Mariens in Bezug auf
Jesus, den Schatz der Freundschaft
mit Christus..., und wie er sich der
Gegenwart der Liebe Gottes im
eigenen Inneren bewusst wird. Viele
Jahre spater schrieb er, dass dann
ein Moment kommt, in dem das Herz
das Bedirfnis verspirt, «jede
einzelne der drei gottlichen Personen
zu kennen und anzubeten. (...) Die
Seele hélt liebende Zwiesprache mit



dem Vater, dem Sohn und dem
Heiligen Geist; sie unterwirft sich
gern dem Wirken des
lebenspendenden Trosters, der ganz
ohne unser Verdienst in uns Einzug
héalt und uns die tibernatiurlichen
Gnadengaben und Tugenden
schenkt»[v].

Dass der Heilige Geist in der Seele
des Christen wohnt, wusste er
bereits, aber er hatte es noch nicht so
tief erlebt und erfahren. Durch die
Worte seines geistlichen Leiters
eroffnet sich vor seinen Augen ein
neuer Horizont, den er nicht nur
verstandesmafdig erfasst, sondern
vor allemerlebt: «Ich spiire den
Geliebten in meinem Inneren».
Angesichts dieses Wunders
entbrennt er im Verlangen, den
Wiinschen des Geliebten zu
entsprechen und sich ihm zur
Verfiigung zu stellen: «Ich mochte
mit ihm umgehen, sein Freund sein,
sein Vertrauter sein..., ich mochte



ihm die Mtuhe erleichtern, mich auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, mich in Brand zu
stecken...». Und gegenuiber der Angst,
dazu nicht fahig und nicht auf der
Hohe der Anforderungen zu sein,
erhebt sich das Vertrauen, dass Gott
selbst das tun wird, wenn er ihn nur
machen lasst.

Die Gabe Gottes annehmen

Als Erstes fallt an dem Panorama,
das sich dem hl. Josefmaria eroffnet,
ins Auge, dass Gott dabei die
Hauptrolle spielt. Einige Wochen
danach wird das zum spateren Punkt
57 des Weges: «Suche haufig Umgang
mit dem Heiligen Geist, dem Grofden
Unbekannten. Er ist es, der dich
heiligen muss»[vi]. Unsere Heiligkeit
ist Gottes Werk, auch wenn dieser
Gott, der uns heiligt, hdufig zum
«Grofsen Unbekannten» geworden
ist.



In einer Welt wie der unseren, die
das Hauptgewicht auf das
menschliche Tun und auf die Frucht
unserer Bemuhungen legt, ist uns
nicht immer bewusst, dass das Heil,
das wir von Gott empfangen vor
allem ein unverdientes Geschenk ist.
Der hl. Paulus driickt es so aus:
«Denn aus Gnade seid ihr durch den
Glauben gerettet»(Eph 2,8). Natiirlich
ist unsere Bemiithung wichtig, und es
ist nicht egal, auf welche Weise wir
leben. Dennoch geht all unser Tun
von dieser Sicherheit aus: «Das
Christentum ist Gnade, ist die
Uberraschung eines Gottes, der sich,
da er sich mit der Erschaffung der
Welt und des Menschen nicht
zufrieden gab, in Gleichschritt mit
seinem Geschopf begeben hat»[vii].
Das muss jeder von uns ganz
personlich entdecken. Papst
Franziskus sagt gerne, dass wir
anerkennen mussen, dass «Gott uns
zuvorkommt. Du suchst ihn, aber er
hat dich als Erster gesucht. Du



mochtest ihn finden, aber er hat uns
schon vorher gefunden»[viii].

Aus dieser Entdeckung folgt «ein
wesentliches Prinzip der christlichen
Sicht des Lebens: der Vorrang der
Gnaden»[ix]. Die Worte, mit denen der
hl. Papst Johannes Paul II. die Kirche
auf das neue Jahrtausend vorbereitet
hat, haben im Laufe der Jahre nichts
an Aktualitat eingebtuifst. Der Papst
macht uns ganz konkret auf eine
Versuchung aufmerksam, die sich im
geistlichen Leben wie in der
apostolischen Arbeit einschleichen
kann: «Zu glauben, dass die
Ergebnisse von unserem Machen
und Planen abhdngen»[x]. Wir
konnten versucht sein zu denken,
unser inneres Leben sei nicht so
intensiv, wie wir erhofft hatten, weil
wir uns nicht gentigend bemiiht
haben; oder unser Apostolat bringe
nicht die erwarteten Resultate, weil
wir nicht gentigend anspruchsvoll
waren. Das kann zwar zum Teil das



Problem sein, erklart es aber nicht
ganz. Als Christen wissen wir, dass
die Dinge von Gott getan werden.
«Ein apostolisches Werk wachst nicht
dank menschlicher Anstrengung,
sondern durch den Atem des
Heiligen Geistes»[xi]. Hier befinden
Wir uns vor einer weiteren
Moglichkeit, zuzugeben, dass unser
Leben nicht durch das wertvoll wird,
was wir tun, oder dass es an Wert
verliert, wenn wir nur wenig tun
oder wenn wir Misserfolge haben...
solange wir uns nur wieder diesem
Gott zuwenden, der unter uns leben
hat wollen. «Aus dem Heiligen Geist
leben bedeutet, aus dem Glauben,
der Hoffnung und der Liebe leben,
sich von Gott ergreifen lassen, damit
Er von Grund auf unser Herz
erneuere und es nach seinem Maf3
gestalte»[xii]. Der entscheidende
Ausgangspunkt im christlichen
Leben, um «die guten Werke zu

tun» (Eph 2,10), die Gott, unser Vater,
uns anvertraut, besteht darin, die



Gabe Gottes dankbar anzunehmen,
«die uns eine Haltung der
vertrauensvollen Hingabe leben
lasst, die sich auf die
Gotteskindschaft stuitzt»[xiii].

«Liebevoller, fiigsamer Umgang
mit dem Heiligen Geist»

Die Gabe Gottes annehmen bedeutet,
dass man eine Person annimmt. Von
daher wird der Rat verstandlich, den
Pater Sanchez dem hl. Josefmaria
gab: «Pflegen Sie Freundschaft mit
dem Heiligen Geist. Sprechen Sie
nicht, horen Sie auf ihn!»
Freundschaft pflegt man mit einer
Person, und die Freundschaft wéachst
durch das Gesprach. Deswegen nahm
sich der hl. Josefmaria ganz konkret
vor, als er die personliche Gegenwart
Gottes in seinem Herzen entdeckte,
«die Freundschaft und den
liebevollen und figsamen Umgang
mit dem Heiligen Geist moglichst
ohne Unterbrechung zu pflegen».



Das konnen auch wir tun, um auf ihn
horen zu konnen.

Das ist ein fur jeden Christen
gangbarer Weg: Sich standig dem
Wirken des Heiligen Geistes 6ffnen,
auf seine Eingebungen achten,
zulassen, dass er uns «in die ganze
Wahrheit fihrt» (Joh 16,13). Jesus
hatte den Zwolfen versprochen: «Er
wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt
habe» (Joh 14,26). Der Heilige Geist
gestattet uns, nach den Planen Gottes
zUu leben, denn er wird «euch
verkiinden, was kommen wird» (Joh
16,13).

Die ersten Christen verstanden diese
Wirklichkeit, vor allem aber lebten
sie aus ihr. «Es gibt kaum eine Seite
der Apostelgeschichte, auf der nicht
von Thm und seinem Wirken
gesprochen wird, welches Leben und
Wandel der urchristlichen Gemeinde
leitet und beseelt»[xiv]. Tatsachlich



«sind alle, die sich vom Geist Gottes
leiten lassen, Kinder Gottes» (Rom
8,14). Wir lassen uns von ihm leiten,
wenn wir uns Tag fir Tag tiben in
der «schwierigen Disziplin des
Horens»[15]. Mit dem Heiligen Geist
Umgang haben heifst, auf seine
Stimme horen, «der auch durch die
alltaglichen Geschehnisse zu dir
spricht, in Freud und Leid, die dich
begleiten, durch die Menschen um
dich herum und durch die Stimme
des Gewissens, das nach Wahrheit
und Glick, nach dem Guten und
Schonen verlangt.»[xvi]

In diesem Zusammenhang ist ein
Abschnitt des letzten Interview-
Buches mit Benedikt XVI. interessant.
Der Journalist stellt die Frage, ob es
nicht Augenblicke gab, in denen der
Papst «furchtbar allein war».
«Schon», — antwortet Benedikt XVI.
«aber weil ich mich ja doch dem
Herrn so verbunden fiihle, bin ich
dadurch nie ganz allein». Und er fugt



hinzu: «Man weifs einfach, ich mache
das nicht. Ich konnte es auch nicht
allein machen, Er ist stets da. Ich
muss nur zuhoren und mich weit
aufmachen fiir Ihn»[xvii]. Die
Perspektive, das eigene Leben mit
Gott zu teilen, in Freundschaft mit
ihm zu leben, ist heute so attraktiv,
wie es immer war. Aber, «Wie geht
denn dieses Zuhoren und weit
aufmachen fiir Ihn?» Der emeritierte
Papst lacht und der Journalist fragt
wieder nach: «Wie macht man das
am besten?» Benedikt XVI. antwortet
in aller Einfachheit: «Tja, nun, man
bettelt den Herrn halt an — der muss
mir jetzt helfen! — und sammelt sich
innerlich, bleibt still. Und dann kann
man immer wieder mal anklopfen
mit dem Gebet und so, dann geht das
schon»[xviii].

Lernen, seine Stimme zu erkennen

Es konnte sein, dass wir ohne es zu
wollen im eigenen Gebetsleben



manchmal auferordentliche Dinge
erwarten konnten, die uns die
Sicherheit geben wiirden, dass wir
mit Gott sprechen, dass er uns zuhort
und mit uns spricht. Das geistliche
Leben verlauft jedoch auf
alltaglichere Weise. Es geht eher
darum, dass wir empfanglich sind
«flr alles, was der Geist Gottes in
und um uns anregt»[xix], als um den
Empfang besonderer Gnaden.

«Alle, die sich vom Geist Gottes leiten
lassen, sind S6hne Gottes» (Rom
8,14). Diese Fuhrung des Heiligen
Geistes besteht fiir gewohnlich
weniger in konkreten Anweisungen,
als in Orientierung und
Erleuchtungen. Auf ganz
unterschiedliche Art und Weise
beleuchtet sie die kleinen und
grofsen Ereignisse unseres Lebens
und bezieht dabei die
Befindlichkeiten des Einzelnen ein.
So erscheint die eine oder andere
Einzelheit ineinem neuen und



verdnderten Licht, das nicht mehr
nebelhaft und undeutlich ist, wie
zuvor, sondern einen klareren Sinn
erkennen lasst.

Wie erhalten wir dieses Licht? Auf
tausend verschiedene Weisen:
beispielsweise beim Lesen der
Heiligen Schrift oder der Werke von
Heiligen oder von anderen
geistlichen Buichern, oder auch in
unerwarteten Situationen wie beim
Gesprach mit Freunden, oder beim
Lesen einer Nachricht... Bei
unendlich vielen Gelegenheiten kann
uns der Heilige Geist etwas eingeben.
Aber er rechnet auch mit unserer
Intelligenz und unserer Freiheit, die
wir zur Verdeutlichung seiner
Anregungen einsetzen. Man sollte
lernen, diese Erkenntnisfunken im
Gebet zu niutzen, sie Tag fur Tag in
Ruhe zu betrachten, im Gebet zu
verweilen und den Herrn zu fragen:
,Was willst du mir mit dieser
Angelegenheit sagen, die mich



innerlich beschaftigt? Oder mit
diesem Ereignis? Welche Vorschlage
machst du mir fir mein Leben?

Es ist ginstig, wenn wir bei diesem
geduldigen Hinhoren vor Augen
haben, dass die Stimme des Heiligen
Geistes sich in unserem Herzen mit
manchen anderen mischen kann: mit
dem Egoismus, mit verschiedenen
Begierden, mit den Versuchungen
des Teufels... Wie kann man
erkennen, was von Gott kommt?
Dafir gibt es, wie bei vielen anderen
Dingen keine untruglichen Beweise;
wohl aber gibt es Anzeichen, die
helfen kdonnen, seine Gegenwart zu
erkennen. Zunachst ist klar, dass
Gott sich nicht widerspricht. Er
verlangt nichts von uns, was im
Gegensatz stiinde zu den Lehren Jesu
Christi in der Heiligen Schrift und in
den Unterweisungen der Kirche.
Auch wird er uns nichts eingeben,
was unvereinbar wére mit unserer
Berufung. Und dann miissen wir



noch auf das achten, was diese
Inspirationen mit sich bringen. An
seinen Frichten erkennt man den
Baum (vgl. Mt 7,16-20), und der hl.
Paulus schreibt: «Die Frucht des
Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede,
Langmut, Freundlichkeit, Glite,
Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung» (Gal 5,22-23).
Die geistliche Tradition der Kirche
hat stdndig darauf hingewiesen, dass
«der Geist Gottes der Seele
unweigerlich Frieden bringt, der
Teufel hingegen ebenso unweigerlich
Unruhe bewirkt»[xx]. Im Laufe des
Tages kommen uns unendlich viele
gute Ideen: zu dienen, sorgsam und
aufmerksam zu sein, anderen zu
verzeihen. Haufig wird die gute Idee
nicht ohne weiteres von selbst
gekommen sein, sondern der Heilige
Geist hat unser Herz bewegt. Wenn
wir diesen Inspirationen des Trosters
folgen, dann werden wir mit einer
Freude erfillt, die voll Frieden ist,
mit dem echten gaudium cum pace.



In der Fugsamkeit dem Heiligen Geist
gegenuber besteht schlussendlich die
Haltung, die wir mit Hilfe der
geistlichen Leitung kultivieren
sollten. Es ist bezeichnend, dass sich
dieser Aspekt dem hl. Josefmaria
gerade in diesem Zusammenhang
erschloss. Der Rat, den er erhielt
—«Horen Sie auf ihn!»— zeigt, dass
sich Pater Sanchez seiner Aufgabe als
geistlicher Leiter klar bewusst war,
namlich guinstige Bedingungen dafir
zu schaffen, dass der Heilige Geist
mehr und mehr die Fihrung dieser
Seele iibernehme, und ihm «die
Arbeit zu erleichtern, sie auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, sie in Brand zu
stecken...». Darin besteht ja die
Aufgabe derer, die andere in ihrem
geistlichen Leben begleiten. Sie
sollen ihnen zu einer grofderen
Selbsterkenntnis verhelfen, so dass
sie besser unterscheiden konnen,
was der Heilige Geist von ihnen
verlangt. Auf diese Weise lernen sie



nach und nach, Gott in den ihnen
begegnenden Vorfallen und in den
Weltereignissen zu sehen.

Inspiriert vom Heiligen Geist,
verankert in der Liebe Gottes

Seit der Himmelfahrt des Herrn und
der Aussendung des Heiligen Geistes
zu Pfingsten leben wir in einer
missionarisch gepragten Zeit.
Christus selbst hat uns die Aufgabe
anvertraut, die Erlosung in die ganze
Welt hinauszutragen. Papst
Franziskus hat wiederholt von der
Dynamik des «neuen
missionarischen ,Aufbruchs’»
gesprochen, «die Gott in den
Glaubigen auslosen will»[xxi], und
hat gleichzeitig darauf hingewiesen,
dass er uns mit der Aufgabe zugleich
die Kraft gegeben hat, sie zu erfillen.
Diese Dynamik ist in der Tat «keine
Strategie, sondern die Kraft des
Heiligen Geistes selbst, der die
ungeschaffene Liebe ist»[xxii].



In seinen Katechesen tiber die
Hoffnung hat Papst Franziskus mit
einem bei den Kirchenvitern sehr
beliebten Bild daran erinnert, wie
wichtig es ist, uns vom Heiligen Geist
leiten zu lassen: «Der Hebraerbrief
vergleicht die Hoffnung mit einem
Anker (vgl. 6,18-19); und zu diesem
Bild konnen wir das Bild vom Segel
hinzufiigen. Wenn der Anker das ist,
was dem Boot die Sicherheit gibt und
es im wogenden Meer ,verankert’
halt, ist das Segel hingegen das, was
es antreibt und auf dem Wasser
vorankommen lasst. Die Hoffnung ist
wirklich wie ein Segel; sie fangt den
Wind des Heiligen Geistes ein und
macht ihn zur treibenden Kraft, die
das Boot entweder auf das Wasser
hinaus oder ans Ufer treibt»[xxiii].

Wenn wir in der Liebe Gottes tief
verankert sind, dann fihlen wir uns
sicher, und wenn wir auf den
Heiligen Geist horen, kommen wir
mit Gottes Kraft voran in der



Richtung, die er uns weist: «Du musst
fliegen, ohne auf Irdisches Riicksicht
zu nehmen, vom Hauch und Wort
des Geistes getragen»[xxiv]. Beides
entsteht aus der Vereinigung mit
Gott. Deshalb «braucht die Kirche
dringend die Lunge des
Gebets»[xxv]. Die letzten Papste
haben stdndig daran erinnert: Wenn
wir die Sendung erfiillen wollen, die
uns Christus durch den Heiligen
Geist anvertraut hat, der ihn selbst
bewegte, dann gibt es keinen
anderen Weg als das Gebet, den
stdndigen, vertrauensvollen Umgang
mit dem Troster. Deshalb ist es so
notwendig, dass auch wir die
Entdeckung der altbekannten
Tatsache der lebendigen Gegenwart
Gottes in unserem Herzen machen.
Und dann missen wir hinausfahren
aufs offene Meer, geleitet vom
Heiligen Geist, denn «als Licht, als
Feuer, als Sturmwind entziindet er
die Flamme und macht sie fahig,



Brande der Gottesliebe zu
entfachen»[xxvi].

Lucas Buch

[i] H1. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 127.

[ii] Ebd., Nr. 128.

[iii] P. Rodriguez, Camino. Edicion
critico-historica, Kommentar zu Nr.
57, S. 269.

[iv] HI. Josefmaria, Apuntes intimos,
Nr. 864, in: P. Rodriguez, Camino.
Edicion critico-historica, Kommentar
zu Nr. 57, S. 270. Dort wird auf eine
Studie von J.L. Illanes verwiesen,
,Irato con el Espiritu Santo y
dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaria
Escriva”, in P. Rodriguez et al. El



Espiritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teologia de
la Universidad de Navarra, Servicio
de Publicaciones de la Universidad
de Navarra, 1999, 467-479 (verfugbar
hier).

[v] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 306.

[vi] Vgl. P. Rodriguez, Camino. Edicion
critico-historica, Kommentar zur Nr.
57. Der Autor datiert diesen Punkt
aufden 22.11.1932.

[vii] HI. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte, 6.1.2001, Nr. 4.

[viii] S. Rubin, F. Ambrogetti, EIl Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[ix] HI. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte, 6.1.2001, Nr. 38.


https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827

[x] Ebd.
[xi] HI. Josefmaria, Gesprdche, Nr. 40.

[xii] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 134.

[xiii] s. F. Ocariz, Hirtenbrief,
14.2.2017, Nr. 8.

[xiv] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 127.

[xv] HI. Johannes Paul II., Ansprache,
5.6.2004.

[xvi] Ebd.

[xvii] Papst Benedikt XVI., Letzte
Gesprdche, Droemer, Miinchen 2016,
S. 264-265.

[xviii] Ebd.

[xix] HL. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 130.



[xx] J. Philippe, In der Schule des
Heiligen Geistes, Parvis, 4. A. 2013. Zu
diesem Thema, im Allgemeinen, S.
57-87.

[xxi] Papst Franziskus,
ApostolischesSchreiben Evangelii
Gaudium, 24.11.2013, Nr. 20.

[xxii] F. Ocdriz, Hirtenbrief,
14.2.2017, Nr. 9.

[xxiii] Papst Franziskus, Audienz,
31.5.2017.

[xxiv] HI. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, Nr. 994.

[xxv] vgl. Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 262.

[xxvi] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 244.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-
nicht-hoer-ihm-zu/ (21.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/
https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/
https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/

	Neue Horizonte (IV): «Sprich nicht, hör Ihm zu!»

