
opusdei.org

Neue Horizonte (IV):
«Sprich nicht, hör
Ihm zu!»

Der hl. Josefmaria entdeckte
den Heiligen Geist in einem
einfachen Rat, der auch unser
inneres Leben inspirieren
kann.

22.04.2018

Vor seiner Rückkehr zum Vater sagte
Jesus zu den Aposteln: «Und ich
werde die Gabe, die mein Vater
verheißen hat, zu euch herabsenden.
Bleibt in der Stadt, bis ihr mit der



Kraft aus der Höhe erfüllt
werdet» (Lk 24,49). Die Apostel
blieben in Jerusalem und warteten
auf den von Gott Verheißenen. In
Wirklichkeit war die verheißene
Gabe Gott selbst, sein Heiliger Geist.
Wenige Tage später empfingen sie
ihn am Pfingsttag und wurden erfüllt
von Gottes Gnade. «Die Jünger,
bereits Zeugen der Herrlichkeit des
Auferstandenen, empfingen
nunmehr die Kraft des Heiligen
Geistes, ihr Verstand und ihr Herz
öffneten sich einem neuen Licht»[1].
Am selben Tag noch begannen sie
voll Kühnheit zu predigen, und die
Heilige Schrift berichtet, dass ihrer
Gemeinschaft «etwa dreitausend
Menschen hinzugefügt» (Apg 2,41)
wurden, die sich taufen ließen, als
sie die Worte des hl. Petrus hörten.

Der hl. Josefmaria erinnerte häufig
daran, dass die Gabe des Heiligen
Geistes keine vergangene Erinnerung
ist, sondern ein ständig aktuelles



Phänomen. «Auch wir haben die
Taufe empfangen wie jene der ersten
Stunde, die am Pfingsttage zu Petrus
kamen. In der Taufe hat Gott, unser
Vater, von unserem Leben Besitz
ergriffen, es dem Leben Christi
eingegliedert und uns den Heiligen
Geist gesandt.»[2]. Zuerst in der
Taufe und dann in der Firmung
haben wir die Fülle der Gabe Gottes
empfangen, das Leben der
Dreifaltigkeit.

Die Entdeckung des Trösters

Die göttliche Gabe, die Erlösung, die
wir empfangen haben, ist nicht 
etwas, sondern jemand, eine Person.
Das gesamte christliche Leben
entsteht folglich aus der
persönlichen Beziehung zu Gott, der
zu uns kommt, um in unseren
Herzen zu wohnen. Das ist eine
bekannte Wahrheit, die die
Grundlage unseres Glaubenslebens



bildet. Es kann aber auch sein, dass
wir das erst noch entdecken müssen.

«Im Laufe des Jahres 1932 sehen wir,
dass sich die Andacht zum Heiligen
Geist im hl. Josefmaria sehr stark
entwickelt», stellt einer der besten
Kenner seines Werkes fest[iii].
Nachdem er monatelang versucht
hatte, mehr Umgang mit dem
Heiligen Geist zu haben, empfängt er
ein besonderes Licht, das ihm neue
Horizonte eröffnet, wie er am
gleichen Tag notiert:

«Dienstag, 8.11.32, Oktavtag von
Allerheiligen. Heute Morgen hat mir
vor nicht einmal einer Stunde Pater
Sanchez einen neuen Horizont
eröffnet. Er sagte zu mir: ‚Pflegen Sie
die Freundschaft mit dem Heiligen
Geist. Sprechen Sie nicht mit ihm,
sondern hören Sie ihm zu!‘ Von der
Station Leganitos an betete ich, und
ich betrachtete in einem ruhigen
lichtvollen Gebet, wie mich das



Leben der Kindschaft spüren lässt,
dass ich ein Kind Gottes bin, und mir
dadurch die Liebe zu Gott Vater
schenkt. Vorher bin ich durch Maria
zu Jesus gekommen, den ich als sein
Freund, sein Bruder und als
Liebender anbete, denn das bin ich
ja… Bis jetzt habe ich nur gewusst,
dass der Heilige Geist in meiner Seele
wohnt, um sie zu heiligen, aber ich
habe nicht begriffen, dass seine
Gegenwart etwas so Wahres ist. Die
Worte von Pater Sanchez stimmen
wirklich: Ich fühle den Geliebten in
mir, ich möchte mit ihm Umgang
haben, sein Freund sein, sein
Vertrauter sein…, ich möchte ihm die
Mühe erleichtern, mich auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, mich in Brand zu
stecken… Ich weiß zwar nicht, wie,
aber er wird mir schon die Kraft
dazu schenken, er wird alles tun,
wenn ich nur will… Und natürlich
will ich! Göttlicher Gast, Meister,
Licht, Führer, Geliebter! Der arme



Esel soll es doch fertigbringen, kleine
Aufmerksamkeiten für dich zu
haben, auf deine Unterweisungen zu
hören, sich in Brand stecken zu
lassen, dir nachzufolgen und dich zu
lieben! Ein Vorsatz: Ich möchte wenn
möglich ständig die Freundschaft
und den liebenden Umgang mit dem
Heiligen Geist pflegen. Veni Sancte
Spiritus!»...[iv]

In diesen Notizen beschreibt der hl.
Josefmaria den geistlichen Weg, auf
den Gott ihn geführt hat: die
Entdeckung der Gotteskindschaft, die
Mittlerrolle Mariens in Bezug auf
Jesus, den Schatz der Freundschaft
mit Christus…, und wie er sich der
Gegenwart der Liebe Gottes im
eigenen Inneren bewusst wird. Viele
Jahre später schrieb er, dass dann
ein Moment kommt, in dem das Herz
das Bedürfnis verspürt, «jede
einzelne der drei göttlichen Personen
zu kennen und anzubeten. (…) Die
Seele hält liebende Zwiesprache mit



dem Vater, dem Sohn und dem
Heiligen Geist; sie unterwirft sich
gern dem Wirken des
lebenspendenden Trösters, der ganz
ohne unser Verdienst in uns Einzug
hält und uns die übernatürlichen
Gnadengaben und Tugenden
schenkt»[v].

Dass der Heilige Geist in der Seele
des Christen wohnt, wusste er
bereits, aber er hatte es noch nicht so
tief erlebt und erfahren. Durch die
Worte seines geistlichen Leiters
eröffnet sich vor seinen Augen ein
neuer Horizont, den er nicht nur
verstandesmäßig erfasst, sondern
vor allemerlebt: «Ich spüre den
Geliebten in meinem Inneren».
Angesichts dieses Wunders
entbrennt er im Verlangen, den
Wünschen des Geliebten zu
entsprechen und sich ihm zur
Verfügung zu stellen: «Ich möchte
mit ihm umgehen, sein Freund sein,
sein Vertrauter sein…, ich möchte



ihm die Mühe erleichtern, mich auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, mich in Brand zu
stecken…». Und gegenüber der Angst,
dazu nicht fähig und nicht auf der
Höhe der Anforderungen zu sein,
erhebt sich das Vertrauen, dass Gott
selbst das tun wird, wenn er ihn nur
machen lässt.

Die Gabe Gottes annehmen

Als Erstes fällt an dem Panorama,
das sich dem hl. Josefmaria eröffnet,
ins Auge, dass Gott dabei die
Hauptrolle spielt. Einige Wochen
danach wird das zum späteren Punkt
57 des Weges: «Suche häufig Umgang
mit dem Heiligen Geist, dem Großen
Unbekannten. Er ist es, der dich
heiligen muss»[vi]. Unsere Heiligkeit
ist Gottes Werk, auch wenn dieser
Gott, der uns heiligt, häufig zum
«Großen Unbekannten» geworden
ist.



In einer Welt wie der unseren, die
das Hauptgewicht auf das
menschliche Tun und auf die Frucht
unserer Bemühungen legt, ist uns
nicht immer bewusst, dass das Heil,
das wir von Gott empfangen vor
allem ein unverdientes Geschenk ist.
Der hl. Paulus drückt es so aus:
«Denn aus Gnade seid ihr durch den
Glauben gerettet»(Eph 2,8). Natürlich
ist unsere Bemühung wichtig, und es
ist nicht egal, auf welche Weise wir
leben. Dennoch geht all unser Tun
von dieser Sicherheit aus: «Das
Christentum ist Gnade, ist die
Überraschung eines Gottes, der sich,
da er sich mit der Erschaffung der
Welt und des Menschen nicht
zufrieden gab, in Gleichschritt mit
seinem Geschöpf begeben hat»[vii].
Das muss jeder von uns ganz 
persönlich entdecken. Papst
Franziskus sagt gerne, dass wir
anerkennen müssen, dass «Gott uns
zuvorkommt. Du suchst ihn, aber er
hat dich als Erster gesucht. Du



möchtest ihn finden, aber er hat uns
schon vorher gefunden»[viii].

Aus dieser Entdeckung folgt «ein
wesentliches Prinzip der christlichen
Sicht des Lebens: der Vorrang der
Gnade»[ix]. Die Worte, mit denen der
hl. Papst Johannes Paul II. die Kirche
auf das neue Jahrtausend vorbereitet
hat, haben im Laufe der Jahre nichts
an Aktualität eingebüßt. Der Papst
macht uns ganz konkret auf eine
Versuchung aufmerksam, die sich im
geistlichen Leben wie in der
apostolischen Arbeit einschleichen
kann: «Zu glauben, dass die
Ergebnisse von unserem Machen
und Planen abhängen»[x]. Wir
könnten versucht sein zu denken,
unser inneres Leben sei nicht so
intensiv, wie wir erhofft hatten, weil
wir uns nicht genügend bemüht
haben; oder unser Apostolat bringe
nicht die erwarteten Resultate, weil
wir nicht genügend anspruchsvoll
waren. Das kann zwar zum Teil das



Problem sein, erklärt es aber nicht
ganz. Als Christen wissen wir, dass
die Dinge von Gott getan werden.
«Ein apostolisches Werk wächst nicht
dank menschlicher Anstrengung,
sondern durch den Atem des
Heiligen Geistes»[xi]. Hier befinden
wir uns vor einer weiteren
Möglichkeit, zuzugeben, dass unser
Leben nicht durch das wertvoll wird,
was wir tun, oder dass es an Wert
verliert, wenn wir nur wenig tun
oder wenn wir Misserfolge haben…
solange wir uns nur wieder diesem
Gott zuwenden, der unter uns leben
hat wollen. «Aus dem Heiligen Geist
leben bedeutet, aus dem Glauben,
der Hoffnung und der Liebe leben,
sich von Gott ergreifen lassen, damit
Er von Grund auf unser Herz
erneuere und es nach seinem Maß
gestalte»[xii]. Der entscheidende
Ausgangspunkt im christlichen
Leben, um «die guten Werke zu
tun» (Eph 2,10), die Gott, unser Vater,
uns anvertraut, besteht darin, die



Gabe Gottes dankbar anzunehmen,
«die uns eine Haltung der
vertrauensvollen Hingabe leben
lässt, die sich auf die
Gotteskindschaft stützt»[xiii].

«Liebevoller, fügsamer Umgang
mit dem Heiligen Geist»

Die Gabe Gottes annehmen bedeutet,
dass man eine Person annimmt. Von
daher wird der Rat verständlich, den
Pater Sanchez dem hl. Josefmaria
gab: «Pflegen Sie Freundschaft mit
dem Heiligen Geist. Sprechen Sie
nicht, hören Sie auf ihn!»
Freundschaft pflegt man mit einer
Person, und die Freundschaft wächst
durch das Gespräch. Deswegen nahm
sich der hl. Josefmaria ganz konkret
vor, als er die persönliche Gegenwart
Gottes in seinem Herzen entdeckte,
«die Freundschaft und den
liebevollen und fügsamen Umgang
mit dem Heiligen Geist möglichst
ohne Unterbrechung zu pflegen».



Das können auch wir tun, um auf ihn
hören zu können.

Das ist ein für jeden Christen
gangbarer Weg: Sich ständig dem
Wirken des Heiligen Geistes öffnen,
auf seine Eingebungen achten,
zulassen, dass er uns «in die ganze
Wahrheit führt» (Joh 16,13). Jesus
hatte den Zwölfen versprochen: «Er
wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt
habe» (Joh 14,26). Der Heilige Geist
gestattet uns, nach den Plänen Gottes
zu leben, denn er wird «euch
verkünden, was kommen wird» (Joh
16,13).

Die ersten Christen verstanden diese
Wirklichkeit, vor allem aber lebten
sie aus ihr. «Es gibt kaum eine Seite
der Apostelgeschichte, auf der nicht
von Ihm und seinem Wirken
gesprochen wird, welches Leben und
Wandel der urchristlichen Gemeinde
leitet und beseelt»[xiv]. Tatsächlich



«sind alle, die sich vom Geist Gottes
leiten lassen, Kinder Gottes» (Röm
8,14). Wir lassen uns von ihm leiten,
wenn wir uns Tag für Tag üben in
der «schwierigen Disziplin des
Hörens»[15]. Mit dem Heiligen Geist
Umgang haben heißt, auf seine
Stimme hören, «der auch durch die
alltäglichen Geschehnisse zu dir
spricht, in Freud und Leid, die dich
begleiten, durch die Menschen um
dich herum und durch die Stimme
des Gewissens, das nach Wahrheit
und Glück, nach dem Guten und
Schönen verlangt.»[xvi]

In diesem Zusammenhang ist ein
Abschnitt des letzten Interview-
Buches mit Benedikt XVI. interessant.
Der Journalist stellt die Frage, ob es
nicht Augenblicke gab, in denen der
Papst «furchtbar allein war».
«Schon», – antwortet Benedikt XVI.
«aber weil ich mich ja doch dem
Herrn so verbunden fühle, bin ich
dadurch nie ganz allein». Und er fügt



hinzu: «Man weiß einfach, ich mache
das nicht. Ich könnte es auch nicht
allein machen, Er ist stets da. Ich
muss nur zuhören und mich weit
aufmachen für Ihn»[xvii]. Die
Perspektive, das eigene Leben mit
Gott zu teilen, in Freundschaft mit
ihm zu leben, ist heute so attraktiv,
wie es immer war. Aber, «Wie geht
denn dieses Zuhören und weit
aufmachen für Ihn?» Der emeritierte
Papst lacht und der Journalist fragt
wieder nach: «Wie macht man das
am besten?» Benedikt XVI. antwortet
in aller Einfachheit: «Tja, nun, man
bettelt den Herrn halt an – der muss
mir jetzt helfen! – und sammelt sich
innerlich, bleibt still. Und dann kann
man immer wieder mal anklopfen
mit dem Gebet und so, dann geht das
schon»[xviii].

Lernen, seine Stimme zu erkennen

Es könnte sein, dass wir ohne es zu
wollen im eigenen Gebetsleben



manchmal außerordentliche Dinge
erwarten könnten, die uns die
Sicherheit geben würden, dass wir
mit Gott sprechen, dass er uns zuhört
und mit uns spricht. Das geistliche
Leben verläuft jedoch auf
alltäglichere Weise. Es geht eher
darum, dass wir empfänglich sind
«für alles, was der Geist Gottes in
und um uns anregt»[xix], als um den
Empfang besonderer Gnaden.

«Alle, die sich vom Geist Gottes leiten
lassen, sind Söhne Gottes» (Röm
8,14). Diese Führung des Heiligen
Geistes besteht für gewöhnlich
weniger in konkreten Anweisungen,
als in Orientierung und
Erleuchtungen. Auf ganz
unterschiedliche Art und Weise
beleuchtet sie die kleinen und
großen Ereignisse unseres Lebens
und bezieht dabei die
Befindlichkeiten des Einzelnen ein.
So erscheint die eine oder andere
Einzelheit ineinem neuen und



veränderten Licht, das nicht mehr
nebelhaft und undeutlich ist, wie
zuvor, sondern einen klareren Sinn
erkennen lässt.

Wie erhalten wir dieses Licht? Auf
tausend verschiedene Weisen:
beispielsweise beim Lesen der
Heiligen Schrift oder der Werke von
Heiligen oder von anderen
geistlichen Büchern, oder auch in
unerwarteten Situationen wie beim
Gespräch mit Freunden, oder beim
Lesen einer Nachricht… Bei
unendlich vielen Gelegenheiten kann
uns der Heilige Geist etwas eingeben.
Aber er rechnet auch mit unserer
Intelligenz und unserer Freiheit, die
wir zur Verdeutlichung seiner
Anregungen einsetzen. Man sollte
lernen, diese Erkenntnisfunken im
Gebet zu nützen, sie Tag für Tag in
Ruhe zu betrachten, im Gebet zu
verweilen und den Herrn zu fragen:
„Was willst du mir mit dieser
Angelegenheit sagen, die mich



innerlich beschäftigt? Oder mit
diesem Ereignis? Welche Vorschläge
machst du mir für mein Leben?“

Es ist günstig, wenn wir bei diesem
geduldigen Hinhören vor Augen
haben, dass die Stimme des Heiligen
Geistes sich in unserem Herzen mit
manchen anderen mischen kann: mit
dem Egoismus, mit verschiedenen
Begierden, mit den Versuchungen
des Teufels… Wie kann man
erkennen, was von Gott kommt?
Dafür gibt es, wie bei vielen anderen
Dingen keine untrüglichen Beweise;
wohl aber gibt es Anzeichen, die
helfen können, seine Gegenwart zu
erkennen. Zunächst ist klar, dass
Gott sich nicht widerspricht. Er
verlangt nichts von uns, was im
Gegensatz stünde zu den Lehren Jesu
Christi in der Heiligen Schrift und in
den Unterweisungen der Kirche.
Auch wird er uns nichts eingeben,
was unvereinbar wäre mit unserer
Berufung. Und dann müssen wir



noch auf das achten, was diese
Inspirationen mit sich bringen. An
seinen Früchten erkennt man den
Baum (vgl. Mt 7,16-20), und der hl.
Paulus schreibt: «Die Frucht des
Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede,
Langmut, Freundlichkeit, Güte,
Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung» (Gal 5,22-23).
Die geistliche Tradition der Kirche
hat ständig darauf hingewiesen, dass
«der Geist Gottes der Seele
unweigerlich Frieden bringt, der
Teufel hingegen ebenso unweigerlich
Unruhe bewirkt»[xx]. Im Laufe des
Tages kommen uns unendlich viele 
gute Ideen: zu dienen, sorgsam und
aufmerksam zu sein, anderen zu
verzeihen. Häufig wird die gute Idee
nicht ohne weiteres von selbst
gekommen sein, sondern der Heilige
Geist hat unser Herz bewegt. Wenn
wir diesen Inspirationen des Trösters
folgen, dann werden wir mit einer
Freude erfüllt, die voll Frieden ist,
mit dem echten gaudium cum pace.



In der Fügsamkeit dem Heiligen Geist
gegenüber besteht schlussendlich die
Haltung, die wir mit Hilfe der
geistlichen Leitung kultivieren
sollten. Es ist bezeichnend, dass sich
dieser Aspekt dem hl. Josefmaria
gerade in diesem Zusammenhang
erschloss. Der Rat, den er erhielt
–«Hören Sie auf ihn!»– zeigt, dass
sich Pater Sanchez seiner Aufgabe als
geistlicher Leiter klar bewusst war,
nämlich günstige Bedingungen dafür
zu schaffen, dass der Heilige Geist
mehr und mehr die Führung dieser
Seele übernehme, und ihm «die
Arbeit zu erleichtern, sie auf
Hochglanz zu polieren, Dinge
auszumerzen, sie in Brand zu
stecken...». Darin besteht ja die
Aufgabe derer, die andere in ihrem
geistlichen Leben begleiten. Sie
sollen ihnen zu einer größeren
Selbsterkenntnis verhelfen, so dass
sie besser unterscheiden können,
was der Heilige Geist von ihnen
verlangt. Auf diese Weise lernen sie



nach und nach, Gott in den ihnen
begegnenden Vorfällen und in den
Weltereignissen zu sehen.

Inspiriert vom Heiligen Geist,
verankert in der Liebe Gottes

Seit der Himmelfahrt des Herrn und
der Aussendung des Heiligen Geistes
zu Pfingsten leben wir in einer
missionarisch geprägten Zeit.
Christus selbst hat uns die Aufgabe
anvertraut, die Erlösung in die ganze
Welt hinauszutragen. Papst
Franziskus hat wiederholt von der
Dynamik des «neuen
missionarischen ‚Aufbruchs’»
gesprochen, «die Gott in den
Gläubigen auslösen will»[xxi], und
hat gleichzeitig darauf hingewiesen,
dass er uns mit der Aufgabe zugleich
die Kraft gegeben hat, sie zu erfüllen.
Diese Dynamik ist in der Tat «keine
Strategie, sondern die Kraft des
Heiligen Geistes selbst, der die
ungeschaffene Liebe ist»[xxii].



In seinen Katechesen über die
Hoffnung hat Papst Franziskus mit
einem bei den Kirchenvätern sehr
beliebten Bild daran erinnert, wie
wichtig es ist, uns vom Heiligen Geist
leiten zu lassen: «Der Hebräerbrief
vergleicht die Hoffnung mit einem
Anker (vgl. 6,18-19); und zu diesem
Bild können wir das Bild vom Segel
hinzufügen. Wenn der Anker das ist,
was dem Boot die Sicherheit gibt und
es im wogenden Meer ‚verankert’
hält, ist das Segel hingegen das, was
es antreibt und auf dem Wasser
vorankommen lässt. Die Hoffnung ist
wirklich wie ein Segel; sie fängt den
Wind des Heiligen Geistes ein und
macht ihn zur treibenden Kraft, die
das Boot entweder auf das Wasser
hinaus oder ans Ufer treibt»[xxiii].

Wenn wir in der Liebe Gottes tief
verankert sind, dann fühlen wir uns
sicher, und wenn wir auf den
Heiligen Geist hören, kommen wir
mit Gottes Kraft voran in der



Richtung, die er uns weist: «Du musst
fliegen, ohne auf Irdisches Rücksicht
zu nehmen, vom Hauch und Wort
des Geistes getragen»[xxiv]. Beides
entsteht aus der Vereinigung mit
Gott. Deshalb «braucht die Kirche
dringend die Lunge des
Gebets»[xxv]. Die letzten Päpste
haben ständig daran erinnert: Wenn
wir die Sendung erfüllen wollen, die
uns Christus durch den Heiligen
Geist anvertraut hat, der ihn selbst
bewegte, dann gibt es keinen
anderen Weg als das Gebet, den
ständigen, vertrauensvollen Umgang
mit dem Tröster. Deshalb ist es so
notwendig, dass auch wir die
Entdeckung der altbekannten
Tatsache der lebendigen Gegenwart
Gottes in unserem Herzen machen.
Und dann müssen wir hinausfahren
aufs offene Meer, geleitet vom
Heiligen Geist, denn «als Licht, als
Feuer, als Sturmwind entzündet er
die Flamme und macht sie fähig,



Brände der Gottesliebe zu
entfachen»[xxvi].

Lucas Buch

[i] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 127.

[ii] Ebd., Nr. 128.

[iii] P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, Kommentar zu Nr.
57, S. 269.

[iv] Hl. Josefmaria, Apuntes íntimos,
Nr. 864, in: P. Rodríguez, Camino.
Edición crítico-histórica, Kommentar
zu Nr. 57, S. 270. Dort wird auf eine
Studie von J.L. Illanes verwiesen,
„Trato con el Espíritu Santo y
dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, in P. Rodríguez et al. El



Espíritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra, Servicio
de Publicaciones de la Universidad
de Navarra, 1999, 467-479 (verfügbar
hier).

[v] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 306.

[vi] Vgl. P. Rodríguez, Camino. Edición
crítico-histórica, Kommentar zur Nr.
57. Der Autor datiert diesen Punkt
auf den 22.11.1932.

[vii] Hl. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte, 6.1.2001, Nr. 4.

[viii] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[ix] Hl. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte, 6.1.2001, Nr. 38.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[x] Ebd.

[xi] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 40.

[xii] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 134.

[xiii] s. F. Ocariz, Hirtenbrief,
14.2.2017, Nr. 8.

[xiv] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 127.

[xv] Hl. Johannes Paul II., Ansprache,
5.6.2004.

[xvi] Ebd.

[xvii] Papst Benedikt XVI., Letzte
Gespräche, Droemer, München 2016,
S. 264-265.

[xviii] Ebd.

[xix] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 130.



[xx] J. Philippe, In der Schule des
Heiligen Geistes, Parvis, 4. A. 2013. Zu
diesem Thema, im Allgemeinen, S.
57-87.

[xxi] Papst Franziskus,
ApostolischesSchreiben Evangelii
Gaudium, 24.11.2013, Nr. 20.

[xxii] F. Ocáriz, Hirtenbrief,
14.2.2017, Nr. 9.

[xxiii] Papst Franziskus, Audienz,
31.5.2017.

[xxiv] Hl. Josefmaria, Feuer der
Schmiede, Nr. 994.

[xxv] vgl. Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 262.

[xxvi] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 244.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-
nicht-hoer-ihm-zu/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/
https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/
https://opusdei.org/de-ch/article/neue-horizonte-iv-sprich-nicht-hoer-ihm-zu/

	Neue Horizonte (IV): «Sprich nicht, hör Ihm zu!»

