
opusdei.org

Mit liebevollem
Blick -
Barmherzigkeit und
Brüderlichkeit

In den Tiefen des Geheimnisses
der göttlichen Barmherzigkeit
pulsiert die Freude Gottes in die
Welt einzutreten.
Barmherzigkeit ist mehr als
eine Triebkraft, die sich
angesichts der Schwäche und
Unvollkommenheit derjenigen,
die uns umgeben, mobilisiert:
sie ist bedingungslose Liebe,
nicht berechnend; sie ist
Ausstrahlung einer Liebe, die
nicht von dieser Welt ist.



18.03.2017

Im Zuge der liturgischen Fest- und
Jubiläumsakte während dieses
Heiligen Jahres „richten wir unseren
Blick immer stärker auf die
Barmherzigkeit“[1]. In der Bulle, mit
der der Papst das Heilige Jahr
ausrief, betonte er, dass sich das
Geheimnis der göttlichen
Barmherzigkeit nicht nur auf
Menschen bezieht, die weit entfernt
leben vom Haus des Vaters, sondern
auch auf uns, die wir uns bemühen,
nahe bei Gott zu sein; denn gerade
wir sollen „selbst zum
wirkungsvollen Zeichen des
Handelns des Vaters werden (…) und
helfen, das Zeugnis der Gläubigen
stärker und wirkungsvoller zu
machen“[2].

Die Barmherzigkeit ist „der
Tragebalken, der das Leben der



Kirche stützt“[3]. Deshalb umfasst er
alle Bereiche der christlichen
Existenz. Im ersten Augenblick
könnte man meinen, es handle sich
um einen Slogan, um eine andere
Art, das Gewohnte auszudrücken.
Aber es ist mehr als das; denn die
Barmherzigkeit ist göttliches Licht
und Stärke, um zusammen mit allen
Heiligen dazu fähig zu sein, die
Länge und Breite, die Höhe und
Tiefe seiner Liebe zu ermessen[4].

Die Liebe prüfen

Wenn wir in Ruhe über die
Barmherzigkeit nachdenken, die wir
leben sollen, so hilft uns das, im
Gespräch mit dem Herrn
festzustellen, wo unsere Liebe
vielleicht schwächer geworden ist.
Ob wir gar dem älteren Bruder im
Gleichnis des verlorenen Sohnes
ähneln, der nicht fähig war, sich mit
den anderen zu freuen[5]. Oder ob
wir ein wenig wie der Pharisäer sind,



der im Tempel stand, zufrieden mit
dem, was er alles erfüllte – aber mit
kaltem Herzen[6]. Vielleicht ähneln
wir manchmal sogar dem Diener,
dem sein Herr die gesamte Schuld
erlassen hatte, der aber selbst nicht
bereit war, über die viel geringere
Schuld eines anderen
hinwegzusehen[7].

Ich kenne deine Werke und deine
Mühe und dein Ausharren (…). Du
hast ausgeharrt und um meines
Namens willen Schweres ertragen
und bist nicht müde geworden. Ich
werfe dir aber vor, dass du deine
erste Liebe verlassen hast.[8] Mit
diesen Worten der Geheimen
Offenbarung klopft Gott an die Tür
der Christen, die sich bemühen,
ihren Glauben ernst zu nehmen. Er
stärkt sie im Guten, das sie tun,
zugleich aber drängt er sie zu einer
neuen Bekehrung. Auf der gleichen
Ebene liegen folgende Worte des hl.
Josefmaria, die eine Hilfe sein



können, den Grund des Herzens
auszuleuchten:

Du hältst dich an einen
anspruchsvollen Lebensplan: Du
stehst früh auf, hältst eine Zeit des
Gebetes, empfängst oft die
Sakramente, arbeitest oder
studierst intensiv, bemühst dich
um Genügsamkeit und den Geist
der Askese… Und trotzdem, du
spürst, dass dir noch etwas fehlt!

Nimm einmal in dein Gespräch mit
Gott die folgende Überlegung
hinein: Da die Heiligkeit – genauer
- das Ringen darum – nichts
anderes ist als die Fülle der Liebe,
musst du prüfen, wie es um deine
Liebe zu Gott und – aus ihr
entspringend – um deine Liebe zu
den Mitmenschen bestellt ist,
vielleicht entdeckst du dann, tief
verborgen in deiner Seele, ernste
Fehler, die du bis jetzt noch nicht
bekämpft hast. Du bist noch kein



guter Sohn, kein guter Bruder, kein
guter Freund, kein guter Kollege
(…). Du „opferst dich“ in vielen
„persönlichen“ Kleinigkeiten, und
so klebst du an deinem Ich, an
deiner Person, und lebst im
Grunde weder für Gott noch für
die anderen, sondern für dich
allein.[9]

Wenn wir Gottes Barmherzigkeit
Zutritt zur Seele gewähren, regt sie
uns dazu an, unsere Liebe zu prüfen
und die Winkel zu entdecken, in
denen sich unser Herz versteckt hat
oder fast unmerklich eingeschlafen
ist. Sie zeigt uns, dass wir für die
anderen leben, und reißt uns aus
einem übertriebenen Streben nach
persönlicher Sicherheit heraus[10],
das wenig Raum lässt für Gott und
für die anderen, die mit uns
zusammen sind oder denen wir
begegnen. Der Papst stellt die
Frage:Freut es mich, „aus mir
herauszugehen, um anderen



Menschen entgegenzugehen, um zu
helfen“, oder „freut es mich, alles
wohl geordnet zu haben und in mir
selbst verschlossen zu bleiben?“[11].

Sich mit den anderen freuen

„Gott ist Freude“, sagte der hl.
Johannes Paul II. zu Jugendlichen,
„und in der Lebensfreude spiegelt
sich die ursprüngliche Freude Gottes,
als er den Menschen schuf“[12] und
die er erneut fühlt, wenn er uns
verzeiht. Ebenso wird auch im
Himmel mehr Freude herrschen
über einen einzigen Sünder, der
umkehrt, als über
neunundneunzig Gerechte, die es
nicht nötig haben umzukehren.[13]
Auf dem Grund des Geheimnisses
der göttlichen Barmherzigkeit findet
sich „die Freude Gottes, der auf die
Welt kommen will“[14]. Von daher
versteht sich die Bitte des hl. Paulus: 
Wer Barmherzigkeit übt, der tue es
freudig.[15]



Deshalb ist die Barmherzigkeit nicht
eine Kraft, die nur aktiv wird
angesichts der Schwäche oder
Unvollkommenheit derer, die uns
umgeben, sondern sie ist
bedingungslose Liebe, die nicht
rechnet, ein Licht, das überall
hingelangt und das die christlichen
Tugenden zu liebenswerten,
anziehenden Zügen einer Person
werden lässt. Vor allem aber ist sie
Ausstrahlung einer Liebe, die nicht
von dieser Welt ist[16]. Echte
Tugend – schrieb der hl. Josefmaria –
ist nicht traurig und
unsympathisch. Sie ist froh und
liebenswürdig[17]. Jahre später kam
er auf dasselbe Thema zurück, indem
er sich auf eine Bemerkung bezog,
die er im Vorbeigehen gehört hatte:

„Ihr seid alle so froh“, hörte ich
jemanden sagen, „das hätte ich
nicht erwartet“. Seit eh und je sind
die Feinde Christi auf diabolische
Weise bestrebt, Gott hingegebene



Menschen als ‚Trauerklöße‘
hinzustellen. Leider finden sie
manchmal Bestätigung in der
tristen „Tugend“ einiger „guter“
Christen.

Wir danken Dir, Herr, dass Du
unser Leben in Dienst hast nehmen
wollen, damit wir durch nie
versiegende Freude eine solch üble
Karikatur auslöschen. Und ich
bitte Dich auch darum, dass wir
dies nie aus den Augen verlieren!
[18]

Wenn die Barmherzigkeit echt ist
und wirksam, erfüllt sie alles in
unserem Leben mit Freude. Man
bezeichnet die Freude als ein
Merkmal der Jugend, denn wer jung
ist, kalkuliert nicht und setzt keine
Grenzen. Damit unser Leben als
Christen authentisch ist, muss es
ganz von Barmherzigkeit und Freude
durchdrungen sein.



Das ist keine Utopie, denn
Barmherzigkeit ist durchaus
vereinbar mit Schwäche. Ja, die
Schwäche lässt uns sogar
barmherziger werden und fähiger zu
verstehen, dass die Menschen in
unserem Umfeld auch Fehler haben.
Und selbst wenn wir bei manchen
Gelegenheiten hart waren und es
nicht geschafft haben, für andere da
zu sein und die Barmherzigkeit
Gottes widerzuspiegeln, können wir
dem Herrn doch wenigstens sagen,
dass wir gerne barmherziger wären.
Er wird uns helfen, nicht berechnend
zu sein, weder bestimmte Personen
noch äußere Umstände abzulehnen,
sodass sich in unserem Leben erfüllt,
was der hl. Josefmaria sagte: 
Sichaufrichtig dem Dienst an
anderen zu widmen, ist von
solcher Wirksamkeit, dass Gott es
mit einer Demut belohnt, die voller
Freude ist.[19] Und außerdem
vermitteln wir den anderen dann
eine Freude, die nicht die



einesgesunden Tieres ist, die wir
eine physiologische nennen
könnten[20], denn die wahre Freude
kommt auf, wenn man alles
hingibt und sich ganz den
liebenden Armen Gottes,
unseresVaters, überlässt[21].

Wer sich Gott auf diese Weise zu
eigen gibt, schenkt – oft ohne es zu
merken -, die Freude, die von ihm
stammt. Es ist eine Freude, „die Folge
einer Begegnung ist, wenn man
erfährt: ‚Du bist wichtig für mich’,
was sich nicht in Worten äußern
muss (…). Es ist genau das, was Gott
uns begreifen lässt“[22] und was wir
unsererseits anderen zu verstehen
geben können, auch ohne Worte.

Herzlichkeit

Wenn unser Vater von Nächstenliebe
sprach, nannte er sie oftmals auch 
cariño[23] - ein Ausdruck, der in
einigen Sprachen schwer zu
übersetzen, aber von zentraler



Bedeutung in seiner Botschaft ist –,
weil er damit verdeutlichte, dass
echte Nächstenliebe nicht offiziell
ist, trocken, herzlos, sondern voll 
menschlicher Wärme[24],
verständnisvoll und offen. Die
Nächstenliebe leben bedeutet viel
mehr, als bestimmte äußere Formen
guten Benehmens zu beachten oder
einen kühlen Respekt an den Tag zu
legen, der den anderen in
Wirklichkeit auf Distanz hält. Es
bedeutet, das Herz zu öffnen[25] und
die Barrieren zu entfernen, mit
denen wir uns manchmal schützen
vor dem, was uns an der Art der
anderen nicht angenehm ist.

Respekt kommt von respectus,
aufmerksamer Blick, Beachtung.
Echter Respekt ist nicht
wohlerzogene Resignation angesichts
der Fehler anderer, mit der wir
geschützt hinter unserer
Verteidigungsmauer bleiben,
sondern er meint ein vertrautes,



verständnisvolles, großherziges
Verhalten, das uns den anderen
ehrlich in die Augen sehen lässt.
Genau auf diese Haltung bezieht sich
der Papst, wenn er von der 
Zärtlichkeit spricht, die „respektvolle
und einfühlsame Liebe“[26] ist. Bei
einer Gelegenheit sagte er: „Bemüht
euch immer, annehmender Blick zu
sein, stützende und begleitende
Hand, tröstendes Wort, liebevolle
Umarmung.“[27]

Folgt dem Beispiel des Herrn und
zeigt euren Brüdern gegenüber
Verständnis, mit einem sehr
großen Herzen, das über nichts
erschrickt. Habt sie wirklich gern
(…). Wenn ihr sehr menschlich
seid, werdet ihr die kleinen Fehler
nicht weiter wichtig nehmen und
mit mütterlichem Verständnis
immer die gute Seite der Dinge
sehen.[28] Auch wenn uns die
barmherzige Sorge bekannt ist, die
im folgenden Vergleich zum



Ausdruck kommt, ist es doch gut, sie
wieder neu zu entdecken:

Auf anschauliche Weise und im
Spaß habe ich euch darauf
hingewiesen, wie verschieden man
ein Phänomen beurteilt, je
nachdem, ob man es mit oder ohne
Liebe betrachtet. Ich sagte euch –
verzeiht mir, denn es ist ein sehr
plastisches Beispiel –, dass die
Gäste, die das Kind in der Nase
bohren sehen, sagen: Wie garstig!,
während die Mutter meint: Aus
ihm wird noch ein Forscher! Meine
Töchter und Söhne, ihr versteht
mich schon! Wir müssen
entschuldigen. Empört euch nicht
über geistige oder materielle
Kleinigkeiten, die keine besondere
Bedeutung haben. Schaut auf eure
Geschwister mit Liebe,und ihr
werdet zum Schluss kommen –
zum liebevollen Schluss –, dass wir
alle Forscher sind! [29]



Menschen erscheinen in
unterschiedlichem Licht, je nachdem,
ob wir sie mit Liebebetrachten oder
nicht. Barmherzigkeit ist also nicht
bloß eine lobenswerte Einstellung
des Herzens. Unser Vater stellt sie
uns vor Augen als eine Bedingung,
die notwendig ist, um die anderen zu
kennen ohne Verzerrungen, die
durch unsere Eigenliebe entstehen.
Wenn wir die anderen barmherzig
betrachten, verweichlichen wir
unseren Blick nicht, sondern wir
sehen sie so, wie Gott sie sieht, so,
wie sie wirklich sind, Männer und
Frauen mit Tugenden, die wir
bewundern, aber auch mit Fehlern,
unter denen sie, selbst wenn sie nicht
darüber sprechen, sicher leiden und
für die sie verständnisvolle Hilfe
brauchen. Wenn uns der
barmherzige Blick fehlt, verlieren
wir die richtige Perspektive und die
nötige Tiefenschärfe und machen so
die anderen kleiner. Mit Liebe
anschauen – mit dem Blick lieben –



nur das erlaubt, besser zu kennen
und zu lieben. Das menschliche
Herz vermag sich wunderbar zu
weiten. Wenn es liebt, dann
sprengt es, in einem Crescendo der
Liebe, alle Fesseln. Wenn du Gott
liebst, dann findet jedes Geschöpf
in deinem Herzen einen Platz.[30]

Tagtäglich verzeihen

Die Einheit einer Familie besteht
nicht nur im Zusammenleben ihrer
Mitglieder, so wie die Tatsache, dass
kein Krieg herrscht, noch nicht
Frieden bedeutet. In einer Familie
oder einem Unternehmen kann es
sein, dass es keine großen Konflikte
gibt, und doch sind da unsichtbare
Wände, die die Menschen
voneinander trennen. Diese Wände
entstehen manchmal, ohne dass wir
es merken; denn das tägliche
Zusammenleben bringt fast
unvermeidlich Spannungen und
Ärger mit sich.Sicherkommt es zu



Reibereien und
Auseinandersetzungen, aber das
ist selbstverständlich und gibt
gewissermaßen unserem Alltag
die Würze. Diese Belanglosigkeiten
verschwinden mit der Zeit.[31]
Wenn wir nicht zulassen, dass unser
Stolz sie aufbläht, zeigt sich, dass
einige Dinge, denen wir einmal
große Bedeutung beigemessen
haben, in Wirklichkeit nicht so
wichtig sind. Wir müssen also
besonders im Familienleben darauf
achten, dass diese unsichtbaren
Mauern nicht entstehen, die uns
voneinander trennen. Wenn wir,
anstatt Unangenehmes zu
übergehen, in uns Groll wachsen
ließen, könnte, was in sich normal
und harmlos ist, unser Herz nach
und nach lähmen, und unser
Umgang mit den anderen und damit
auch die Stimmung zu Hause
würden seltsam.



Barmherzigkeit bedeutet in diesem
Zusammenhang, dass wir aus dem
Teufelskreis der Ressentiments
ausbrechen, der dazu führt, eine
Beschwerdeliste anzulegen, auf der
das eigene Ich immer erhöht
erscheint im Gegensatz zu den realen
oder vorgestellten Fehlern der
anderen. Die Liebe zu Gott hingegen
führt uns dazu, ihn in unserem
Herzen zu suchen und uns bei ihm
auszusprechen. „Wie sollen wir es
anfangen, die größeren und
kleineren Verletzungen zu verzeihen,
die uns täglich zugefügt werden? Vor
allem im Gebet (…). Beginnen wir mit
dem eigenen Herzen. Im Gebet
können wir gegen den Groll, den wir
empfinden, vorgehen, indem wir die
Menschen, die uns Böses getan
haben, der Barmherzigkeit Gottes
empfehlen. ‘Herr, ich bitte dich für
ihn, ich bitte dich für sie‘. Dann
entdeckt man, dass dieser innere
Kampf um Vergebung vom Bösen
reinigt und dass das Gebet und die



Liebe die inneren Fesseln des Grolls
sprengen. Es ist wirklich hässlich,
mit Groll zu leben! Wir haben jeden
Tag Gelegenheiten zu verzeihen,
diese feine Haltung zu leben, die uns
Menschen Gott näherbringt.“[32] Der
hl. Josefmaria betete zum Beispiel in
den Mementos der Messe auch für
jene, die ihn irgendwie verletzt
hatten[33].

Ein barmherziger Mensch ist flexibel,
es gelingt ihm, die weniger positiven
Ereignisse seines Tagesmit
sportlicher Haltung einzuordnen,
ohne sie zu dramatisieren[34].
Manchmal fällt es schwer, zu
verzeihen, weil wir uns müde,
abgespannt und unbehaglich fühlen.
Dann ist es gut, mit Gottes Hilfe, die
immer da ist, zu versuchen, sofort zu
vergeben, ja sogar schon im Voraus
großherzig zu verzeihen, ohne uns
die Sache zu merken. Wenn wir den
anderen Raum geben, ihnen
erlauben, sich zu irren, ungeschickt



zu sein oder nervös, dann brauchen
wir ihnen nicht zu verzeihen wie
jemand, der ein Zugeständnis macht.
Dann können wir ihnen verzeihen,
ohne uns selbst wichtig zu nehmen,
mit einer Liebe, die alles erträgt,
alles glaubt, alles hofft, allem
standhält[35]. Zweifelsohne kann
uns die Enttäuschung schmerzen,
und im rechten Augenblick ist es
vielleicht sinnvoll, der betreffenden
Person etwas zu sagen, das ihr hilft,
sich anders zu verhalten. Jedenfalls
sollten wir sofort verzeihen, auch
wenn es weh tut. Oft ist es nicht
einmal notwendig, über den Vorfall
zu sprechen. So bleiben wir nicht
dabei stehen. Unsere Nähe sowie
eine Prise Humor entkrampfen die
Situation. Wenn wir nicht in die
Versuchung fallen, Böses mit Bösem
oder Kälte mit Kälte zu vergelten,
wird der Herr unsere Seele erfüllen.
Dann können wir mit dem
Psalmisten sagen: Misericordia tua
super vitas: Denn deine Huld ist



besser als das Leben[36], und mit
unserem Vater, der wusste, dass der
Herr sein Herz weit gemacht hat,
können wir behaupten: Wie man es
schafft zu verzeihen, brauchte ich
nicht zu lernen, denn der Herr hat
mich gelehrt zu lieben.[37]

Carlos Ayxelá

Foto: Santi González-Barros

[1] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae Vultus, 11.04.2015, Nr.
3.

[2] Ebd.

[3] Ebd, Nr. 10.

[4] Eph 3, 18.

[5] Vgl.Lk 15, 28-32.



[6] Vgl. Lk 18, 10-14.

[7] Vgl. Mt 18, 23-35.

[8] Offb 2, 2-4.

[9] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 739.

[10] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 18.

[11] Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 25.02.16.

[12] Hl. Joh. Paul II., Ansprache,
6.4.1995.

[13] Lk 15, 7.

[14] Benedikt XVI., Homilie, 18.04.
2010. S. hl. Thomas von Aquin, Super
Psalmos, 24 Nr. 6: „In Gott findet sich
die Güte, d.h. die Weitergabe von
Gütern an die Geschöpfe; denn das
Gute verschenkt sich selbst. Die
Barmherzigkeit ihrerseits ist ein



besonderer Ausfluss an Güte, um der
Armut abzuhelfen.“

[15] Röm 12, 8.

[16] Vgl. Joh 17, 21.

[17] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 657.

[18] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 58.

[19] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 591.

[20] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 659.

[21] Ebd.

[22] Papst Franziskus, Ansprache,
6.7.2013.

[23] Vgl. z.B.Sämann, Nr. 821; 
Schmiede, Nr. 148; Freunde Gottes,
Nr. 125, 229; Christus begegnen, Nr.
36.



[24] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 167.

[25] Vgl. Freunde Gottes, Nr. 225.

[26] Papst Franziskus, Botschaft,
6.12.2013.

[27] Papst Franziskus, Ansprache,
9.11.2013.

[28] Hl. Josefmaria, Brief 29.09.1957,
Nr. 35 (zitiert in E. Burkhart/J. López,
Alltag und Heiligkeit in der Lehre des
heiligen Josefmaria; Studie zur
spirituellen Theologie, Bd 2, Adamas
Verlag, Köln 2016, S. 336-337).

[29] Ebd.

[30] Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, 8.
Station, Nr. 5.

[31] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
101.

[32] Papst Franziskus, Angelus,
26.12.2015.



[33] Vgl. Javier Echevarría, Tut dies
zu meinem Gedächtnis, Adamas
Verlag, Köln 2011, S.115.

[34] Vgl. Gespräche, Nr. 91.

[35] 1 Kor 13, 7.

[36] Ps 63, 4.

[37] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 804.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/mit-liebevollem-blick-
barmherzigkeit-und-bruderlic/

(05.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/
https://opusdei.org/de-ch/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/
https://opusdei.org/de-ch/article/mit-liebevollem-blick-barmherzigkeit-und-bruderlic/

	Mit liebevollem Blick - Barmherzigkeit und Brüderlichkeit

