opusdei.org

Medizin der
Unsterblichkeit

"Irgendwo, so haben die
Menschen immer wieder
gedacht, musse es doch das
Kraut gegen den Tod geben.
Irgendwann musse sich die
Medizin nicht nur gegen diese
oder jene Krankheit finden
lassen, sondern gegen das
eigentliche Verhangnis — gegen
den Tod. Es musse doch die
Medizin der Unsterblichkeit
geben." (Predigt v. Benedikt
XVIL.)



03.01.2016

Eine alte jidische Legende aus dem
apokryphen Buch ,Das Leben Adams
und Evas“ erzahlt, dafs Adam in
seiner Todeskrankheit seinen Sohn
Set zusammen mit Eva in die Gegend
des Paradieses ausgeschickt habe,
um das Ol der Barmherzigkeit zu
holen; um damit gesalbt und so
geheilt zu werden. Nach allem Beten
und Weinen der beiden, die auf der
Suche nach dem Lebensbaum sind,
erscheint ihnen der Erzengel
Michael, um ihnen zu sagen, dafs sie
das Ol vom Baum der
Barmherzigkeit nicht erhalten
werden und daf$ Adam sterben
musse. Christliche Leser haben
spater an diese Rede des Erzengels
ein Wort des Trostes angefuigt. Der
Engel habe gesagt: Nach 5.500 Jahren
werde der liebreiche Konig Christus,
der Sohn Gottes, kommen und mit



dem Ol seiner Barmherzigkeit alle
die salben, die an ihn glauben. ,Das
Ol der Barmherzigkeit wird von
Ewigkeit zu Ewigkeit denen zuteil
werden, die aus Wasser und
Heiligem Geist wiedergeboren
werden mussen. Dann fahrt der
liebreiche Sohn Gottes, Christus, in
die Erde hinunter und fiithrt deinen
Vater ins Paradies, zum Baum der
Barmherzigkeit.“

In dieser Legende wird die ganze
Trauer des Menschen tiber das
Verhangnis von Krankheit, Schmerz
und Tod sichtbar, das uns auferlegt
ist. Es wird sichtbar der Widerstand,
den der Mensch dem Tod
entgegensetzt: Irgendwo, so haben
die Menschen immer wieder
gedacht, musse es doch das Kraut
gegen den Tod geben. Irgendwann
musse sich die Medizin nicht nur
gegen diese oder jene Krankheit
finden lassen, sondern gegen das
eigentliche Verhdngnis — gegen den



Tod. Es miusse doch die Medizin der
Unsterblichkeit geben. Die Menschen
sind gerade auch heute auf der Suche
nach diesem Krautlein. Auch die
heutige Medizin sucht zwar nicht
gerade den Tod auszuschalten, aber
moglichst viele seiner Ursachen zu
beseitigen, ihn immer weiter
hinauszuschieben. Immer mehr und
langeres Leben zu geben. Aber
denken wir einmal nach, wie wére
das eigentlich, wenn es geldnge,
vielleicht zwar nicht den Tod ganz
auszuschalten, aber ihn endlos
hinauszuschieben, ein Alter von
mehreren hundert Jahren zu
erreichen? Ware das gut? Die
Menschheit wiirde tiberaltern, fiir
Jugend wiirde es keinen Platz mehr
geben. Die Fahigkeit zum Neuen
wirde erloschen, und ein endloses
Leben wirde kein Paradies, sondern
eher eine Verdammnis sein. Das
wirkliche Krautlein gegen den Tod
miufste anders sein. Es durfte nicht
einfach endlose Verldngerung dieses



jetzigen Lebens bringen. Es mufste
unser Leben von innen her
umarbeiten. Es miifdte in uns ein
neues Leben schaffen, das wirklich
ewigkeitsfahig ist: Es mufste uns auf
eine Weise umgestalten, daf$ es mit
dem Tod nicht aufhoéren, sondern
erst vollends beginnen wiurde. Das
Neue und Aufregende der
christlichen Botschaft, des
Evangeliums Jesu Christi war und ist
es, dafs uns gesagt wird: Ja, dieses
Kraut gegen den Tod, diese wirkliche
Medizin der Unsterblichkeit gibt es.
Sie ist gefunden. Sie ist zuganglich. In
der Taufe wird uns diese Medizin
geschenkt. Ein neues Leben beginnt
in uns, das im Glauben reift und
durch den Tod des alten Lebens nicht
aufgehoben, sondern erst vollends
freigelegt wird.

Darauf werden manche, viele

antworten: Die Botschaft hor’ ich
wohl, allein mir fehlt der Glaube.
Und auch wer glauben will, wird



fragen: Ist es wirklich so? Wie sollen
wir uns das vorstellen? Wie geht
diese Umarbeitung des alten Lebens
vor sich, dafs sich in ihm das neue
Leben bildet, das keinen Tod kennt?
Noch einmal kann uns eine alte
judische Schrift helfen, eine
Vorstellung zu gewinnen von dem
geheimnisvollen Vorgang, der mit
der Taufe in uns beginnt. Da wird
uns erzahlt, wie der Urvater Henoch
zum Thron Gottes entriickt wurde.
Aber er erschrak vor den herrlichen
Engelméchten, und in seiner
menschlichen Schwachheit konnte er
das Angesicht Gottes nicht schauen.
,Da sprach Gott zu Michael - so fahrt
das Henoch-Buch weiter fort -: Nimm
Henoch und ziehe ihm die irdischen
Kleider aus. Salbe ihn mit lindem Ol
und kleide ihn in Gewander der
Glorie! Und Michael zog mir meine
Gewdnder aus und salbte mich mit
lindem Ol, und dieses Ol war mehr
als strahlendes Licht... Sein Glanz
glich den Sonnenstrahlen. Als ich



mich besah, war ich wie einer der
Glorreichen“ (Ph. Rech, Inbild des
Kosmos, II 524).

Genau dies, das Umgekleidetwerden
in das neue Gewand Gottes,
geschieht in der Taufe, so sagt uns
der christliche Glaube. Freilich ist
dieses Umkleiden ein Vorgang, der
sich das Leben hindurch erstreckt.
Was in der Taufe geschieht, ist der
Anfang eines Prozesses, der unser
ganzes Leben umspannt — uns
ewigkeitsfahig macht, so daf$ wir im
Lichtgewand Jesu Christi vor das
Antlitz Gottes treten und mit ihm fir
immer leben konnen.

Im Ritus der Taufe gibt es zwei
Elemente, in denen sich dieses
Geschehen ausdriickt und auch als
Anspruch an unser weiteres Leben
sichtbar wird. Da gibt es zunéchst
den Vorgang der Absage und der
Zusage. In der frihen Kirche wandte
sich der Taufling gegen Westen,



Sinnbild der Finsternis, des
Sonnenuntergangs, des Todes und so
der Herrschaft der Stinde. Der
Taufling wendet sich dorthin und
sagt ein dreifaches Nein: zum Teufel,
zu seinem Pomp und zur Sunde. Mit
dem merkwiirdigen Wort vom
»~<Pomp“, vom Prunk des Teufels
wurde der Glanz des antiken
Gotterkultes und des antiken
Theaters bezeichnet, in dem man die
Zerfleischung lebender Menschen
durch wilde Tiere genofs. So war
dieses Nein die Absage an einen
Typus von Kultur, die den Menschen
an die Anbetung der Macht, an die
Welt der Begierde, an die Liige, an
die Grausamkeit kettete. Es war ein
Akt der Befreiung vom Diktat einer
Lebensform, die sich als Genu{s
darbot und doch zur Zerstorung des
Besten im Menschen drangte. Diese
Absage bildet — mit weniger
dramatischer Gebarde — auch heute
einen wesentlichen Teil der Taufe. In
ihr legen wir die ,,alten Kleider” ab,



mit denen man nicht vor Gott stehen
kann. Besser gesagt: Wir beginnen
damit, sie abzulegen. Denn diese
Absage ist ein Versprechen, bei dem
wir Christus die Hand geben, damit
er uns filhre und er uns umkleide.
Welche ,Kleider“ wir da ablegen,
welches Versprechen wir da geben,
wird deutlich sichtbar, wenn wir im
5. Kapitel des Galater-Briefes lesen,
was Paulus ,Werke des Fleisches“
nennt, womit genau die alten
abzulegenden Gewéander gemeint
sind. Paulus benennt sie so:
,2unzucht, Unsittlichkeit,
ausschweifendes Leben,
Gotzendienst, Zauberei,
Feindschaften, Streit, Eifersucht,
Jahzorn, Eigennutz, Spaltungen,
Parteiungen, Neid und Mifdgunst,
Trink- und EfSgelage und dhnliches
mehr“ (Gal 5, 19ff). Diese Gewéander
legen wir ab; es sind Gewéander des
Todes.



Dann wandte sich in der alten Kirche
der Taufling nach Osten — Sinnbild
des Lichts, Sinnbild fiir die neu
aufgehende Sonne der Geschichte,
fur Christus. Der Taufling legt die
neue Richtung seines Lebens fest:
den Glauben an den dreifaltigen
Gott, dem er sich ubereignet. So zieht
Gott uns selbst das Lichtgewand an,
das Gewand des Lebens. Paulus
nennt diese neuen

,Gewander“ , Frucht des Geistes“ und
beschreibt sie mit den folgenden
Worten: , Liebe, Freude, Friede,
Langmut, Freundlichkeit, Glite,
Treue, Sanftmut und
Selbstbeherrschung® (Gal 5, 221).

In der alten Kirche wurde der
Taufling dann wirklich entkleidet. Er
stieg in den Taufbrunnen hinunter
und wurde dreimal untergetaucht —
ein Todessymbol, das die ganze
Radikalitat dieser Entkleidung und
Umkleidung ausdruickt. Der Taufling
gibt das ohnedies todgeweihte Leben



mit Christus in den Tod hinein und
l1af3t sich von ihm mitziehen und
hinaufziehen in das neue Leben, das
ihn umgestaltet auf die Ewigkeit hin.
Dann, aufsteigend aus dem
Taufwasser, wurden die
Neugetauften mit dem weifden
Gewand bekleidet, dem Lichtgewand
Gottes und empfingen die brennende
Kerze als Zeichen des neuen Lebens
im Licht, das Gott selbst in ihnen
angezundet hatte. Sie wufsten: Sie
hatten die Medizin der
Unsterblichkeit erhalten, die nun im
Empfangen der heiligen Eucharistie
vollends Gestalt annahm. In ihr
empfangen wir den Leib des
auferstandenen Herrn und werden
selbst in diesen Leib hineingezogen,
so daf$ wir schon an dem
festgehalten sind, der den Tod
uberwunden hat und uns durch den
Tod hindurchtrégt.

Im Lauf der Jahrhunderte sind die
Symbole karger geworden, aber das



wesentliche Geschehen der Taufe ist
doch das Gleiche geblieben. Sie ist
nicht nur Abwaschung, schon gar
nicht eine etwas umstandliche
Aufnahme in einen neuen Verein. Sie
ist Tod und Auferstehung,
Wiedergeburt ins neue Leben hinein.

Ja, das Kraut gegen den Tod gibt es.
Christus ist der wieder zugéinglich
gewordene Baum des Lebens. Wenn
wir uns an ihm anhalten, dann sind
wir im Leben. Deswegen werden wir
in dieser Nacht der Auferstehung
von ganzem Herzen Alleluja singen,
das Lied der Freude, das keine Worte
braucht. Deswegen kann Paulus zu
den Philippern sagen: , Freut euch im
Herrn allezeit! Noch einmal sage ich:
Freut euch!“ (Phil 4, 4). Freude kann
man nicht befehlen. Man kann sie
nur schenken. Der auferstandene
Herr schenkt uns die Freude: das
wahre Leben. Wir sind fiir immer
geborgen in der Liebe dessen, dem
alle Macht im Himmel und auf Erden



gegeben ist (vgl. Mt 28, 18). So bitten
wir erhérungsgewifs mit dem
Gabengebet der Kirche in dieser
Nacht: Nimm, o Herr, wir bitten dich,
die Gebete deines Volkes mit seinen
Ostergaben an, damit das, was mit
den osterlichen Geheimnissen
begonnen hat, durch dein Wirken fir
uns zur Medizin des ewigen Lebens
werde.“ Amen.

Benedikt XVI., Homilie in der
Osternacht, 3. April 2010

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/medizin-der-unsterblichkeit/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/medizin-der-unsterblichkeit/
https://opusdei.org/de-ch/article/medizin-der-unsterblichkeit/

	Medizin der Unsterblichkeit

