opusdei.org

Leben im Gesprach
mit anderen

Ein wesentliches Zeichen
personlicher Reife ist die
Dialogfahigkeit, eine Haltung
der Offenheit anderen
gegenuber, die sich zeigt im
herzlichen Umgang und in dem
ehrlichen Wunsch, von anderen
zu lernen

13.09.2015

»Lopferware wird nach der
Brennhitze des Ofens eingeschétzt,
ebenso der Mensch nach dem Urtelil,
das man tiber ihn fallt. Der Art des



Baumes entspricht seine Frucht; so
wird ein jeder nach seiner
Gesinnung beurteilt.“[1]

Ein wesentliches Zeichen
personlicher Reife ist die
Dialogfahigkeit, eine Haltung der
Offenheit anderen gegenitiber, die
sich zeigt im herzlichen Umgang und
in dem ehrlichen Wunsch, von
anderen zu lernen.

»Andere Menschen, andere Kulturen
kennenzulernen, tut uns immer sehr
gut, es ldsst uns wachsen. (...)Der
Dialog ist sehr wichtig fiir die eigene
Reife, weil man in der
Auseinandersetzung mit dem anderen,
mit den anderen Kulturen, auch in
einer gesunden Auseinandersetzung
mit den anderen Religionen wdchst,
man wdchst und reift. Sicherlich gibt
es eine Gefahr: Wenn sich jemand im
Dialog verschliefst und dargerlich wird,
kann es zum Streit kommen. Es
besteht die Gefahr des Streits, und das



ist nicht gut, denn wir fiihren einen
Dialog, um uns zu begegnen, nicht um
zu streiten. Und was ist die tiefste
Haltung, die wir haben miissen, um
einen Dialog zu fiihren und nicht zu
streiten? Die Sanftmut, die Fahigkeit,
den Menschen, den Kulturen zu
begegnen, im Frieden; die Fihigkeit,
intelligente Fragen zu stellen: »Aber
warum denkst du so? Warum handelt
diese Kultur so?« Die anderen
anhoren und dann sprechen. Erst
zuhoren, dann sprechen. All das ist
Sanftmut. Und wenn du nicht so
denkst wie ich — aber weifst du... ich
denke da anders, du iiberzeugst mich
nicht, aber wir sind trotzdem
Freunde. Du hast gehort, was ich
denke, und ich habe gehort, was du
denkst. Den anderen zuhoren, dann
erst reden. Zuerst horen, dann
sprechen.“[2]

Zuhoren konnen



Die Heilige Schrift iberhduft die mit
Lob, die zuhoren konnen, sie
kritisiert hingegen die Haltung derer,
die anderen keine Aufmerksamkeit
schenken. Ein Ohr, das auf
heilsame Mahnung hort, hilt sich
unter den Weisen auf[3], sagt das
Buch der Sprichworter, und der
Apostel Jakobus rat: Jeder sei eifrig
im Horen, aber langsam im Reden
und im Ziirnen[4]. Bisweilen greifen
die Hagiographen sogar zu einer
feinen Ironie: Wer einen Toren
belehrt, sucht einen Schlafenden
aus tiefem Schlummer zu
wecken[5].

Héaufig fallt uns das Zuhoren schwer,
weil wir uns wahrend des
Gespraches an etwas erinnern, was
mit dem zu tun hat, was der andere
sagt, und wir nur auf eine Pause
warten, um ,unsere Geschichte“
loszuwerden. Auf diese Weise gibt es
vielleicht lebhafte Unterhaltungen



und schnelle Wortwechsel, bei denen
aber wenig zugehort wird.

Andere Male entsteht das Gesprach
nicht spontan, es kostet Miithe und
Uberlegung, es iiberhaupt in Gang zu
bringen. In solchen Fallen sollten wir
jede Form von Angeberei, d.h. die
Tendenz, unseren Scharfsinn und
unser Wissen zur Schau zu stellen,
vermeiden. Stattdessen geht es
darum, offen und empféanglich den
anderen gegenuber zu sein, bereit,
von ihnen zu lernen, um auf diese
Weise das Spektrum unseres Wissens
immer mehr zu erweitern.

Dann horen wir selbst bei Dingen,
die uns vielleicht anfangs nicht
besonders interessieren,
aufmerksam zu. Das ist keine
Heuchelei, denn oft miissen wir uns
echt iberwinden, um nicht dem
eigenen Geschmack zu folgen,
sondern ein angenehmer und



lernbereiter Gesprachspartner zu
sein.

Die Kunst, gute Gesprache zu fihren,
verlangt, unterschiedliche Elemente
miteinander in Einklang zu bringen:
Klugheit mit Mut, Interesse mit
Diskretion, Spontaneitit mit
Opportunitat. Es ist nicht gut,
leichtfertig zu reden. Ubereilte oder
unpassende Worte muss man
zuricknehmen, ebenso wie zu
pauschale Behauptungen, tiber die
man vorher hétte nachdenken sollen.
Gute Gesprache hinterlassen
jedenfalls immer eine Spur. Man
erinnert sich wieder an die
Gedanken und Argumente, die jeder
eingebracht hat, und so entstehen
neue Denkanstofse und der Wunsch,
den Austausch fortzusetzen.

Offen sein fiir andere

Es ist beeindruckend mitzuerleben,
wie manche Menschen geistig
frihzeitig altern, wahrend andere



bis zum Ende ihrer Tage jung und
flexibel bleiben. Man darf nicht
vergessen, dass wir alle noch tber
viele ungenutzte Energien verfiigen,
Talente, die wir nicht erkannt,
Krafte, die wir nie erprobt haben.
Auch wenn wir sehr beschaftigt oder
miude sind, dirfen wir doch nicht
aufhoren voranzukommen, dazu zu
lernen, empfanglich zu sein fir das
Gedankengut anderer.

Wir mussen aus uns selbst
heraustreten, uns Gott 6ffnen, und
um seinetwillen auch den anderen
Menschen. Nur so werden wir eine
egozentrische Haltung iiberwinden
konnen, die uns manchmal dazu
bringt, die Wirklichkeit unseren
engen Eigeninteressen oder unserer
speziellen Sicht der Dinge
anzupassen. Wir nehmen dann auch
leichter gewisse Mangel an uns wahr,
die uns von den anderen
distanzieren und verhindern, dass
wir innerlich wachsen und reifen. So



stellen wir etwa ohne entsprechende
Kenntnisse vollmundige
Behauptungen auf oder vertreten
unsere Meinung scharf und
kompromisslos; wir tendieren zu
vorschnellen Losungen oder
abgegriffenen Ratschlagen; wir
argern uns, wenn jemand nicht
denkt wie wir, sprechen uns aber
hinterher fiir Vielfalt und Toleranz
aus; wir werden neidisch, wenn uns
jemand in unserer Umgebung
uberlegen ist; wir fordern von
anderen ein hohes Niveau, das wir
selbst jedoch nicht erreichen; wir
verlangen Offenheit und
Aufrichtigkeit, ertragen aber
unsererseits keinerlei Kritik.

Reife und Urteilsvermogen

Wenn wir mit Liebe auf die anderen
blicken, werden wir merken, wann
wir ihnen mit einem
freundschaftlichen Rat helfen
konnen. Wir konnen ihnen dann im



Vertrauen Dinge sagen, die andere
vielleicht auch gesehen, ihnen
gegenuber aber aus Mangel an
Loyalitat nicht gedufdert haben. Nur
die Liebe bewirkt, dass eine
Zurechtweisung oder eine Kritik
konstruktiv und fruchtbar wird.
Wenn dukorrigieren musst, tu es
mit Liebe, in richtigen Moment,
ohne zu demiitigen..., mit dem
Wunsch, zu lernen und dich selbst
zu bessern in dem Punkt, den du
ansprichst.[6]

Das Geheimnis, andere zur Arbeit an
sich selbst zu bewegen, liegt zu
einem guten Teil in der Bereitschaft,
uns zu andern. Nur wenn man weifs,
wie schwer es ist, besser zu werden,
aber auch, wie wichtig und befreiend
das ist, kann man andere mit einer
gewissen Objektivitat betrachten und
ihnen wirklich helfen. Wer ehrlich
mit sich selbst ist, ist auch fahig, mit
anderen klar und offen zu sprechen



und ihnen mit der richtigen
Einstellung zuzuhoren.

Kritik positiv auf-und annehmen zu
konnen ist Zeichen geistlicher Reife
und tiefer Weisheit. Wer Belehrung
annimmt, liebt die Weisheit. Wer
sie hasst, ist ein Narr.[7] Das heifst
jedoch nicht, uns in unserem
beruflichen und gesellschaftlichen
Leben von Zustimmung oder Kritik
abhangig zu machen. Wir brauchen
uns nicht nach der Meinung anderer
uber uns und unser Leben zu
richten, sonst liefe diese standige
Sorge Gefahr, pathologisch zu
werden. Es kann passieren, dass
derjenige, der gut arbeitet, heftig von
Leuten Kkritisiert wird, die nichts tun;
denn sein Leben und seine Arbeit
sind fiir sie ein stiller Vorwurf[8].
Wer eine andere Arbeitsweise
vertritt, sieht in ihm einen Rivalen,
wieder andere, die dasselbe leisten
wie er, werden eifersiichtig. Es kann
Falle geben, in denen man den



Eindruck hat, man mtisse sich
wentschuldigen® bei den Leuten, die
so gut wie nichts tun, wie auch bei
solchen, die nicht zulassen, dass man
etwas ohne ihre Erlaubnis tut. Unser
Vater riet uns in solchen Fallen, zu
schweigen, zu beten, zu arbeiten
und zu lacheln..., abzuwarten.
Messt solch unsinnigen
Vorkommnissen keine Bedeutung
bei! Liebt alle von Herzen. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Jesu![9]

Verantwortung fiir unser Beispiel

Ein reifer Mensch ist in der Lage,
Offenheit gegentiiber anderen mit der
Treue zum eigenen Weg und zu den
eigenen Grundsatzen zu verbinden,
selbst dann, wenn er in seiner
Umgebung nur auf geringe
Akzeptanz stofst. Gleichgultigkeit, die
uns entgegen gebracht wird, kann
aber auch ein Zeichen dafir sein,
dass wir etwas andern mussen oder



dass Rede- oder Erklarungsbedarf
besteht. Es gibt allerdings auch
Aspekte, die wir nie werden dndern
mussen, ganz gleich, ob man uns
zuhort oder nicht, lobt oder tadelt, ob
man uns dankt oder nicht, uns
annimmt oder abweist. Dieser
Kontrast zwischen deinem Leben
aus dem Glauben und dem
anderer ist genau die
Natiirlichkeit, um die ich dich
bitte.[10]

Nicht selten kommt es vor, dass sich
jemand bei dem einen oder anderen
Einsatz allein und ohne Hilfe fiihlt.
Die Versuchung aufzugeben kann
dann sehr stark werden. Er kann den
Eindruck haben, dass sein Beispiel,
sein Zeugnis, nutzlos ist, aber das
stimmt nicht. Ein Streichholz erhellt
vielleicht nicht den ganzen Raum,
aber alle, die dort sind, konnen das
Licht sehen. Vielleicht fiithlen sich
viele nicht in der Lage, dieses Vorbild
nachzuahmen, aber sie mochten ihm



folgen, so gut sie kdnnen, und so
zieht sie dieses Beispiel nach oben.

Wir erinnern uns alle an das eine
oder andere beispielhafte Verhalten,
das uns geholfen hat, uns zu bessern.
Und wahrscheinlich wissen die
Menschen, die uns auf diese Weise
geholfen haben, nichts davon. Auf
jeden Fall sind wir verantwortlich
fur das positive Beispiel, das wir
anderen geben. Du darfst den
Seelen deiner Briider, der anderen
Menschen, nicht schaden mit
deiner Nachldssigkeit und deinem
schlechten Beispiel.[11]Sicher
sollen wir reden, beraten, ermahnen,
ermutigen... Das Wichtigste aber ist
das Bemuhen, unsere Worte mit
unseren Werken in
Ubereinstimmung zu bringen, sie mit
dem Zeugnis unseres Lebens zu
decken. Das werden wir nicht
immer, nicht einmal in den meisten
Fallen erreichen, aber wenigstens
mussen wir eine Hilfe fiir alle sein



wollen und von Herzen um
Vergebung bitten, wenn wir
schlechtes Beispiel gegeben haben.

Ein lebenslanger Kampf

Unsere Offenheit den anderen
gegenuber hangt eng zusammen mit
dem Fortschritt in einem Thema, das
uns das ganze Leben lang
beschaftigen wird, namlich der
Erkenntnis des Stolzes in uns und
dem Kampf um die Demut. Der Stolz
dringt durch die verborgensten
Ritzen unserer Beziehung zu
anderen. Wenn er sich uns direkt
zeigte, wirde sein Aussehen uns
abschrecken. Deshalb besteht eine
seiner Strategien darin, sein Gesicht
zu verbergen, sich zu maskieren.
Gewohnlich versteckt er sich in einer
scheinbar positiven Haltung, die er
heimlich vergiftet. In dem Mafs, in
dem er wéachst, offenbaren sich seine
fur unreife Menschen typischen
einfachen, elementaren



Eigenschaften, wie etwa eine fast
krankhafte Empfindlichkeit, der
Drang, stdndig von sich zu sprechen,
Eitelkeit und Affektiertheit in den
Gesten und der Art zu reden. Es zeigt
sich eine selbstgerechte,
uberhebliche Haltung, die
Augenblicke tiefer Mutlosigkeit
angesichts der eigenen Schwéchen
nicht ausschlief3t.

Manchmal verkleidet sich der Stolz
als Weisheit, als eine Art
intellektueller Eitelkeit, die im
Gewand der Harte daherkommt.
Andere Male steckt er hinter einer
leidenschaftlichen Verteidigung der
Gerechtigkeit oder der Wahrheit, auf
deren Grund ein geheimer Wunsch
nach Vergeltung schwelt. Es gibt
auch eine Art von uiberheblicher
»~Rechgldaubigkeit®, die andere
unterjochen will, indem sie alles
genau uberprift und beurteilt.
Solche Haltungen dienen nicht der
Wahrheit, sie bedienen sich ihrer



nur, indem sieeine scheinbare
Wahrheit projizieren, um die eigene
Uberlegenheit zur Schau zu stellen.

So wie kein Mensch vollkommen
gesund ist, gibt es auch niemanden,
der dem Stolz vollkommen auf die
Schliche kdme. Aber wir konnen
lernen, ihn besser zu demaskieren,
damit er nicht zunimmt. Manchmal
wird er uns tduschen konnen, weil er
uns zum Ruckzug bewegt, so dass wir
nicht zulassen, dass andere uns auf
unsere Fehler aufmerksam machen.
Aber selbst wenn wir ihn nicht klar
erkennen, weil er sich auf vielfaltige
Weise tarnt, haben ihn die anderen
vielleicht doch bemerkt. Wenn wir
fahig sind, einen bruderlichen
Hinweis, eine konstruktive Kritik
anzuhoren, wird es uns viel leichter
fallen, ihn zu entlarven. Man muss
demutitig sein, um die Hilfe anderer
annehmen zu konnen und auch, um
zu helfen, ohne zu demiitigen.



Letztlich besteht Reife in der
»pSychologischen
Grundeinstellung“, normalerweise
an die anderen zudenken[12]. Zu
der Personlichkeit, die Gott fiir uns
wiunscht und die auch wir haben
mochten, selbst wenn wir sie
manchmal auf falschen Wegen zu
erlangen suchen, ist derjenige
gelangt, ,,der ein Herz hat, das liebt,
ein Herz, das leidet, ein Herz, das sich
mit anderen freut“[13].

Alfonso Aguilo

[1] Sir 27, 6-7

[2] Papst Franziskus, Ansprache,
21.8.2013

[3] Spr 15, 31

[4] Jak 1, 19



[5] Sir 22, 8

[6] Im Feuer der Schmiede, Nr. 455
[7]1 Spr 12,1

[8] Vgl. Weish 2, 10-20

[9] HI. Josefmaria, Brief an seine
Kinder in Holland, 20.3.1964. Vgl.
Vazquez de Prada, A. Der Griinder des
Opus Dei (Bd. 3); Koln, Adamas, 2008,
S. 481

[10] Der Weg, Nr. 380
[11] Im Feuer der Schmiede, Nr. 955
[12] Im Feuer der Schmiede, Nr. 861

[13] Papst Franziskus, Ansprache,
17.6.2013

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-


https://opusdei.org/de-ch/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/

ch/article/leben-im-gesprach-mit-
anderen/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/
https://opusdei.org/de-ch/article/leben-im-gesprach-mit-anderen/

	Leben im Gespräch mit anderen

