
opusdei.org

«Laudato si'»: Papst
Franziskus über die
Sorge für das
gemeinsame Haus

Zu Pfingsten, am 24. Mai, wurde
in Rom die zweite Enzyklika
von Papst Franziskus
vorgestellt. Der nachfolgende
Text vermittelt einen Überblick
und einige Grundgedanken. Die
Enzyklika lässt sich in den
Formaten PDF und epub
herunterladen.
(radiovaticana.va)

28.06.2015



Enzyklika auf der Website des
Vatikan lesen

«Laudato si'» herunterladen:

- Format PDF

- Format EPUB

Dieser Text will eine Hilfestellung zu
einem ersten Verständnis der
Enzyklika anbieten. Er geht die
Entwicklung der Gedanken nach und
identifiziert die Hauptthemen. Zu
Beginn gibt es einen
Gesamtüberblick. Die Zahlen in
Klammern beziehen sich auf die
Nummern in LS.

Zusammenschau

„Welche Art von Welt wollen wir
denen überlassen, die nach uns
kommen, den Kindern, die gerade
aufwachsen?" (160). Diese Frage
steht im Zentrum von Laudato Si',
der lange erwarteten Enzyklika Papst

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_ge.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/Laudato-si---Franziskus,-Papst_20150621155910443278.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/Laudato-si---Franziskus,-Papst_20150621155910443278.epub
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Franziskus' über die Sorge für das
gemeinsame Haus. Er fährt fort:
„Diese Frage betrifft nicht nur die
Umwelt in isolierter Weise, denn es
ist unmöglich, das Problem
fragmentarisch anzugehen" (160).
Das stellt die Frage nach dem Sinn
unserer Existenz und ihrer Werte als
Grundlage des sozialen Lebens:
„Wozu gehen wir durch diese Welt,
wozu sind wir in dieses Leben
gekommen, wozu arbeiten wir und
mühen uns ab, wozu braucht uns
diese Erde?…Wenn diese
grundlegende Frage nicht im
Hintergrund mitschwingt, glaube ich
nicht, dass unsere ökologischen
Bemühungen bedeutende
Wirkungen erzielen können" (160).

Ihren Namen bekommt die Enzyklika
von einem Gebet des heiligen Franz
von Assisi „Gepriesen seist du, Herr",
der im so genannten Sonnengesang
daran erinnert, dass die Erde, unser
gemeinsames Haus, „wie eine



Schwester ist, mit der wir das Leben
teilen, und wie eine schöne Mutter,
die uns in ihre Arme schließt" (1).
Wie selber sind Erde (vgl Gen 2:7),
„unser eigener Körper ist aus den
Elementen des Planeten gebildet;
seine Luft ist es, die uns den Atem
gibt, und sein Wasser belebt und
erquickt uns" (2).

Heute klagt diese misshandelte und
ausgeplünderte Erde (2), und ihr
Stöhnen vereint sich mit dem aller
Vernachlässigten dieser Welt. Papst
Franziskus lädt dazu ein, zuzuhören
und sich antreiben zu lassen - jeder
und jede, Familien, Gemeinden,
Nationen und die internationale
Gemeinschaft - zu einer
„ökologischen Umkehr", wie es der
heilige Johannes Paul II. ausgedrückt
hat, also zu einem Kurswechsel und
zur Annahme der Verantwortung für
das gemeinsame Haus. Zugleich
erkennt Papst Franziskus aber auch
an, dass „eine steigende Sensibilität



für die Umwelt und die Pflege der
Natur zu beobachten [ist], und es
wächst eine ehrliche, schmerzliche
Besorgnis um das, was mit unserem
Planeten geschieht" (19). Er
rechtfertigt damit die Perspektive
der Hoffnung, welche die gesamte
Enzyklika prägt. Der Papst will
nämlich eine klare Botschaft der
Hoffnung senden: „Die Menschheit
besitzt noch die Fähigkeit
zusammenzuarbeiten, um unser
gemeinsames Haus aufzubauen" (13),
und positive Beispiele bestätigen,
„dass der Mensch noch fähig ist,
positiv einzuschreiten" (58). Es ist
also „nicht alles verloren, denn die
Menschen, die fähig sind, sich bis
zum Äußersten herabzuwürdigen,
können sich auch beherrschen, sich
wieder für das Gute entscheiden und
sich bessern" (205).

Papst Franziskus wendet sich
natürlich zunächst an die Gläubigen,
indem er die Worte des heiligen



Johannes Paul II. aufgreift: „Die
Christen insbesondere stellen fest,
dass ihre Aufgaben im Bereich der
Schöpfung, ihre Pflichten der Natur
und dem Schöpfer gegenüber
Bestandteil ihres Glaubens sind" (64).
Aber gleichzeitig betont der
argentinische Papst auch: „In dieser
Enzyklika möchte ich in Bezug auf
unser gemeinsames Haus in
besonderer Weise mit allen ins
Gespräch kommen" (3). Das Thema
Dialog zieht sich durch den gesamten
Text, Kapitel fünf beschreibt ihn als
das wichtigste Instrument zur
Lösung der Probleme. Von Beginn an
erinnert Papst Franziskus daran,
dass zum Thema Ökologie „andere
Kirchen und christliche
Gemeinschaften - wie auch andere
Religionen - eine weitgehende Sorge
und eine wertvolle Reflexion über
diese Themen ... entwickelt
haben" (7). Er greift ihren Beitrag
ausdrücklich in seiner Enzyklika auf,
besonders den des Ökumenischen



Patriarchen von Konstantinopel,
Bartholomaios I., den er ausführlich
in den Nummern 8-9 zitiert.
Wiederholt dankt der Papst allen, die
sich an dieser Aufgabe beteiligen -
Einzelne, Gemeinschaften und
Institutionen - und erkennt an, dass
„die Überlegungen unzähliger
Wissenschaftler, Philosophen,
Theologen und sozialer
Organisationen" das Denken der
Kirche über diese Frage bereichert
haben (7). Der Papst lädt dazu ein,
„den Reichtum, den die Religionen
für eine ganzheitliche Ökologie und
eine volle Entwicklung der
Menschheit bieten können",
anzuerkennen (62).

Nr. 16 ist sozusagen der Schlüssel-
Paragraph: Er zeichnet den Weg vor,
den die Gedanken der Enzyklika
nehmen. Franziskus beginnt damit,
auf die Situation heute zu schauen,
indem er sich auf die neuesten
Ergebnisse der Wissenschaft stützt



(Kapitel 1). Dann geht es um die
Perspektive der Bibel und der
jüdisch-christlichen Tradition
(Kapitel 2). Der Text fährt dann fort,
indem er die Wurzel der Probleme
benennt (Kapitel 3), sie lägen in der
Technokratie und in einer exzessiven
Selbstbezogenheit des Menschen. Der
Vorschlag der Enzyklika (Kapitel 4)
ist der einer „ganzheitlichen
Ökologie..., welche die menschlichen
und sozialen Dimensionen klar mit
einbezieht" (137), denn diese sind
nach Überzeugung des Papstes
untrennbar verbunden mit der
Umweltfrage. Dazu schlägt
Franziskus einen Dialog auf allen
Ebenen des sozialen, ökonomischen
und politischen Lebens vor, der zu
transparenten
Entscheidungsprozessen kommt
(Kapitel 5). Er erinnert zusätzlich
daran (Kapitel 6), dass kein Projekt
erfolgreich sein kann, wenn es nicht
von einem informierten und
gebildeten Gewissen getragen wird.



Dazu werden Vorschläge für die
Weiterentwicklung und das Wachsen
auf diesem Gebiet unterbreitet, und
zwar in den Bereichen Bildung,
Spiritualität, in Kirche, Politik und
Theologie. Die Enzyklika endet - auch
das ist eine Premiere - mit zwei
Gebeten; das erste für diejenigen, die
„an den einen Gott glauben, der
allmächtiger Schöpfer ist" (246), das
andere für alle, die an Christus
glauben. Dieses Gebet schließt mit
dem Refrain „Gelobt seist du", mit
dem die Enzyklika auch begonnen
hat.

Eine ganze Reihe von Themen ziehen
sich durch den gesamten Text und
werden im Lauf der Enzyklika von
verschiedenen Perspektiven her
beleuchtet. Diese geben dem Text
einen starken Zusammenhalt: „die
enge Beziehung zwischen den Armen
und der Anfälligkeit des Planeten, die
Überzeugung, dass in der Welt alles
miteinander verbunden ist, die Kritik



am neuen Machtmodell und den
Formen der Macht, die aus der
Technik abgeleitet sind, die
Einladung, nach einem anderen
Verständnis von Wirtschaft und
Fortschritt zu suchen, der Eigenwert
eines jeden Geschöpfes, der
menschliche Sinn der Ökologie, die
Notwendigkeit aufrichtiger und
ehrlicher Debatten, die schwere
Verantwortung der internationalen
und lokalen Politik, die
Wegwerfkultur und der Vorschlag
eines neuen Lebensstils" (16).

Kapitel 1: Was unserem Haus
widerfährt

Das Anfangskapitel stellt die
Ergebnisse der jüngsten
wissenschaftlichen Untersuchungen
zu Umweltfragen als einen Weg vor,
auf die Schreie der Schöpfung zu
hören und „es in persönliches Leiden
zu verwandeln, welches der Beitrag
ist, den jeder Einzelne leisten



kann" (19). Es geht um die „aktuelle
ökologische Krise" (15).

Klimawandel: „Die Klimaänderung ist
ein globales Problem mit
schwerwiegenden Umwelt-Aspekten
und ernsten sozialen,
wirtschaftlichen, distributiven und
politischen Dimensionen; sie stellt
eine der wichtigsten aktuellen
Herausforderungen an die
Menschheit dar" (25). Das Klima ist
„ein gemeinschaftliches Gut von
allen und für alle" (23), aber die
negativen Auswirkungen des
Klimawandels fallen vor allem auf
die Ärmsten zurück. Viele, „die mehr
Ressourcen oder ökonomische oder
politische Macht besitzen, scheinen
sich vor allem darauf zu
konzentrieren, die Probleme zu
verschleiern oder ihre Symptome zu
verbergen" (26). „Der Mangel an
Reaktionen angesichts dieser
Dramen unserer Brüder und
Schwestern ist ein Zeichen für den



Verlust jenes Verantwortungsgefühls
für unsere Mitmenschen, auf das sich
jede zivile Gesellschaft gründet" (25).

Die Wasserfrage: Der Papst stellt ganz
deutlich fest, dass „der Zugang zu
sicherem Trinkwasser ein
grundlegendes, fundamentales und
allgemeines Menschenrecht [ist],
weil es für das Überleben der
Menschen ausschlaggebend und
daher die Bedingung für die
Ausübung der anderen
Menschenrechte ist" (30). Den Armen
den Zugang zu Wasser
vorzuenthalten bedeutet, „ihnen das
Recht auf Leben zu verweigern, das
in ihrer unveräußerlichen Würde
verankert ist" (30).

Schutz der Biodiversität: „Jedes Jahr
verschwinden Tausende Pflanzen-
und Tierarten, die wir nicht mehr
kennen können, die unsere Kinder
nicht mehr sehen können, verloren
für immer" (33). Sie sind nicht nur



eine auszubeutende „Ressource",
sondern haben ihre eigene Würde.
„Lobenswert und manchmal
bewundernswert sind die
Anstrengungen der Wissenschaftler
und Techniker, die versuchen,
Lösungen für die vom Menschen
verursachten Probleme zu
schaffen" (34). Wenn aber das
menschliche Eingreifen nur der Welt
der Finanzen und des Konsum dient,
dann führt das dazu, „dass die Erde,
auf der wir leben, in Wirklichkeit
weniger reich und schön wird,
immer begrenzter und trüber" (34).

Die ökologische Schuld: Im Rahmen
einer Ethik der internationalen
Beziehungen spricht die Enzyklika
über eine „ökologische Schuld" (51)
in der Welt, die vor allem zwischen
Nord- und Südhalbkugel besteht. Im
Angesicht des Klimawandels gibt es
„diversifizierte
Verantwortlichkeiten" (52), und die



Verantwortlichkeit der entwickelten
Länder ist eindeutig größer.

Der Papst sieht die Unterschiede in
der Beurteilung der Fragen, aber
nennt auch die Auffälligkeit der
„Schwäche der internationalen
politischen Reaktion" (54) auf die
Dramen, die sich bei so vielen
Völkern abspielen. Auch wenn es
eine ganze Reihe von positiven
Beispielen gibt (58), sieht er doch
eine „gewisse Schläfrigkeit und eine
leichtfertige
Verantwortungslosigkeit" (59). Es
fehle die angemessene Kultur des
Umgangs mit dem Problem (53) und
der Wille, Lebensstile,
Produktionsweisen und Konsum zu
ändern (59). Es brauche ein
„Rechtssystem […], dass den Schutz
der Ökosysteme gewährleistet" (53).

Kapitel 2: Das Evangelium von der
Schöpfung



Um die im vorhergehenden Kapitel
benannten Probleme lösen zu
können, liest Papst Franziskus die
biblischen Texte und bietet eine
umfassende Perspektive, die von der
jüdisch-christlichen Tradition
gespeist wird und welche die
„unermessliche
Verantwortlichkeit" (90), welche die
Menschen für die Schöpfung haben,
die Beziehung aller Geschöpfe
untereinander und die Tatsache
ausdrückt, dass „die Umwelt ein
kollektives Gut, ein Erbe der
gesamten Menschheit und eine
Verantwortung für alle" ist (95).

„In der Bibel ist der Gott, der befreit
und rettet, derselbe, der das
Universum erschuf ... in ihm sind
liebevolle Zuneigung und Kraft
miteinander verbunden" (73). Die
Schöpfungsgeschichte steht im
Zentrum der Betrachtung über die
Beziehung zwischen den Menschen
und den übrigen Geschöpfen sowie



über die Sünde, die das
Gleichgewicht der Schöpfung als
Einheit zerbricht: „Diese
Erzählungen deuten an, dass sich das
menschliche Dasein auf drei
fundamentale, eng miteinander
verbundene Beziehungen gründet:
die Beziehung zu Gott, zum Nächsten
und zur Erde. Der Bibel zufolge sind
diese drei lebenswichtigen
Beziehungen zerbrochen, nicht nur
äußerlich, sondern auch in unserem
Innern. Dieser Bruch ist die
Sünde" (66).

Auch wenn „es stimmt, dass wir
Christen die Schriften manchmal
falsch interpretiert haben, müssen
wir heute mit Nachdruck
zurückweisen, dass aus der Tatsache,
als Abbild Gottes erschaffen zu sein,
und dem Auftrag, die Erde zu
beherrschen, eine absolute
Herrschaft über die anderen
Geschöpfe gefolgert wird" (67). Die
Menschen haben den Auftrag, den



Garten der Welt (vgl Gen 2:15) zu
„bebauen und zu hüten" (67), und
zwar im Wissen darum, dass der
Zweck der anderen Geschöpfe nicht
etwa der Mensch ist. „Alle gehen mit
uns und durch uns voran auf das
gemeinsame Ziel zu, das Gott
ist" (83).

Dass der Mensch nicht Herr des
Universums ist, bedeutet nicht, „alle
Lebewesen gleichzustellen und dem
Menschen jenen besonderen Wert zu
nehmen" (90), der ihn
charakterisiert. In dieser Perspektive
zitiert der Papst den
Weltkatechismus (Nr. 2418): „Jede
Grausamkeit gegenüber irgendeinem
Geschöpf ‚widerspricht der Würde
des Menschen'" (92). Trotzdem gilt:
„ein Empfinden inniger
Verbundenheit mit den anderen
Wesen in der Natur kann nicht echt
sein, wenn nicht zugleich im Herzen
eine Zärtlichkeit, ein Mitleid und
eine Sorge um die Menschen



vorhanden ist" (91). Es braucht ein
Bewusstsein für ein universales
Zusammengehören. „Das gibt Anlass
zur der Überzeugung, das sämtliche
Geschöpfe des Universums, die von
ein und demselben Vater erschaffen
wurden, durch unsichtbare Bande
verbunden sind, (..) die uns zu einem
heiligen, liebevollen und demütigen
Respekt" bewegen (89).

Der Papst endet dieses Kapitel mit
dem Kern der christlichen
Offenbarung: der „irdische Jesus und
seine so konkrete und liebevolle
Beziehung zur Welt" ist der
Auferstandene und Verherrlichte,
„der mit seiner allumfassenden
Herrschaft in der gesamten
Schöpfung gegenwärtig ist" (100).

Kapitel 3: Die menschliche Wurzel
der ökologischen Krise

Dieses Kapitel bietet eine Analyse der
aktuellen Situation, „so dass wir
nicht nur die Symptome betrachten,



sondern auch die tiefsten
Ursachen" (15), und zwar im Dialog
mit Philosophie und den
Humanwissenschaften. Es beginnt
mit einem Nachdenken über die
Technologien, die „denen, welche die
Kenntnis und vor allem die
wirtschaftliche Macht besitzen, sie
einzusetzen, eine beeindruckende
Gewalt über die gesamte Menschheit
und die ganze Welt" geben (104). Es
ist genau diese Mentalität der
Beherrschung durch Technik, die zur
Zerstörung der Natur und zur
Ausbeutung von Menschen und hier
besonders der Schwächsten führt.
„Das technokratische Paradigma
tendiert auch dazu, die Wirtschaft
und die Politik zu beherrschen" (109)
und uns davon abzuhalten, zu
erkennen, dass „der Markt von sich
aus (…) nicht die ganzheitliche
Entwicklung des Menschen und die
soziale Inklusion" gewährleistet
(109).



Im Kern des Problems liegt ein
exzessiver Anthropozentrismus
(116): Menschen erkennen nicht
mehr ihren wirklichen Ort in der
Welt, sondern denken selbstbezogen
und sehen nur sich selbst und die
eigenen Möglichkeiten. Das mündet
in eine Kultur von „gebrauchen und
wegwerfen", die jede Form von
Verschwendung von Natur oder
Menschen rechtfertigt, weil sie
sowohl den Anderen wie auch die
Natur nur als Objekte wahrnimmt
und so zu unendlich vielen Formen
von Unterwerfung führt. Diese
Mentalität führt zur Ausbeutung von
Kindern, zur Vereinsamung älterer
und allein gelassener Menschen, zur
Sklaverei, zur Überbewertung der
Fähigkeit des Markes, sich selber zu
regulieren; sie führt zu
Menschenhandel und dem Handel
mit Fellen vom Aussterben bedrohter
Tiere und mit Blutdiamanten. Es ist
die Logik derer, die Organe von
armen Menschen verkaufen, die mit



Drogen handeln, und derer, die
Kinder „wegwerfen", weil sie nicht
den Wünschen der Eltern
entsprechen (123).

Der Papst wendet sich hierbei zwei
wichtigen Themen zu, zunächst dem
der Arbeit: „Bei jedem Ansatz zu
einer ganzheitlichen Ökologie, die
den Menschen nicht ausschließen
darf, ist es unerlässlich, den Wert der
Arbeit einzubeziehen" (124);
deswegen dürfe man keineswegs
„aufhören, in den Menschen zu
investieren, um einen größeren
Sofortertrag zu erzielen", denn das
wirke sich schlecht aus für die
Gesellschaft (128). Das zweite Thema
bezieht sich auf die Grenzen des
wissenschaftlichen Fortschritts, mit
deutlichem Bezug auf die genetisch
veränderten Pflanzen (132-136), eine
sehr komplexe Frage (135). „In
einigen Regionen hat ihre
Verwendung ein wirtschaftliches
Wachstum hervor gerufen, das die



Probleme zu lösen half", aber es gibt
„bedeutende Schwierigkeiten, die
nicht relativiert werden
dürfen" (134). Papst Franziskus denkt
vor allem an Kleinbauern, an die
Biodiversität und das Ökosystem als
ein Netzwerk. Deswegen braucht es
„eine verantwortungsbewusste und
breite wissenschaftliche und
gesellschaftliche Debatte (..), die in
der Lage ist, alle verfügbaren
Informationen in Betracht zu ziehen
und die Dinge beim Namen zu
nennen", angefangen mit
unabhängigen und
interdisziplinären Untersuchungen
(135).

Kapitel 4: Eine ganzheitliche
Ökologie

Der Kern dessen, was die Enzyklika
vorschlägt, ist eine ganzheitliche
Ökologie als neues Paradigma von
Gerechtigkeit; eine Ökologie, „die in
ihren verschiedenen Dimensionen



den besonderen Ort des Menschen in
dieser Welt und seine Beziehungen
zu der ihn umgebenden Wirklichkeit
einbezieht" (15). Wir können nicht
einfach „Natur als etwas von uns
Verschiedenes oder als einen
schlichten Raum unseres Lebens"
verstehen (139). Dieser Satz trifft auf
alle Gebiete zu, in die wir involviert
sind: Ökonomie und Politik, die
verschiedenen Kulturen - vor allem
die gefährdeten - und jeder
Augenblick unseres Alltags.

Eine ganzheitliche Perspektive bringt
auch eine Ökologie der Institutionen
ins Spiel: „Wenn zwischen allen
Dingen Beziehungen bestehen, bringt
auch der Gesundheitszustand der
Institutionen einer Gesellschaft
Folgen für die Umwelt und die
menschliche Lebensqualität mit sich,
‚jede Verletzung der bürgerlichen
Solidarität und Freundschaft ruft
Umweltschäden hervor'", zitiert der
Papst seinen Vorgänger (142).



Der Papst erläutert sein Denken mit
vielen konkreten Beispielen: Die
Frage der Umwelt und die sozialen
und menschlichen Fragen gehören
zusammen und dürfen nicht
auseinanderdividiert werden. „Heute
ist die Analyse der Umweltprobleme
nicht zu trennen von einer Prüfung
des menschlichen Umfelds, des
familiären Kontextes, der
Arbeitsbedingungen und der
urbanen Verhältnisse sowie der
Beziehung jedes Menschen zu sich
selbst" (141). „Es gibt nicht zwei
Krisen nebeneinander, eine der
Umwelt und eine der Gesellschaft,
sondern eine einzige und komplexe
sozio-ökologische Krise" (139).

Eine ganzheitliche Ökologie ist
untrennbar mit dem Gedanken des
Gemeinwohls verbunden (156),
verstanden auf ganz konkrete Weise
in der Gesellschaft weltweit, „in der
es so viel soziale Ungerechtigkeit gibt
und immer mehr Menschen



ausgeschlossen und ihrer
grundlegenden Menschenrechte
beraubt werden" (158). Sich für das
Gemeinwohl einsetzen bedeutet, eine
vorrangige Option für die Armen zu
treffen (158). Und das ist zugleich
auch die richtige Weise, eine
zukunftsfähige Welt an die
kommenden Generationen zu
übergeben; nicht durch Reden,
sondern durch eine Sorge für die
Armen von heute, wie das bereits
Benedikt XVI. betont hat: „deshalb
muss ‚neben einer aufrichtigen
Generationen übergreifenden
Solidarität […] die dringende
moralische Notwendigkeit einer
erneuerten Solidarität innerhalb
einer Generation betont
werden'" (162).

Eine ganzheitliche Ökologie bezieht
auch den Alltag mit ein. Die
Enzyklika spricht besonders über das
städtische Leben. Der Mensch hat
eine große Fähigkeit der Anpassung,



„bewundernswert sind die
Kreativität und die Großherzigkeit
von Personen und Gruppen, die fähig
sind, die Einschränkungen der
Umwelt aufzuheben, [..] und ihr
Leben inmitten der Unordnung und
der Unsicherheit einzurichten" (148).
Trotzdem braucht es für eine
authentische Entwicklung eine
ganzheitliche Verbesserung der
Lebensqualität: öffentliche Orte,
Gebäude, Transport und Verkehr etc.
(150-154).

Auch gilt, dass „unser Körper uns in
eine direkte Beziehung zu der
Umwelt und anderen Lebewesen
stellt. Das Akzeptieren des eigenen
Körpers als Gabe Gottes ist
notwendig, um die ganze Welt als
Geschenk des himmlischen Vaters
und als gemeinsames Haus zu
empfangen und zu akzeptieren,
während eine Logik der Herrschaft
über den eigenen Körper sich in eine
manchmal subtile Logik der



Herrschaft über die Schöpfung
verwandelt" (155).

Kapitel 5: Einige Leitlinien zum
richtigen Handeln

In diesem Kapitel geht es darum, was
getan werden kann und muss.
Analysen reichen nach Ansicht des
Papstes nicht aus, es braucht
„ausführliche Leitlinien für Dialog
und Aktion, die sowohl jeden von
uns als auch die internationale
Politik betreffen" (15), „die uns
helfen sollen, aus der Spirale der
Selbstzerstörung herauszukommen,
in der wir untergehen" (163). Für
Franziskus ist es entscheidend, dass
man die neuen Wege nicht auf
ideologische, oberflächliche oder
reduktionistische Weise sucht. Es
brauche den Dialog als wesentliches
Element, und deswegen kommt
dieser Begriff ‚Dialog' in jeder
Zwischenüberschrift des Kapitels
vor: „Es gibt Diskussionen über



Umweltfragen, in denen es schwierig
ist, einen Konsens zu erreichen". Die
Kirche beansprucht keineswegs, „die
wissenschaftlichen Fragen zu lösen,
noch die Politik zu ersetzen, doch ich
fordere zu einer ehrlichen und
transparenten Debatte auf, damit
Sonderbedürfnisse oder Ideologien
nicht das Gemeinwohl
schädigen" (188).

Papst Franziskus scheut nicht vor
harten Urteilen über die
internationale Entwicklung auf
diesem Gebiet zurück: „Die Umwelt-
Gipfeltreffen der letzten Jahre
[haben] nicht den Erwartungen
entsprochen, denn aus Mangel an
politischer Entscheidung haben sie
keine wirklich bedeutungsvollen und
wirksamen globalen
Umweltvereinbarungen
erreicht" (166). Der Papst fragt sich,
„warum man heute eine Macht
bewahren [möchte], die in die
Erinnerung eingehen wird wegen



ihrer Unfähigkeit einzugreifen, als es
dringend und notwendig war?" (57).
Es braucht stattdessen, wie seit 
Pacem in Terris (Johannes XXIII.) die
Päpste immer wieder betont haben,
Instrumente und Formen einer
‚politischen Weltautorität' (175): „Wir
brauchen also letztlich eine
Vereinbarung über die Regelungen
der Ordnungs- und Strukturpolitik
für den gesamten Bereich des
sogenannten ‚globalen
Gemeinwohls'" (174), denn der
Umweltschutz kann „nicht nur auf
der Grundlage einer finanziellen
Kostennutzenrechnung gewährleistet
werden. Die Umwelt ist eines jener
Güter, die die Mechanismen des
Marks nicht in der angemessenen
Form schützen oder fördern
können" (190, das neue Kompendium
der katholischen Soziallehre
zitierend).

In diesem Kapitel besteht der Papst
auf der Entwicklung ehrlicher und



transparenter
Entscheidungsprozesse, um
unterscheiden zu können, welche
Entscheidungen und welche
wirtschaftlichen Initiativen wirklich
eine ganzheitliche Entwicklung
hervorbringen (185). So braucht es
etwa Studien zur
Umweltverträglichkeit von
Projekten, die „transparente
politische Prozesse" einschließen,
„die dem Dialog unterworfen sind,
während die Korruption, welche die
wirkliche Umweltbelastung eines
Projektes um gewisser
Vergünstigungen willen
verheimlicht, gewöhnlich zu
unlauteren Vereinbarungen führt,
die sich Auskünften und
eingehenden Erörterungen
entziehen" (182).

Besonders wichtig ist dem Papst der
Appell an die politisch
Verantwortlichen, dass sie sich der
heute dominierenden, auf „Effizienz



und Unmittelbarkeit ausgerichteten
Logik" (181) entziehen: „Wenn er
[Anm: der Verantwortungsträger] es
zu tun wagt, wird er wieder die
Würde erkennen, die Gott ihm als
Menschen gegeben hat und nach
seinem Weg durch diese Geschichte
ein Zeugnis großzügiger
Verantwortlichkeit
hinterlassen" (181).

Kapitel 6: Ökologische Erziehung
und Spiritualität

Das abschließende Kapitel lädt zur
„ökologischen Umkehr" ein: Hier
sind wir beim Kern der Enzyklika.
Die Wurzeln der kulturellen Krise
reichen tief, und es ist nicht leicht,
Verhalten und Gewohnheiten zu
ändern. Die Hauptherausforderung
ist deswegen die Bildung: Weil „für
jede Veränderung Beweggründe und
ein erzieherischer Weg nötig
sind" (15), sind alle Bereiche der
Bildung betroffen, vor allem „die



Schule, die Familie, die
Kommunikationsmittel, die
Katechese" (213).

Der Papst beginnt damit, „auf einen
anderen Lebensstil [zu]
setzen" (203-208), der die Möglichkeit
eröffnet, „einen heilsamen Druck auf
diejenigen auszuüben, die politische,
wirtschaftliche und soziale Macht
besitzen" (206). Genau das wird
durch das Verhalten von
Verbrauchern erreicht, die „durch
den Boykott gewisser Produkte auf
das Verhalten der Unternehmen
ändernd einwirken und sie zwingen,
die Umweltbelastung und die
Produktionsmuster zu
überdenken" (206).

Die Bedeutung von Umwelt-
Erziehung darf nicht unterbewertet
werden. Sie beeinflusst Handlungen
und alltägliche Gewohnheiten wie
die Reduktion von Wasserverbrauch,
das Trennen von Müll bis hin zum



Abschalten von Licht, wenn es nicht
gebraucht wird (211): „Eine
ganzheitliche Ökologie ist auch aus
einfachen alltäglichen Gesten
gemacht, die die Logik der Gewalt,
der Ausnutzung, des Egoismus
durchbrechen" (230). Alles wird
einfacher, wenn man es mit den
Augen des Glaubens betrachtet: „Der
Glaubende betrachtet die Welt nicht
von außen, sondern von innen her
und erkennt die Bande, durch die der
himmlische Vater uns mit allen
Wesen verbunden hat. Da die
ökologische Umkehr die besonderen
Fähigkeiten, die Gott ihm verliehen
hat, wachsen lässt, bringt sie den
Glaubenden außerdem dazu, seine
Kreativität zu entfalten und seine
Begeisterung zu steigern" (220). Der
Papst greift einen Gedanken aus
seinem Apostolischen Schreiben 
Evangelii Gaudium von 2013 wieder
auf: „Die Genügsamkeit, die
unbefangen und bewusst gelebt
wird, ist befreiend" (223), „das Glück



erfordert, dass wir verstehen, einige
Bedürfnisse, die uns betäuben,
einzuschränken, und so ansprechbar
bleiben für die vielen Möglichkeiten,
die das Leben bietet" (223). So wird
es möglich, dass wir „wieder spüren,
dass wir einander brauchen, dass
wir eine Verantwortung für die
anderen und für die Welt haben und
dass es sich lohnt, gut und ehrlich zu
sein" (229).

Die Heiligen begleiten auf diesem
Weg. Der mehrmals erwähnte und
zitierte heilige Franz von Assisi ist
„das Beispiel schlechthin für die
Achtsamkeit gegenüber dem
Schwachen und für eine froh und
authentisch gelebte ganzheitliche
Ökologie" (10). An ihm wird sichtbar,
dass „die Sorge um die Natur, die
Gerechtigkeit gegenüber den Armen,
das Engagement für die Gesellschaft
und der innere Friede untrennbar
miteinander verbunden sind" (10).
Die Enzyklika erinnert auch an den



heiligen Benedikt, die heilige Thérèse
de Lisieux und den seligen Charles
de Foucauld.

Laudato Si' zeigt, dass zur
Erforschung des eigenen Gewissens,
dem von der Kirche immer
empfohlenen Gebet, um sein Leben
im Licht der Beziehung zum Herrn
neu auszurichten, eine neue
Dimension gehört: eine Dimension,
die nicht nur die Gemeinschaft mit
Gott, mit den anderen und mit sich
selbst betrifft, sondern die auch alle
Geschöpfe und die gesamte Natur
einbezieht.

(rv 18.06.2015 ord)

© Copyright - Radio Vatikan

Foto: assisiofm.it Text: Radio
Vatikan



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/laudato-si-papst-franziskus-
uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-

haus/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
https://opusdei.org/de-ch/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
https://opusdei.org/de-ch/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/
https://opusdei.org/de-ch/article/laudato-si-papst-franziskus-uber-die-sorge-fur-das-gemeinsame-haus/

	«Laudato si'»: Papst Franziskus über die Sorge für das gemeinsame Haus

