
opusdei.org

Ihn erkennen und
dich erkennen (XII)
Liturgisch beten

Gedanken des heiligen
Josefmaria, die helfen können,
uns bei liturgischen Akten
stärker mit Gott und der Kirche
zu vereinigen

26.01.2021

Im April 1936 herrschen in Spanien
große soziale Spannungen. In der
Akademie DYA aber bemüht man
sich darum, die Atmosphäre
beizubehalten, die von Studium und



gutem Zusammenleben geprägt ist.
Mitten in dieser schwierigen Zeit
berichtet einer der Studenten seinen
Eltern in einem Brief, dass sie am Tag
zuvor unter Anleitung eines Lehrers
Gregorianischen Gesang eingeübt
haben und dabei in guter Stimmung
waren[i]. Welchen Sinn hatte es, dass
dreißig Studenten in dieser Zeit an
einem Sonntagabend
Gregorianischen Gesang übten?

Die Antwort können wir einige
Monate zuvor finden, als der heilige
Josefmaria den Gregorianischen
Gesang in seinen Bildungsplan für
die Akademie aufnahm. Und das,
obwohl wir wissen, dass er als
Pfarrer in Perdiguera normalerweise
gesungene Messen hielt, wenngleich
er persönlich keine besondere
Vorliebe dafür hatte. Es war auch
nicht Folge eines gelehrten Interesses
angesichts der Liturgischen
Bewegung in Spanien. Diese
Entscheidung fußte vielmehr auf



seiner persönlichen pastoralen
Erfahrung, die nur dem Wunsch
entsprang, den jungen Leuten dabei
zu helfen, betende Menschen zu
werden.

Es ist interessant, den drei
Veröffentlichungen, die der heilige
Josefmaria in jenen 30er Jahren
schrieb, Einzelheiten zu entnehmen.
Alle drei hatten zum Ziel, das
Gespräch mit Gott zu erleichtern.
Jede einzelne passte zu einer der drei
großen Ausdrucksweisen
christlichen Betens. Die erste war auf
das persönliche Gebet ausgerichtet,
die zweite auf die volkstümliche
Frömmigkeit, und die dritte sollte
dem Leser helfen, sich mit dem
liturgischen Gebet zu beschäftigen.
Aus der ersten wurden die
Geistlichen Betrachtungen, die
Grundlage für sein bekanntes Buch
„Der Weg“. Ergebnis der zweiten war
das Büchlein „Der Rosenkranz“. Als
drittes war ein Werk geplant, das den



Titel haben sollte: Liturgische
Frömmigkeit. Dieses Buch war für
1939 vorgesehen, wurde aber aus
verschiedenen Gründen nie
veröffentlicht. Es existiert aber noch
das Vorwort von Felix Bilbao, dem
Bischof von Tortosa, mit dem Titel:
„Betet, aber betet gut!“ Dieser
unveröffentlichte Text ermuntert die
Leser, sich an der Hand des Autors in
die Liturgie der Kirche zu vertiefen,
um zu einem „frischen, soliden und
wirksamen Gebet“ zu finden, „das
tief mit Gott vereint“[ii].

Dem Gebet der Kirche eine Stimme
geben

Für den heiligen Josefmaria war die
Liturgie keine Sammlung von
Vorschriften, dazu bestimmt,
gewissen Zeremonien mehr
Feierlichkeit zu verleihen. Er litt,
wenn er merkte, dass die Art und
Weise, die Sakramente und die
anderen liturgischen Akte zu feiern,



nicht wirklich zur Begegnung des
Menschen mit Gott und den anderen
Gliedern der Kirche führten. Einmal
schrieb er, als er einer liturgischen
Feier beigewohnt hatte: „Viel Klerus:
der Erzbischof, das Domkapitel,
Sänger und Messdiener…
Wunderbare Gewänder: Seide, Gold,
Silber, kostbare Steine, Samt und
Spitze… Musik, Gesang, Kunst… Und
alles ohne Volk! Wunderbarer Kult,
ohne Volk“[iii].

Dieses Interesse am Volk in der
Liturgie ist zutiefst theologisch. Bei
liturgischen Akten findet ein
Austausch der Dreifaltigkeit mit der
ganzen Kirche statt, nicht nur mit
einem Teil. Es ist kein Zufall, dass die
meisten Gedanken über die Liturgie
im „Weg“ im Kapitel über die Kirche
stehen. Für den Gründer des Werkes
war die Liturgie der privilegierte Ort,
an dem die kirchliche Dimension des
christlichen Betens erfahren wird;
denn dort wird spürbar, dass wir uns



alle zusammen an Gott wenden. Das
liturgische Gebet ist immer sehr
persönlich, öffnet sich aber
Horizonten, die weiter reichen als
die Umstände des Einzelnen. Im
persönlichen Gebet sind wir selbst
diejenigen, die sprechen, in der
Liturgie spricht die ganze Kirche. In
unserem persönlichen Dialog mit
Gott sprechen wir als Glieder der
Kirche, im liturgischen Gebet spricht
die Kirche durch uns.

Daher lernen wir im Wir der
liturgischen Gebete, die Dimension
unserer Beziehung zu Gott zu
erweitern. Wir erfahren uns als ein
Kind mehr in der großen Familie der
Kirche. Der deutliche Hinweis des
heiligen Josefmaria überrascht uns
also nicht: „Dein Gebet soll liturgisch
sein. Möchtest du doch die Psalmen
und die Messtexte liebgewinnen,
statt Privatgebete zu verwenden“[iv].



Wer lernt, liturgisch zu beten,
braucht die Demut, die feststehenden
Worte zu übernehmen und auch
innere Sammlung, um das Band
erkennen und schätzen zu können,
das uns mit allen Christen verbindet.
So hilft es uns zu bedenken, dass wir
vereint mit denen beten, die in
diesem Moment bei uns sind und
auch mit denen, die nicht da sind,
den Christen des eigenen Landes, der
Nachbarländer und mit allen in der
ganzen Welt… Wir beten auch mit
denen, die vor uns gelebt haben und
die noch am Ort der Läuterung sind
oder sich schon der himmlischen
Herrlichkeit erfreuen. Das liturgische
Gebet ist keine anonyme Formel,
sondern im Gegenteil voller
„Gesichter und Namen“[v]. Wir
vereinen uns mit den konkreten
Menschen, die Teil unseres Lebens
sind und die wie wir „im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes“ leben und am Leben der
Dreifaltigkeit teilhaben.



Dem Gebet der Kirche Ausdruck
verleihen

Für den heiligen Josefmaria bestand
die Heiligung der Arbeit nicht vor
allem darin, während der Arbeit zu
beten, vielmehr darin, darauf zu
achten, sie zur Ehre Gottes zu tun,
indem wir uns um menschliche
Vollkommenheit bemühen und
daran denken, dass unser
himmlischer Vater uns liebevoll
anschaut. Ähnlich ist es beim
liturgischen Beten: Es besteht eben
nicht darin, während der Liturgie
Gebete zu sprechen, sondern darin,
die liturgischen Handlungen digne,
attenteac devote, würdig,
aufmerksam und fromm zu
vollziehen, im Bewusstsein dessen,
was man tut. Es geht dabei weniger
um individuelle Akte des Glaubens,
der Hoffnung und der Liebe, sondern
um Handlungen, in denen die ganze
Kirche ihren Glauben, ihre Hoffnung
und ihre Liebe ausdrückt.



Der heilige Josefmaria legte großen
Wert auf das, was er die Etikette der
Frömmigkeit nannte, die verlangt, die
kultischen Handlungen bewusst zu
leben. Die Würde, die das liturgische
Beten erfordert, drückt sich schon in
der Körperhaltung aus; denn darin
spiegelt sich unmittelbar, was
vollzogen wird. Die Feier der heiligen
Messe, die Beichte, die Segnungen
mit dem Allerheiligsten vollziehen
sich mit bestimmten Bewegungen,
die selbst lebendiges Gebet sind. Der
Körper betet in der Liturgie mit. Man
kann auch sagen: Das Gebet der
Kirche nimmt leiblich Gestalt an.
Und auch wenn es oft der Priester ist,
der die Aufgabe hat, Christus als dem
Haupt Stimme und Hände zu leihen,
so kommt es doch der Gemeinde zu,
den ganzen Mystischen Leib Christi
sichtbar und hörbar zu machen. Das
Wissen, dass durch uns das Gebet
der Heiligen und der Seelen im
Fegefeuer sichtbar und hörbar wird,



kann eine Hilfe sein, auf die Etikette
der Frömmigkeit zu achten.

Nicht nur mit Würde, sondern auch
mit Aufmerksamkeit soll sich
liturgisches Beten vollziehen. So ist
es also wichtig, dass wir uns sowohl
auf die Worte konzentrieren, die wir
sagen, als auch dass wir zutiefst
wahrnehmen, was wir da erleben:
wissen, mit wem wir zusammen
sind, warum und mit welchem Ziel.
Uns dies bewusst machen zu können
setzt eine bestimmte Bildung voraus,
die weiter vertieft werden kann. Mit
Worten des heiligen Josefmaria:
„Langsam. Bedenke, was du sagst,
wer es sagt und zu wem. Denn dieses
eilige und unbedachte Sprechen ist
Lärm, blecherner Lärm. Ich sage dir
mit der heiligen Theresia, dass ich
das nicht Beten heiße, auch wenn du
die Lippen kräftig bewegst“[vi].

Begegnung mit jeder der drei
göttlichen Personen



Trotz unvermeidlicher
Zerstreuungen, die Folge unserer
Schwäche sind, nehmen wir mit der
ganzen Kirche teil an der
geheimnisvollen, aber realen
Begegnung mit den drei göttlichen
Personen der Dreifaltigkeit. Deshalb
ist es eine Bereicherung, wenn wir
zu unterscheiden lernen, wann wir
uns an den Vater, wann an den Sohn
und wann an der Heiligen Geist
wenden. Im Allgemeinen stellt uns
die Liturgie mit den ihm eigenen
Zügen vor Gott, den Vater, auch
wenn er häufig nur einfach mit
„Gott“ oder „Herr“ angesprochen
wird. Er ist Ursprung und Quelle
allen Segens, den die Dreifaltigkeit
dieser Welt schenkt, und zu ihm
gelangt durch seinen Sohn aller
Lobpreis, den wir als Geschöpfe
auszudrücken fähig sind.

Denn was wir dem Vater sagen,
sagen wir durch Jesus, der weniger
vor uns steht als mitten unter uns.



Das Wort ist Fleisch geworden, um
uns zum Vater zu bringen. Es tröstet
uns und macht uns froh, ihn an
unserer Seite zu wissen als unseren
Bruder, der unsere Schwachhheit
kennt und sich ihrer nicht schämt. Ja,
das Gebet der Liturgie entspringt als
gemeinsames Beten der Kirche dem
Gebet Jesu. Es ist nicht nur
Fortsetzung seines Gebetes hier auf
Erden, sondern es ist hier und jetzt
Ausdruck seiner Fürsprache für uns
im Himmel (vgl. Hebr 7, 25). Es gibt
auch Gebete, die sich unmittelbar an
Jesus richten, der als Sohn Gottes
unser Retter ist. Daher ist das
liturgische Gebet der Königsweg des
Einklangs mit dem priesterlichen
Herzen Jesu Christi.

Das Gebet, das sich durch den Sohn
an den Vater wendet, geschieht im
Heiligen Geist. Das Bewusstsein der
Gegenwart der Dritten Person der
Dreifaltigkeit beim Gebet der Liturgie
ist ein großes Geschenk Gottes. Der



Große Unbekannte, wie der heilige
Josefmaria ihn nannte, bleibt
äußerlich unbemerkt wie das Licht
oder wie die Luft, die wir atmen.
Aber ohne Licht sähen wir nichts,
und ohne Luft würden wir ersticken.
Das Wirken des Heiligen Geistes
ähnelt dem im liturgischen Dialog.
Auch wenn wir uns nicht an Ihn
wenden, wissen wir doch, dass er in
uns wohnt und uns mit
unnachahmlichen Seufzern bewegt,
uns an den Vater zu wenden mit den
Worten, die Jesus uns lehrte. Sein
Wirken zeigt sich indirekt. Mehr als
in den Worten, die wir sprechen oder
zu wem wir sie sagen, zeigt sich der
Geist in der Art und Weise, wie wir
sie sprechen. Er ist gegenwärtig in
den Seufzern, die zu Gesang werden,
wie auch im Schweigen, das Gott im
Inneren unseres Seins wirken lässt.

Wie wir den Wind an den Dingen
erkennen, die er bewegt, so können
wir die Gegenwart des Heiligen



Geistes auch an den Folgen seines
Wirkens wahrnehmen. Eine erste
Folge Seines Wirkens kann es sein,
dass wir uns bewusst werden, als
Kinder Gottes in der Kirche zu beten.
Wir spüren ihn auch, wenn er das
Wort Gottes in unserem Inneren
erklingen lässt, das kein
menschliches ist, sondern das Wort,
das der Vater an einen Jeden von uns
richtet. Vor allem offenbart sich der
Heilige Geist in der Zärtlichkeit und
Großzügigkeit, mit der Vater und
Sohn uns in der liturgischen Feier
verwöhnen, uns verzeihen,
erleuchten, stärken oder uns ein
besonderes Geschenk machen.

Schließlich vollzieht sich das Wirken
des Heiligen Geistes ganz tief im
Inneren und ist notwendig, denn es
hat zur Folge, dass das liturgische
Handeln zur wahren Kontemplation
der Dreifaltigkeit wird und uns
erlaubt, die ganze Kirche und Jesus
selbst zu sehen, obgleich uns die



äußeren Sinne nichts wahrnehmen
lassen. Der Heilige Geist ist es, der
uns entdecken lässt, dass die Seele
des liturgischen Gebetes nicht in
Worten und Gesten besteht, sondern
in der Liebe, mit der wir aufrichtig
dienen und auch uns dienen lassen
wollen. Der Heilige Geist lässt uns
teilhaben an seinem persönlichen
Geheimnis, wenn wir dahin
kommen, uns an Gott zu erfreuen,
der herabsteigt, um uns zu dienen,
sodass wir danach fähig sind, den
anderen zu dienen.

Ich habe das Evangelium gelebt

Es ist nicht verwunderlich, dass einer
der am meisten gebrauchten Begriffe
der Schrift und der Tradition in
Bezug auf liturgische Handlungen
der des Dienens ist. Diese Dimension
des Dienstes hier zu entdecken hat
viele Folgen für das innere Leben.
Nicht nur, weil jemand, der aus Liebe
dient, sich selbst nicht in den



Mittelpunkt stellt, sondern auch, weil
das Verständnis der Liturgie als
Dienst der Weg ist, um sie in Leben
umwandeln zu können. Auch wenn
es paradox erscheinen mag, finden
wir in zahlreichen Gebeten in den
liturgischen Texten die Mahnung,
das, was wir gefeiert haben, in
unserem Leben nachzuahmen. Diese
Einladung meint nicht, wir sollten
die Sprache der Liturgie auf unsere
familiären und beruflichen
Beziehungen übertragen, sondern
wir sollen, was die Feier uns
betrachten und erleben ließ, zum 
Programm unseres Lebens
machen[vii]. Deshalb rief der heilige
Josefmaria, wenn er das Wirken
Gottes in seinem Alltag sah, bei mehr
als einer Gelegenheit aus:
„Wahrhaftig, ich habe das
Evangelium des Tages erlebt“[viii].

Um die Liturgie des Tages zu erleben
und so unseren Tag in einen Dienst
zu verwandeln, in eine Messe von 24



Stunden, müssen wir unsere
persönlichen Lebensumstände im
Licht dessen betrachten, was wir
gefeiert haben. Bei dieser Aufgabe ist
die persönliche Betrachtung
unentbehrlich. Der heilige
Josefmaria hatte die Gewohnheit,
Worte oder Ausdrucksweisen zu
notieren, die ihn während der Feier
der heiligen Messe oder beim
Stundengebet im Inneren getroffen
hatten. Eines Tages schrieb er: „Ich
werde keinen Psalm mehr
aufschreiben, sonst müsste ich sie
alle abschreiben; denn sie alle
enthalten Wunder, die die Seele
sieht, wenn sie Gott dient“[ix].
Tatsächlich ist das liturgische Beten
Quelle für das persönliche Gebet,
aber sicher ist auch, dass es ohne
persönliches Betrachten sehr
schwierig ist, den Reichtum der
Liturgie innerlich aufzunehmen.

Im Gespräch mit Gott in der Stille
erlangen die Formulierungen der



liturgischen Gebete eine tiefe
persönliche Bedeutung. Hier ist das
Beispiel Mariens erhellend. Sie lehrt
uns: Um das Fiat – es geschehe – der
Liturgie zu verwirklichen, um es in
Dienst zu übersetzen, muss man Zeit
damit verbringen, „alle diese Worte
im Herzen“ zu erwägen (Lk 2, 19).

Juan Rego

[i] Vgl. «Un estudiante en la
Residencia DYA. Briefe von Emiliano
Amann an seine Familie
(1935-1936)», in: Studia et
Documenta, Bd. 2, 2008, p. 343.

[ii] Generalarchiv der Prälatur;
77-5-3.

[iii] Persönliche Aufzeichnungen, Nr.
1590, 26.10.1938, zit. in: Camino.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid, 2004, p. 677.



[iv] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 86.

[v] Franziskus, Apostol. Schreiben 
Evangelii gaudium, Nr. 274.

[vi] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 85.

[vii] Vgl. Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 88.

[viii] Cuaderno IV, Nr. 416,
26.11.1931, zit. in: Camino. Edición
crítico-histórica, Nr. 298.

[ix] Cuaderno V, Nr. 681, 03.04.1932,
zit. in: Camino. Edición crítico-
histórica, Nr. 297.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/ihn-erkennen-und-dich-
erkennen-xii-liturgisch-bete/

(08.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xii-liturgisch-bete/
https://opusdei.org/de-ch/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xii-liturgisch-bete/
https://opusdei.org/de-ch/article/ihn-erkennen-und-dich-erkennen-xii-liturgisch-bete/

	Ihn erkennen und dich erkennen (XII) Liturgisch beten

