
opusdei.org

"Ich bin ein
einfacher Pilger"

Eine Sammlung aller
Ansprachen Benedikts XVI. seit
seiner Rücktrittserklärung. In
seiner letzten kurzen
Ansprache sagt er von sich "Ich
bin einfach ein Pilger, der nun
die letzte Etappe seines Weges
auf dieser Erde antritt."

11.03.2013

Abschiedsworte vom Apostolischen
Palast in Castel Gandolfo am 28.
Februar 2013



Danke euch allen!

Liebe Freunde, ich freue mich, bei
euch zu sein: umgeben von der
Schönheit der Natur und von eurer
Sympathie. Beides tut mir sehr gut.
Danke für eure Freundschaft, für
eure Zuneigung. Ihr wißt, daß dieser
Tag sich für mich von den
vorherigen unterscheidet. Ich bin
nämlich nicht mehr oberster Hirte
der katholischen Kirche, das heißt
bis heute abend um 8 Uhr werde ich
es noch sein, dann nicht mehr. Ich
bin einfach ein Pilger, der nun die
letzte Etappe seines Weges auf dieser
Erde antritt. Aber ich möchte
weiterhin, mit meinem Herzen, mit
meiner Liebe, mit meinem Gebet, mit
meinem Denken, mit allen meinen
geistigen Kräften für das allgemeine
Wohl, für das Wohl der Kirche und
der Menschheit weiterarbeiten. Und
ich weiß mich von eurer Sympathie
getragen. Gehen wir miteinander
weiter mit dem Herrn zum Wohl der



Kirche und der Welt. Danke. Ich
erteile euch jetzt von ganzem Herzen
meinen Segen: Es segne euch der
allmächtige Gott, der Vater und der
Sohn und der Heilige Geist. Danke
und gute Nacht! Danke euch allen!

Verabschiedung von den Kardinälen,
28. Februar 2013

"Seid fügsam gegenüber dem
Heiligen Geist"

“Ich möchte euch sagen, und ich
beziehe mich dabei auf die Emmaus-
Jünger, dass es auch für mich eine
Freude war, mit euch in diesen
Jahren im Lichte der Gegenwart des
Auferstanden Herrn zu gehen. Wie
ich gestern vor den tausenden
Pilgern gesagt habe, die den
Petersplatz füllten, waren mir eure
Nähe und euer Rat eine große Hilfe
in meinem Amt. In diesen acht
Jahren haben wir mit Glauben
wunderschöne und lichte Momente
in der Kirche erlebt, zusammen mit



einigen Momenten, in denen sich
einige Wolken am Himmel zeigten.
Wir haben versucht, Christus und
seiner Kirche zu dienen mit tiefer
und totaler Liebe, die unser Amt
belebt. Wir haben Hoffnung
geschenkt, die von Christus kommt,
Hoffnung, die allen den Weg
erleuchten kann. Zusammen können
wir dem Herrn danken, der uns in
der Gemeinschaft hat wachsen
lassen, und ihn zusammen bitten,
uns zu helfen, weiter in dieser tiefen
Einheit zu wachsen, damit das
Kardinalskollegium wie ein
Orchester ist, in dem die
unterschiedlichen Ausdrucksformen
der Weltkirche immer in eine höhere
und einstimmige Harmonie
einstimmen.

Ich möchte euch einen einfachen
Gedanken hinterlassen, der mir sehr
am Herzen liegt, einen Gedanken
über die Kirche und ihr Amt, der für
uns alle – so kann man sagen – die



Vernunft und die Leidenschaft des
Lebens bedeutet. Ich lasse mir von
einer Beobachtung von Romano
Guardini helfen, die er im Jahr
schrieb, als das Zweite Vatikanische
Konzil die Konstitution Lumen
Gentium billigte. Es ist eine
persönliche Widmung am Ende
seines letzten Buches, auch an mich –
deshalb sind mir diese Worte
besonders teuer. Guardini sagt: „Die
Kirche ist keine erfundene
Institution, die am Tisch erschaffen
wurde, sondern eine lebendige
Realität. Sie lebt entlang dem Lauf
der Zeit auf die Zukunft gerichtet,
wie jedes Lebewesen, und verändert
sich. Und doch bleibt sie immer
dieselbe, ihr Herz ist Christus. Die
Erfahrung von gestern auf dem
Petersplatz hat mir gezeigt, dass die
Kirche ein lebendiger Körper ist, der
vom Heiligen Geist inspiriert ist und
der wirklich von der Kraft Gottes
lebt. Sie ist in der Welt, aber nicht



von der Welt. Sie ist von Gott, vom
Geist.

Deshalb ist auch die andere
Formulierung von Guardini wahr
und redlich: „Die Kirche erwacht in
den Seelen.“ Die Kirche lebt, wächst,
erwacht in den Seelen, die wie die
Jungfrau Maria das Wort Gottes
aufnehmen und es als Werk des
Heiligen Geistes verstehen, die Gott
ihr eigenes Fleisch anbieten und die
gerade in der eigenen Armut und
Demut dazu fähig werden, Christus
heute in der Welt zu zeugen. Durch
die Arbeit der Kirche bleibt das
Geheimnis der Fleischwerdung für
immer. Christus geht weiter durch
alle Zeiten und Orte.

Bevor ich euch persönlich grüße,
möchte ich euch sagen, dass ich euch
weiter mit dem Gebet nahe sein
werde, vor allem in den nächsten
Tagen, bis ihr den Heiligen Geist bei
der Wahl des neuen Papstes spürt.



Möge der Herr euch zeigen, was er
von euch will. Schon heute
verspreche ich dem neuen Papst
meine bedingungslose Ehrerbietung
und meinen bedingungslosen
Gehorsam.

Deshalb erteile ich euch von Herzen
meinen Apostolischen Segen.”

* * * * * * * * * *

Die letzte Audienz auf dem
Petersplatz, 27. Februar 2013

"Wir sehen, daß die Kirche heute
lebt!"

Ich danke euch, daß ihr so zahlreich
zu meiner letzten Generalaudienz
gekommen seid.

Herzlichen Dank! Ich bin wirklich
gerührt, und ich sehe, daß die Kirche
lebt! Und ich denke, wir müssen
auch dem Schöpfer Dank sagen für



das schöne Wetter, das er uns jetzt –
noch im Winter – schenkt.

Wie der Apostel Paulus in dem
biblischen Text, den wir gehört
haben, spüre auch ich in meinem
Innern, daß ich vor allem Gott zu
danken habe, der die Kirche führt
und wachsen läßt, der sein Wort
aussät und so den Glauben in seinem
Volk nährt. In diesem Augenblick
weitet sich mein Geist und umfaßt
die ganze, über die Welt verbreitete
Kirche; und ich danke Gott für die
„Nachrichten“, die ich in diesen
Jahren des Petrusdienstes habe
empfangen können über den
Glauben an Jesus Christus, den
Herrn, über die Liebe, die wirklich
den Leib der Kirche durchströmt und
sie in der Liebe leben läßt, und über
die Hoffnung, die uns öffnet und zum
Leben in Fülle, zur Heimat des
Himmels hin orientiert.



Ich spüre, daß ich alle im Gebet
trage, in eine Gegenwart, welche die
Gegenwart Gottes ist, in die ich jede
Begegnung, jede Reise, jeden
Pastoralbesuch hineinnehme. Alles
und alle nehme ich in das Gebet
hinein, um sie dem Herrn
anzuvertrauen, damit wir seinen
Willen ganz erkennen, in aller
Weisheit und Einsicht, die der Geist
schenkt, und damit wir ein Leben
führen können, das des Herrn und
seiner Liebe würdig ist, und Frucht
bringen in jeder Art von guten
Werken (vgl. Kol 1,9-10).

In diesem Augenblick herrscht in mir
eine große Zuversicht, denn ich weiß
– wir alle wissen –, daß das Wort der
Wahrheit des Evangeliums die Kraft
der Kirche, ihr Leben ist. Das
Evangelium läutert und erneuert, es
bringt Frucht, wo immer die
Gemeinschaft der Gläubigen es hört
und die Gnade Gottes in der
Wahrheit und in der Liebe



aufnimmt. Das ist meine Zuversicht,
das ist meine Freude.

Als ich am 19. April vor fast acht
Jahren eingewilligt habe, den
Petrusdienst zu übernehmen, hatte
ich die feste Gewißheit, die mich
immer begleitet hat: diese Gewißheit,
daß die Kirche lebt und zwar aus
dem Wort Gottes. Wie ich schon
mehrmals erzählt habe, vernahm ich
in meinem Innern diese Worte:
„Herr, warum verlangst du das von
mir, und was verlangst du von mir?
Es ist eine große Last, die du mir auf
die Schultern legst, aber wenn du es
von mir verlangst, werde ich auf
dein Wort hin die Netze auswerfen,
in der Gewißheit, daß du mich leiten
wirst, auch mit all meinen
Schwächen.“ Und acht Jahre danach
kann ich sagen, daß der Herr mich
wirklich geführt hat, er ist mir nahe
gewesen, täglich habe ich seine
Gegenwart wahrnehmen können. Es
war eine Wegstrecke der Kirche, die



Momente der Freude und des Lichtes
kannte, aber auch Momente, die
nicht leicht waren; ich habe mich
gefühlt wie Petrus mit den Aposteln
im Boot auf dem See Gennesaret: Der
Herr hat uns viele Sonnentage mit
leichter Brise geschenkt, Tage, an
denen der Fischfang reichlich war,
und es gab Momente, in denen das
Wasser aufgewühlt war und wir
Gegenwind hatten, wie in der ganzen
Geschichte der Kirche, und der Herr
zu schlafen schien. Aber ich habe
immer gewußt, daß in diesem Boot
der Herr ist, und ich habe immer
gewußt, daß das Boot der Kirche
nicht mir, nicht uns gehört, sondern
ihm. Und der Herr läßt sie nicht
untergehen; er ist es, der sie lenkt,
sicherlich auch durch die Menschen,
die er erwählt hat, denn so hat er es
gewollt. Das war und ist eine
Gewißheit, die durch nichts
verdunkelt werden kann. Und das ist
der Grund, warum mein Herz heute
voll Dankbarkeit gegenüber Gott ist,



weil er es der ganzen Kirche und
auch mir nie an seinem Trost,
seinem Licht, seiner Liebe hat fehlen
lassen.

Wir befinden uns im Jahr des
Glaubens, das ich wollte, um gerade
unseren Glauben an Gott zu stärken
in einem Kontext, der ihn immer
mehr als nebensächlich betrachtet.
Ich möchte alle einladen, ihr festes
Vertrauen auf den Herrn zu
erneuern, sich wie Kinder den
Armen Gottes anzuvertrauen, in der
Gewißheit, daß diese Arme uns
immer stützen und uns ermöglichen,
Tag für Tag voranzuschreiten, auch
in der Mühsal. Ich möchte, daß jeder
sich geliebt fühlt von jenem Gott, der
seinen Sohn für uns hingegeben und
uns seine grenzenlose Liebe gezeigt
hat. Ich möchte, daß jeder die Freude
empfindet, Christ zu sein. In einem
schönen Gebet, das man jeden
Morgen beten sollte, heißt es: „Ich
bete dich an, mein Gott, und ich liebe

https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm


dich von ganzem Herzen. Ich danke
dir, daß du mich erschaffen hast und
mich hast Christ werden lassen …“ Ja,
seien wir froh über das Geschenk des
Glaubens; es ist das kostbarste Gut,
das niemand uns nehmen kann!
Danken wir dem Herrn jeden Tag
dafür, mit dem Gebet und mit einem
kohärenten christlichen Leben. Gott
liebt uns, aber er erwartet, daß auch
wir ihn lieben!

Doch nicht allein Gott will ich in
diesem Augenblick danken. Ein Papst
ist nicht allein bei der Leitung des
Bootes Petri, auch wenn er der
Hauptverantwortliche ist. Ich habe
mich beim Tragen der Freude und
der Last des Petrusdienstes nie allein
gefühlt; der Herr hat mir viele
Menschen zur Seite gestellt, die mir
mit Großherzigkeit und Liebe zu Gott
und zur Kirche geholfen haben und
mir nahe waren. Vor allem ihr, liebe
Kardinäle: Eure Weisheit, euer Rat,
eure Freundschaft sind mir kostbar



gewesen; meine Mitarbeiter,
angefangen von meinem
Staatssekretär, der mich in diesen
Jahren treu begleitet hat; das
Staatssekretariat und die ganze
Römische Kurie wie auch alle, die in
den verschiedenen Bereichen dem
Heiligen Stuhl dienen: Es sind sehr
viele Gesichter, die nicht in
Erscheinung treten, die im Schatten
bleiben, die mir aber gerade im
Stillen, in der täglichen Hingabe, im
Geist des Glaubens und der Demut
eine sichere und verläßliche
Unterstützung waren. Ein
besonderes Gedenken gilt der Kirche
Roms, meiner Diözese! Ich kann auch
die Mitbrüder im bischöflichen und
im priesterlichen Dienst, die
gottgeweihten Personen und das
ganze Volk Gottes nicht unerwähnt
lassen: Bei den Pastoralbesuchen,
den Begegnungen, den Audienzen,
auf den Reisen habe ich immer große
Aufmerksamkeit und tiefe Zuneigung
gespürt; aber auch ich war



unterschiedslos allen und jedem
zugeneigt mit jener pastoralen Liebe,
die das Herz jedes Hirten ist, vor
allem des Bischofs von Rom, des
Nachfolgers des Apostels Petrus.
Jeden Tag habe ich jeden von euch
mit väterlichem Herzen ins Gebet
mit hineingenommen.

Ich möchte, daß dann mein Dank alle
erreicht: das Herz eines Papstes
weitet sich für die ganze Welt. Und
ich möchte meine Dankbarkeit
gegenüber dem Diplomatischen
Korps beim Heiligen Stuhl
ausdrücken, der die große Familie
der Nationen gegenwärtig werden
läßt. Hier denke ich auch an alle, die
für eine gute Medien-
Kommunikation arbeiten und denen
ich für ihren wichtigen Dienst danke.

An dieser Stelle möchte ich sehr
herzlich auch den vielen Menschen
aus aller Welt danken, die mir in den
letzten Wochen bewegende Zeichen



der Zuwendung, der Freundschaft,
des Gebets geschickt haben. Ja, der
Papst ist nie allein – das erlebe ich
nun noch einmal in großer, das Herz
berührender Weise. Er gehört allen,
und sehr viele Menschen fühlen sich
ihm ganz nahe. Ich bekomme Briefe
gewiß von den Großen der Erde –
von Staatsoberhäuptern,
Religionshäuptern, Repräsentanten
der großen Kultur usw. Aber ich
bekomme auch sehr viele Briefe von
ganz einfachen Menschen, die mir
schlicht aus dem Herzen heraus
schreiben und mich ihre Zuneigung
fühlen lassen, die aus dem
gemeinsamen Sein mit Jesus Christus
in der Kirche kommt. Diese
Menschen schreiben mir nicht, wie
man etwa einem Fürsten oder einem
großen Unbekannten schreibt. Sie
schreiben mir wie Brüder und
Schwestern oder wie Söhne und
Töchter in einer ganz herzlichen
familiären Verbundenheit. Hier kann
man greifen, was Kirche ist – nicht



eine Organisation, nicht eine
Vereinigung für religiöse oder
humanitäre Zwecke, sondern ein
lebendiger Leib, eine Gemeinschaft
von Brüdern und Schwestern im Leib
Jesu Christi, der uns alle verbindet.
In einer Zeit, in der so viele vom
Niedergang der Kirche sprechen, ist
es beglückend, sie so zu erleben und
die Kraft ihrer Wahrheit und Liebe
geradezu mit Händen berühren zu
können. Wir sehen, daß die Kirche
heute lebt!

In diesen letzten Monaten habe ich
gespürt, daß meine Kräfte
nachgelassen haben, und ich habe
Gott im Gebet angefleht, mich mit
seinem Licht zu erleuchten, um mir
zu helfen, die Entscheidung zu fällen,
welche nicht für mein eigenes Wohl,
sondern für das Wohl der Kirche die
richtigste ist. Ich habe diesen Schritt
im vollen Bewußtsein seines
schwerwiegenden Ernstes und seiner
Neuheit, aber mit einer tiefen



Seelenruhe getan. Die Kirche zu
lieben bedeutet auch, den Mut zu
haben, schwierige, durchlittene
Entscheidungen zu treffen und dabei
immer das Wohl der Kirche und
nicht sich selbst im Auge zu haben.

Lassen Sie mich da noch einmal auf
den 19. April 2005 zurückkommen.
Das Schwere der Entscheidung lag
gerade auch darin, daß ich nun vom
Herrn immer und für immer
beansprucht war. Immer – wer das
Petrusamt annimmt, hat kein
Privatleben mehr. Er gehört immer
und ganz allen, der ganzen Kirche.
Sein Leben wird sozusagen ganz
entprivatisiert. Ich durfte erleben
und erlebe es gerade jetzt, daß einem
das Leben eben darin geschenkt
wird, daß man es weggibt. Vorhin
habe ich davon gesprochen, daß die
vielen Menschen, die den Herrn
lieben, auch den Nachfolger des
heiligen Petrus lieben und ihm
zugetan sind. Daß er wirklich Brüder



und Schwestern, Söhne und Töchter
rundum auf der ganzen Welt hat und
in ihrer Gemeinschaft geborgen ist.
Weil er nicht mehr sich selber
gehört, gehört er zu allen, und alle
gehören zu ihm.

Das „immer" ist auch ein „für
immer” – es gibt keine Rückkehr ins
Private. Meine Entscheidung, auf die
aktive Ausführung des Amtes zu
verzichten, nimmt dies nicht zurück.
Ich kehre nicht ins private Leben
zurück – in ein Leben mit Reisen,
Begegnungen, Empfängen, Vorträgen
usw. Ich gehe nicht vom Kreuz weg,
sondern bleibe auf neue Weise beim
gekreuzigten Herrn. Ich trage nicht
mehr die amtliche Vollmacht für die
Leitung der Kirche, aber im Dienst
des Gebetes bleibe ich sozusagen im
engeren Bereich des heiligen Petrus.
Der heilige Benedikt, dessen Name
ich als Papst trage, wird mir da ein
großes Vorbild sein: Er hat uns den
Weg für ein Leben gezeigt, das aktiv



oder passiv ganz dem Werk Gottes
gehört.

Ich danke allen und jedem auch für
den Respekt und das Verständnis, mit
dem ihr diese so wichtige
Entscheidung aufgenommen habt. In
Gebet und Besinnung werde ich den
Weg der Kirche weiterhin begleiten,
mit jener Hingabe an den Herrn und
seine Braut, die ich bis jetzt täglich
zu leben versucht habe und die ich
immer leben möchte. Ich bitte euch,
vor Gott meiner zu gedenken und
vor allem für die Kardinäle zu beten,
die zu einer so bedeutenden Aufgabe
gerufen sind, und für den neuen
Nachfolger des Apostels Petrus: Der
Herr begleite ihn mit dem Licht und
der Kraft seines Geistes.

Erbitten wir die mütterliche
Fürsprache der Jungfrau Maria, der
Mutter Gottes und der Kirche, daß sie
jeden von uns und die ganze
kirchliche Gemeinschaft begleite; ihr



vertrauen wir uns an, in tiefer
Zuversicht.

Liebe Freunde! Gott leitet seine
Kirche, er stützt sie immer, auch und
vor allem in den schwierigen
Momenten. Verlieren wir niemals
diese Sicht des Glaubens, die die
einzig wahre Sicht des Weges der
Kirche und der Welt ist. Möge in
unserem Herzen, im Herzen eines
jeden von uns immer die frohe
Gewißheit herrschen, daß der Herr
uns zur Seite steht, uns nicht verläßt,
uns nahe ist und uns mit seiner Liebe
umfängt. Danke!

* * *

Ein herzliches »Vergelt’s Gott« sage
ich allen Brüdern und Schwestern
deutscher Sprache – euch, liebe
Freunde, die ihr zu dieser letzten
Generalaudienz meines Pontifikats
gekommen seid, und allen zu Hause.
Und ich danke der Traunsteiner
Blaskapelle, daß sie uns die



Bayernhymne so schön gespielt hat.
Der Herr trägt die Kirche immer, er
leitet sie auch in schwierigen Zeiten.
Diese Sicht dürfen wir nie verlieren.
Wir dürfen stets gewiß sein, der Herr
ist uns nahe und umfängt uns mit
seiner Liebe. Im Gebet bleiben wir,
liebe Freunde, einander nahe, und
im Gebet ist der Herr uns nahe. So
grüße ich euch alle von ganzem
Herzen. Der Herr segne euch und die
Kirche in unseren Landen.

* * * * * * * * * * *

Angelus auf dem Petersplatz, 24.
Februar 2013 Wir werden stets
zusammen bleiben!

Liebe Brüder und Schwestern!

Danke für die Sympathie, die ihr mir
entgegenbringt!

Heute, am zweiten Fastensonntag,
hören wir einen besonders schönen
Text des Evangeliums: den der



Verklärung des Herrn. Der Evangelist
Lukas betont besonders die Tatsache,
dass Jesus sich verklärte, während er
betete: Es handelt sich um die
Erfahrung einer besonders tiefen
Beziehung zum Vater während einer
Art geistlicher Exerzitien, zu denen
Jesus sich in Begleitung von Petrus,
Jakobus und Johannes
zurückgezogen hat; den drei Jüngern,
die jedes Mal dabei sind, wenn sich
die Göttlichkeit des Meisters
offenbart (Lk 5,10; 8,51; 9,28). Der
Herr hatte kurz zuvor seinen Tod
und seine Auferstehung angekündigt
(Lk 9,22); nun bietet er den Jüngern
einen Vorgeschmack seiner
Herrlichkeit. Und auch in der
Verklärung, wie schon bei der Taufe,
ertönt die Stimme des himmlischen
Vaters: „Das ist mein auserwählter
Sohn, auf ihn sollt ihr hören“ (Lk
9,35). Das Erscheinen von Mose und
Elija, die das Gesetz und die
Propheten des Alten Bundes
repräsentieren, ist sehr



bedeutungsvoll: Die gesamte
Geschichte des Alten Bundes ist
nämlich auf ihn, auf Christus
ausgerichtet, der einen neuen
„Exodus“ vollbringt (vgl. Lk. 9,31),
der nicht in das gelobte Land führen
wird wie zur Zeit Moses, sondern in
den Himmel. Die Worte Petri:
„Meister, es ist gut, dass wir hier
sind“ (Lk 9,33) stellen den
aussichtslosen Versuch dar, dieses
mystische Erlebnis festzuhalten.
Augustinus schrieb dazu: „Auf dem
Berg [der Verklärung] hatte [Petrus]
in Christus die Speise für seine Seele
gefunden. Warum hätte er von
diesem Berg wieder herabsteigen
sollen, zurück zu Mühe und Leid, wo
er dort oben doch vom Gefühl der
heiligen Liebe zu Gott erfüllt war,
das ihm auch den Weg zu einer
heiligen Lebensweise zeigte?“

Wenn wir über diesen Text des
Evangeliums nachdenken, können
wir daraus eine wichtige Lehre



ziehen. Zum einen lernen wir, wie
wichtig das Gebet ist; denn ohne das
Gebet verkommt jeder Eifer im
Apostolat und in der Nächstenliebe
zu bloßem Aktivismus. In der
Fastenzeit lernen wir, dem Gebet,
dem persönlichen wie auch dem in
der Gemeinde, genügend Zeit zu
widmen; denn das Gebet ist der Atem
unseres Geisteslebens. Beten
bedeutet auch nicht, sich aus der
Welt und ihren Widersprüchen
zurückzuziehen, wie Petrus auf dem
Berg Tabor es gern getan hätte;
stattdessen führt uns das Gebet zum
Weg zurück, zur Aktion. „Das
christliche Leben“, habe ich in der
diesjährigen Botschaft zur Fastenzeit
geschrieben, „besteht darin, den Berg
der Begegnung mit Gott immer
wieder hinaufzusteigen, um dann,
bereichert durch die Liebe und die
Kraft, die sie uns schenkt, wieder
hinabzusteigen und unseren
Brüdern und Schwestern mit der



gleichen Liebe Gottes zu dienen“ (Nr.
3).

Liebe Brüder und Schwestern, ich
fühle, dass dieses Wort Gottes
besonders auch an mich gerichtet ist,
in diesem Augenblick meines Lebens.
Danke! Der Herr hat mich gerufen,
„auf den Berg zu steigen“, mich noch
tiefer dem Gebet und der Meditation
zu widmen.

Doch das bedeutet nicht, dass ich die
Kirche allein lasse; im Gegenteil,
wenn Gott diesen Schritt von mir
verlangt, dann gerade zu dem Zweck,
damit ich ihr weiterhin mit
derselben Hingabe und Liebe dienen
kann, wie ich es bisher zu tun
versucht habe, nur auf eine Weise,
die meinem Alter und meinen
Kräften angemessener ist.

Lasst uns um die Fürsprache der
heiligen Jungfrau Maria beten: Möge
sie uns allen helfen, dem Herrn Jesus



immer zu folgen, im Gebet wie in der
tätigen Nächstenliebe.

Zum Abschluss fügt er noch hinzu:
"Wir werden stets zusammen
bleiben!"

* * * * * * * * * * * *

Angelus auf dem Petersplatz, Sonntag,
17. Februar 2013

"Betet für mich und für den
nächsten Papst"

Liebe Brüder und Schwestern!

Am vergangenen Mittwoch sind wir
mit dem traditionellen Ritus der
Aschenauflegung in die Fastenzeit
eingetreten, Zeit der Umkehr und der
Buße in Vorbereitung auf Ostern. Die
Kirche, Mutter und Lehrerin, ruft
alle ihre Glieder auf, sich im Geist zu
erneuern, sich entschlossen wieder
auf Gott auszurichten und dem
Hochmut und Egoismus zu

https://www.vatican.va/liturgical_year/lent/2013/index_ge.htm


widersagen, um in der Liebe zu
leben. In diesem Jahr des Glaubens ist
die Fastenzeit eine günstige Zeit, um
den Glauben an Gott als
Grundkriterium unseres Lebens und
des Lebens der Kirche neu zu
entdecken. Dies bringt immer einen
Kampf mit sich, ein geistliches
Gefecht, da sich der Geist des Bösen
natürlich unserer Heiligung
widersetzt und versucht, uns vom
Weg Gottes abweichen zu lassen. Aus
diesem Grund wird jedes Jahr am
ersten Fastensonntag das
Evangelium von den Versuchungen
Jesu in der Wüste verkündet.

Denn nachdem Jesus bei der Taufe
am Jordan die »Investitur« als
Messias – als der mit Heiligem Geist
»Gesalbte« – empfangen hatte, wurde
er vom selben Geist in die Wüste
gebracht, um dort vom Teufel in
Versuchung geführt zu werden. Im
Augenblick des Beginns seines
öffentlichen Wirkens mußte Jesus die

https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/liturgical_year/lent/2013/index_ge.htm


falschen Vorstellungen vom Messias,
vor die ihn der Versucher stellte,
enttarnen und zurückweisen. Doch
diese Versuchungen sind auch
falsche Vorstellungen vom
Menschen, die zu jeder Zeit das
Gewissen bedrängen, indem sie sich
als vorteilhafte und wirksame, ja
sogar gute Vorschläge verkleiden. Die
Evangelisten Matthäus und Lukas
präsentieren drei Versuchungen Jesu
und unterscheiden sich dabei
teilweise nur in der Anordnung. Ihr
zentraler Kern besteht immer in der
Instrumentalisierung Gottes aus
eigenen Interessen, insofern dem
Erfolg oder den materiellen Gütern
größere Bedeutung zugemessen
wird. Der Versucher ist hinterhältig:
er drängt nicht direkt zum Bösen,
sondern über das Gute, das falsch ist,
indem er glauben macht, daß die
wahren Wirklichkeiten die Macht
und das die Grundbedürfnisse
Befriedigende sind. So wird Gott
zweitrangig, er wird auf ein Mittel



reduziert, letztendlich wird er
unwirklich, zählt nicht mehr,
verschwindet. Letztlich steht in den
Versuchungen der Glaube auf dem
Spiel, da Gott auf dem Spiel steht. In
den entscheidenden Augenblicken
des Lebens, doch bei näherem
Hinsehen in jedem Augenblick,
stehen wir vor einem Scheideweg:
wollen wir dem Ich folgen oder Gott?
Dem individuellen Interesse oder
dem wahren Gut, dem, was wahrhaft
gut ist?

Wie die Kirchenväter lehren, sind die
Versuchungen Teil des »Abstiegs«
Jesu in unser Menschsein, in den
Abgrund der Sünde und ihrer Folgen.
Ein »Abstieg«, den Jesus bis zum
Ende getan hat, bis zum Tod am
Kreuz und zur Hölle der äußersten
Gottesferne. Auf diese Weise ist er
die Hand, die Gott dem Menschen
ausgestreckt hat, dem verlorenen
Schaf, um es wieder in Sicherheit zu
bringen. Wie der hl. Augustinus



lehrt, hat Jesus unsere Versuchungen
angenommen, um uns seinen Sieg zu
schenken (vgl. Enarr. in Psalmos,
60,3: PL 36, 724). Wir wollen also
keine Furcht haben, auch
unsererseits den Kampf gegen den
Geist des Bösen aufzunehmen: das
Wichtige ist, daß wir es mit ihm tun,
mit Christus, dem Sieger. Und um bei
ihm zu sein, wenden wir uns an die
Mutter, Maria: in der Stunde der
Prüfung wollen wir sie mit
kindhaftem Vertrauen anrufen, und
sie wird uns die mächtige Gegenwart
ihres göttlichen Sohnes verspüren
lassen, um die Versuchungen mit
dem Wort Christi zurückzuweisen
und so erneut Gott in den
Mittelpunkt unseres Lebens zu
stellen.

* * * * * * * * * * * * *

Begegnung mit dem Klerus der
Diözese Rom, Donnerstag, 14. Februar
2013 "Auch wenn ich mich jetzt



zurückziehe, bin ich euch allen im
Gebet immer nahe"

Es ist für mich ein besonderes
Geschenk der Vorsehung, daß ich,
bevor ich den Petrusdienst verlasse,
noch einmal meinen Klerus sehen
kann, den Klerus von Rom. Es ist
immer eine große Freude zu sehen,
daß die Kirche lebt, daß die Kirche in
Rom lebendig ist; es gibt Hirten, die
im Geist des obersten Hirten die
Herde des Herrn leiten. Es ist ein
wirklich katholischer, universaler
Klerus, und das entspricht dem
Wesen der Kirche von Rom: die
Universalität, die Katholizität aller
Völker, aller Rassen, aller Kulturen in
sich zu tragen. Zugleich bin ich dem
Generalvikar sehr dankbar, daß er
dazu beiträgt, die Berufungen in Rom
selbst wiederzuerwecken,
wiederzufinden, denn wenn Rom
einerseits die Stadt der Universalität
sein muß, so muß es auch eine Stadt
mit einem eigenen starken und



kräftigen Glauben sein, aus dem
auch Berufungen hervorgehen. Und
ich bin überzeugt, daß wir mit Hilfe
des Herrn auch die Berufungen
finden können, die er selbst uns
schenkt, daß wir sie führen können,
ihnen helfen können heranzureifen
und so für die Arbeit im Weinberg
des Herrn zu dienen.

Heute habt ihr am Grab des hl.
Petrus das Glaubensbekenntnis
gesprochen: Im Jahr des Glaubens
scheint es mir ein sehr
angemessener, vielleicht
notwendiger Akt zu sein, daß der
Klerus von Rom sich am Grab des
Apostels versammelt, zu dem der
Herr gesagt hat: »Dir vertraue ich
meine Kirche an. Auf dich werde ich
meine Kirche bauen« (vgl. Mt 16,18–
19). Vor dem Herrn habt ihr
gemeinsam mit Petrus bekannt: »Du
bist Christus, der Sohn des
lebendigen Gottes!« (vgl. Mt 16,15–
16). So wächst die Kirche:

https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm


gemeinsam mit Petrus Christus
bekennen, Christus nachfolgen. Und
das wollen wir immer tun. Ich bin
sehr dankbar für euer Gebet, das ich
– wie ich am Mittwoch gesagt habe –
gleichsam physisch verspürt habe.
Auch wenn ich mich jetzt
zurückziehe, bin ich euch allen im
Gebet immer nahe, und bin sicher,
daß auch ihr mir nahe sein werdet,
auch wenn ich für die Welt
verborgen bleibe.

Für heute habe ich, bedingt durch
meinen Alterszustand, keine große,
richtige Ansprache vorbereiten
können, wie man es sich erwarten
könnte; ich denke vielmehr an eine
kleine Plauderei über das Zweite
Vatikanische Konzil, wie ich es
gesehen habe. Ich beginne mit einer
Anekdote: 1959 war ich zum
Professor an der Universität Bonn
ernannt worden, wo die Studenten,
die Seminaristen der Diözese Köln
und anderer umliegender Diözesen

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm


studieren. So kam ich in Kontakt mit
dem Kardinal von Köln, Kardinal
Frings. Kardinal Siri von Genua hatte
– 1961 scheint mir – eine
Vortragsreihe verschiedener
europäischer Kardinäle über das
Konzil organisiert und auch den
Erzbischof von Köln eingeladen,
einen der Vorträge zu halten, mit
dem Titel: Das Konzil und die Welt
des modernen Denkens.

Der Kardinal hat mich – den jüngsten
der Professoren – aufgefordert, ihm
einen Entwurf zu schreiben; der
Entwurf gefiel ihm, und er hat in
Genua den Leuten den Text so
vorgetragen, wie ich ihn geschrieben
hatte. Kurz darauf fordert Papst
Johannes ihn auf, zu ihm zu
kommen, und der Kardinal
befürchtete sehr, vielleicht etwas
Inkorrektes, Falsches gesagt zu
haben und für einen Tadel nach Rom
zitiert zu werden, vielleicht auch, um
ihm die Kardinalswürde



abzuerkennen. Ja, als sein Sekretär
ihn für die Audienz ankleidete, sagte
der Kardinal: »Vielleicht trage ich
dieses Gewand jetzt zum letzten
Mal«. Dann trat er ein, Papst
Johannes geht ihm entgegen, umarmt
ihn und sagt: »Danke, Eminenz, Sie
haben das gesagt, was ich sagen
wollte, aber ich habe nicht die Worte
gefunden«. So wußte der Kardinal,
daß er auf dem richtigen Weg war,
und lud mich ein, mit ihm zum
Konzil zu gehen. Zuerst als sein
persönlicher Berater; später, im
Verlauf der ersten Periode – im
November 1962, scheint mir – wurde
ich auch zum offiziellen Peritus des
Konzils ernannt.

Wir sind damals nicht nur mit
Freude, sondern mit Begeisterung
zum Konzil gegangen. Es gab eine
unglaubliche Erwartungshaltung.
Wir hofften, daß alles erneuert
werden würde, daß wirklich ein
neues Pfingsten käme, eine neue Ära



der Kirche, denn die Kirche war in
jener Zeit noch recht kräftig, der
sonntägliche Gottesdienstbesuch
noch gut, die Berufungen zum
Priestertum und zum Ordensleben
waren schon etwas weniger
geworden, aber immer noch
ausreichend. Man spürte jedoch, daß
die Kirche nicht vorankam,
zurückging, mehr eine Wirklichkeit
der Vergangenheit als Trägerin der
Zukunft zu sein schien. Und in jenem
Augenblick hofften wir, daß diese
Beziehung sich erneuern, sich
ändern werde; daß die Kirche wieder
Kraft der Zukunft und Kraft des
Heute sein werde. Und wir wußten,
daß in der Beziehung zwischen
Kirche und Moderne von Anfang an
ein gewisser Gegensatz vorhanden
war, begonnen beim Irrtum der
Kirche im Fall von Galileo Galilei.
Man wollte diesen verfehlten Anfang
korrigieren und wieder eine
Einigung zwischen der Kirche und
den besten Kräften der Welt finden,



um die Zukunft der Menschheit zu
öffnen, um den wahren Fortschritt
zu öffnen. So waren wir voll
Hoffnung, Begeisterung und hatten
auch den Willen, unseren Teil dazu
beizutragen. Ich erinnere mich, daß
die Römische Synode als
Negativbeispiel betrachtet wurde. Es
hieß – ob es stimmt, weiß ich nicht –,
daß die vorbereiteten Texte in der
Lateranbasilika verlesen wurden
und die Mitglieder der Synode Beifall
spendeten, sie durch Applaus
approbierten. So sei die Synode
verlaufen. Die Bischöfe sagten: Nein,
so machen wir es nicht. Wir sind
Bischöfe, wir selbst sind das Subjekt
der Synode; wir wollen nicht nur
approbieren, was gemacht wurde,
sondern wir wollen selbst das
Subjekt, die Handlungsträger des
Konzils sein. So sagte auch Kardinal
Frings, der für seine absolute,
beinahe skrupulöse Treue zum
Heiligen Vater berühmt war, in
diesem Fall: Hier sind wir in anderer



Funktion. Der Papst hat uns
einberufen, gleichsam Väter zu sein,
ökumenisches Konzil zu sein, ein
Subjekt, das die Kirche erneuert. So
wollen wir diese Rolle wahrnehmen.

Der erste Augenblick, in dem diese
Haltung sich zeigte, kam gleich am
ersten Tag. Für diesen ersten Tag
waren die Wahlen der
Kommissionen vorgesehen. Die
Namenslisten waren unparteiisch
erstellt worden – zumindest
versuchte man das; und über diese
Listen sollte abgestimmt werden.
Aber sofort sagten die Väter: Nein,
wir wollen nicht einfach über schon
fertige Listen abstimmen. Wir sind
das Subjekt. Also mußten die Wahlen
verschoben werden, weil die Väter
einander erst einmal etwas
kennenlernen wollten, sie wollten
die Listen selbst erstellen. Und so
wurde es gemacht. Kardinal Liénart
von Lille, Kardinal Frings von Köln
hatten öffentlich gesagt: So nicht.



Wir wollen unsere Listen erstellen
und unsere Kandidaten wählen. Es
war kein revolutionärer Akt, sondern
ein Akt des Gewissens, der
Verantwortung von seiten der
Konzilsväter.

So begann eine starke
Betriebsamkeit, um einander auf
horizontaler Ebene kennenzulernen,
was nicht dem Zufall überlassen
wurde. Im Kolleg der »Anima«, wo
ich wohnte, hatten wir viele Besuche:
Der Kardinal war sehr bekannt, wir
begegneten Kardinälen aus aller
Welt. Ich erinnere mich gut an die
große, schlanke Gestalt von Msgr.
Etchegaray, der Sekretär der
Französischen Bischofskonferenz
war, an die Begegnungen mit
Kardinälen und so weiter. Und das
war dann kennzeichnend für das
ganze Konzil: kleine transversale
Begegnungen. So habe ich große
Gestalten kennengelernt wie Pater de
Lubac, Daniélou, Congar und so



weiter. Wir haben verschiedene
Bischöfe kennengelernt; ich erinnere
mich besonders an Bischof Elchinger
von Straßburg und so weiter. Und
das war schon eine Erfahrung der
Universalität der Kirche und der
konkreten Wirklichkeit der Kirche,
die nicht einfach nur Weisungen von
oben erhält, sondern gemeinsam
wächst und voranschreitet, immer
natürlich unter der Führung des
Nachfolgers Petri.

Wie gesagt kamen alle mit großen
Erwartungen – nie war ein Konzil
von diesen Dimensionen abgehalten
worden –, aber nicht alle wußten,
wie man es anpacken sollte.
Diejenigen, die am besten vorbereitet
waren – sagen wir, die mit den
klarsten Vorstellungen – waren der
französische, der deutsche, der
belgische, der holländische
Episkopat: die sogenannte
»Rheinische Allianz«. Und im ersten
Teil des Konzils gaben sie den Weg



vor; dann wurde die Tätigkeit schnell
erweitert, und immer mehr hatten
alle Anteil an der Schaffenskraft des
Konzils. Die Franzosen und die
Deutschen hatten einige gemeinsame
Interessen, wenn auch mit recht
unterschiedlichen Nuancen. Die
erste, anfängliche, einfache –
scheinbar einfache – Intention war
die Liturgiereform, die bereits mit
Pius XII. begonnen hatte, der schon
die Karwoche reformiert hatte; die
zweite war die Ekklesiologie; die
dritte das Wort Gottes, die
Offenbarung; und schließlich auch
der Ökumenismus. Die Franzosen
hatten – viel mehr als die Deutschen
– noch das Problem, die Situation der
Beziehungen zwischen Kirche und
Welt zu behandeln.

Beginnen wir mit dem ersten Punkt.
Nach dem Ersten Weltkrieg war,
besonders in Mittel- und Westeuropa,
die liturgische Bewegung gewachsen,
eine Wiederentdeckung des



Reichtums und der Tiefe der Liturgie,
die bis dahin im Römischen
Meßbuch des Priesters gleichsam
verschlossen war, während die Leute
mit eigenen Gebetbüchern beteten,
die nach dem Herzen des Volkes
gemacht waren, in dem Sinn, daß
man versucht hatte, die hohen
Inhalte, die hohe Sprache der
klassischen Liturgie in mehr
gefühlsbetonte Worte zu fassen, die
näher am Herzen des Volkes waren.
Es waren jedoch fast zwei parallel
laufende Liturgien: der Priester mit
den Meßdienern, der die Messe nach
dem Meßbuch feierte, und die Laien,
die in der Messe zugleich mit ihren
Gebetbüchern beteten und im
wesentlichen wußten, was am Altar
geschah. Jetzt aber war die
Schönheit, die Tiefe, der historische,
menschliche, geistliche Reichtum des
Meßbuches wiederentdeckt worden,
sowie die Notwendigkeit, daß nicht
nur ein Vertreter des Volkes, ein
kleiner Meßdiener, sagen sollte: »Et



cum spiritu tuo« und so weiter,
sondern daß es wirklich ein Dialog
zwischen Priester und Volk sein
sollte, daß die Liturgie des Altares
und die Liturgie des Volkes eigentlich
eine einzige Liturgie sein sollte, eine
aktive Teilnahme, daß der Reichtum
zum Volk gelangen sollte; und so
wurde die Liturgie wiederentdeckt,
erneuert.

Jetzt in der Rückschau finde ich, daß
es sehr gut war, mit der Liturgie zu
beginnen. So tritt der Primat Gottes,
der Primat der Anbetung hervor.
»Operi Dei nihil praeponatur«: Dieses
Wort aus der Regel des hl. Benedikt
(vgl. 43,3) erscheint auf diese Weise
als die oberste Regel des Konzils. Es
ist kritisiert worden, das Konzil habe
über vieles gesprochen, aber nicht
über Gott. Es hat über Gott
gesprochen! Und es war der erste
und wesentliche Akt, über Gott zu
sprechen und alle Menschen, das
ganze heilige Volk, für die Anbetung



Gottes zu öffnen, in der
gemeinsamen Feier der Liturgie des
Leibes und Blutes Christi. In diesem
Sinne war es – über praktische
Faktoren hinaus, die davon abrieten,
sofort mit kontroversen Themen zu
beginnen – sozusagen wirklich ein
Akt der Vorsehung, daß am Beginn
des Konzils die Liturgie steht, Gott
steht, die Anbetung steht. Ich möchte
jetzt nicht auf die Einzelheiten der
Diskussion eingehen, aber es lohnt
sich, über die praktische Umsetzung
hinaus immer zum Konzil selbst, zu
seiner Tiefe und zu seinen
wesentlichen Vorstellungen
zurückzukehren.

Es gab davon, würde ich sagen,
mehrere: vor allem das
Ostergeheimnis als Mittelpunkt des
Christseins und somit des
christlichen Lebens, des Jahres, der
christlichen Zeit, was in der Osterzeit
und im Sonntag zum Ausdruck
kommt, der stets der Tag der



Auferstehung ist. Immer wieder
beginnen wir unsere Zeit mit der
Auferstehung, mit der Begegnung mit
dem Auferstandenen, und von der
Begegnung mit dem Auferstandenen
her gehen wir in die Welt. In diesem
Sinne ist es schade, daß der Sonntag
heute zum Wochenende geworden
ist, während er doch der erste Tag,
der Anfang ist. Innerlich müssen wir
uns dessen immer bewußt sein, daß
er der Anfang ist: der Anfang der
Schöpfung und der Anfang der
Neuschöpfung in der Kirche,
Begegnung mit dem Schöpfer und
mit dem auferstandenen Christus.
Auch dieser zweifache Inhalt des
Sonntags ist wichtig: Er ist der erste
Tag, also das Fest der Schöpfung –
wir stehen auf der Grundlage der
Schöpfung, wir glauben an Gott, den
Schöpfer –, und Begegnung mit dem
Auferstandenen, der die Schöpfung
erneuert; sein wahres Ziel ist es, eine
Welt zu schaffen, die Antwort auf die
Liebe Gottes ist.



Dann gab es Grundsätze: die
Verständlichkeit, statt eingeschlossen
zu sein in eine unbekannte, nicht
gesprochene Sprache, und auch die
aktive Teilnahme. Leider wurden
diese Grundsätze auch falsch
verstanden. Verständlichkeit
bedeutet nicht Banalität, denn die
großen Texte der Liturgie – auch
wenn sie, Gott sei Dank, in der
Muttersprache gesprochen werden –
sind nicht einfach zu verstehen; sie
bedürfen einer ständigen
Weiterbildung des Christen, damit er
wächst und immer tiefer in das
Geheimnis eindringt und so
verstehen kann. Und auch das Wort
Gottes – wenn ich Tag für Tag an die
Lesung des Alten Testamentes und
auch an die Lesung der Paulusbriefe,
der Evangelien denke: Wer könnte
von sich sagen, daß er es sofort
versteht, nur weil es in der eigenen
Sprache ist? Nur eine ständige
Bildung des Herzens und des
Verstandes kann wirklich



Verständlichkeit schaffen und eine
Teilnahme, die nicht nur äußerliches
Handeln ist, sondern ein Eintreten
der Person, meines Seins, in die
Gemeinschaft der Kirche und so in
die Gemeinschaft mit Christus.

Zweites Thema: die Kirche. Wir
wissen, daß das Erste Vatikanische
Konzil aufgrund des Deutsch-
Französischen Krieges unterbrochen
wurde und daher einseitig, ein
Fragment geblieben ist, weil die
Lehre über den Primat – die, Gott sei
Dank, in jenem für die Kirche
historischen Moment definiert
wurde und für die darauffolgende
Zeit äußerst notwendig war – nur ein
Element in einer umfassenderen
Ekklesiologie war, die vorgesehen
und vorbereitet war. So war das
Fragment geblieben. Und man
konnte sagen: Wenn das Fragment so
bleibt, wie es ist, neigen wir zur
Einseitigkeit: die Kirche wäre nur der
Primat. Es bestand also schon von



Anfang an diese Absicht, die
Ekklesiologie des Ersten Vatikanums
zu einem Zeitpunkt, der erst noch
gefunden werden mußte, zu einer
vollständigen Ekklesiologie zu
ergänzen. Auch hier schienen die
Voraussetzungen sehr gut zu sein,
denn nach dem Ersten Weltkrieg war
der Sinn für die Kirche in neuer
Form wieder entstanden. Romano
Guardini sagte: »Die Kirche erwacht
in den Seelen«, und ein
protestantischer Bischof sprach vom
»Jahrhundert der Kirche«. Vor allem
der Begriff des mystischen Leibes
Christi, den auch das Erste
Vatikanum vorgesehen hatte, wurde
wiederentdeckt. Man wollte sagen
und verstehen, daß die Kirche keine
Organisation, nichts Strukturelles,
Rechtliches, Institutionelles ist – das
ist sie auch –, sondern ein
Organismus, eine lebendige
Wirklichkeit, die in meine Seele
eindringt, so daß ich selbst mit
meiner gläubigen Seele ein



konstruktives Element der Kirche als
solcher bin. In diesem Sinne hatte 
Pius XII. die Enzyklika Mystici
Corporis Christigeschrieben, als ein
Schritt zur Vervollständigung der
Ekklesiologie des Ersten
Vatikanischen Konzils.

Ich würde sagen, daß die
theologische Debatte der 30er bis
40er und auch der 20er Jahre ganz
im Zeichen des Wortes »Mystici
Corporis« stand. Es war eine
Entdeckung, die in jener Zeit viel
Freude hervorgerufen hat. Und in
diesem Zusammenhang ist auch die
Formel gewachsen: Wir sind die
Kirche. Die Kirche ist keine Struktur;
wir Christen selbst, alle zusammen,
sind der lebendige Leib der Kirche.
Und natürlich gilt das in dem Sinne,
daß wir, das wahre »Wir« der
Gläubigen, zusammen mit dem »Ich«
Christi die Kirche sind; jeder von uns,
nicht »ein Wir«, eine Gruppe, die sich
zur Kirche erklärt. Nein: Dieses »Wir

https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/index_ge.htm
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html


sind Kirche« verlangt gerade meine
Einfügung in das große »Wir« der
Gläubigen aller Zeiten und Orte. Das
ist also der erste Gedanke: die
Ekklesiologie auf theologische Weise
vervollständigen, aber auch auf
strukturelle Weise weiter vorgehen,
das heißt neben der Nachfolge Petri,
neben seiner einzigartigen Funktion,
auch die Funktion der Bischöfe, der
Körperschaft der Bischöfe besser
umschreiben. Und um dies zu tun,
wurde der sehr umstrittene Begriff
der »Kollegialität« gefunden, der
Gegenstand heftiger, ich würde
sagen, auch etwas übertriebener
Debatten war. Aber mit diesem
Begriff – vielleicht hätte es auch
einen anderen gegeben, aber man
benutzte diesen – wurde zum
Ausdruck gebracht, daß die Bischöfe
gemeinsam die Fortführung der
Zwölf, der Körperschaft der Apostel
sind. Wir haben gesagt: Nur ein
Bischof, der Bischof von Rom, ist
Nachfolger eines bestimmten



Apostels, des Petrus. Alle anderen
werden zu Nachfolgern der Apostel,
indem sie in die Gemeinschaft
eintreten, die die Körperschaft der
Apostel fortführt. So ist gerade die
Körperschaft der Bischöfe, das
Kollegium, die Fortführung der
Körperschaft der Zwölf und hat so
ihre Notwendigkeit, ihre Funktion,
ihre Rechte und Pflichten. Es
erschien vielen wie ein Machtkampf
– und vielleicht hat dieser oder jener
auch an seine Macht gedacht –, aber
eigentlich ging es nicht um Macht,
sondern um die Komplementarität
der Faktoren und die Vollständigkeit
des Leibes der Kirche mit den
Bischöfen, den Nachfolgern der
Apostel, als tragende Elemente; und
jeder von ihnen ist ein tragendes
Element der Kirche, gemeinsam mit
diesem großen Leib.

Das waren sozusagen die beiden
Grundelemente, und auf der Suche
nach einer vollständigen



theologischen Sicht der Ekklesiologie
war in der Zwischenzeit, nach den
40er Jahren, in den 50er Jahren,
bereits etwas Kritik am Begriff des
Leibes Christi aufgekommen:
»mystisch« sei zu spirituell, zu
abgehoben; damals war der Begriff
»Volk Gottes« ins Spiel gebracht
worden. Und das Konzil hat zu Recht
dieses Element angenommen, das bei
den Kirchenvätern als Ausdruck der
Kontinuität zwischen dem Alten und
dem Neuen Testament betrachtet
wird. Im Text des Neuen Testaments
bezeichnet das Wort »Laos tou
Theou« – mit nur zwei Ausnahmen,
meine ich – den Texten des Alten
Testaments entsprechend das alte
Volk Gottes, die Juden, die unter den
Völkern – »goim« – der Welt »das«
Volk Gottes sind. Und die anderen,
wir Heiden, sind nicht von uns aus
das Volk Gottes, sondern wir werden
zu Kindern Abrahams und damit
zum Volk Gottes, indem wir in
Gemeinschaft mit Christus eintreten,



der der eine Nachkomme Abrahams
ist. Und indem wir in Gemeinschaft
mit ihm eintreten und eins sind mit
ihm, sind auch wir Volk Gottes. Das
heißt, der Begriff »Volk Gottes« setzt
die Kontinuität der Testamente, die
Kontinuität der Geschichte Gottes mit
der Welt, mit den Menschen voraus,
aber schließt auch das
christologische Element ein. Nur
durch die Christologie werden wir
zum Volk Gottes, und so werden die
beiden Begriffe miteinander
verbunden. Und das Konzil hat
beschlossen, einen trinitarischen
Aufbau der Ekklesiologie
herzustellen: Volk Gottes, des Vaters,
Leib Christi, Tempel des Heiligen
Geistes.

Aber erst nach dem Konzil wurde ein
Element ans Licht gebracht, das – ein
wenig verborgen – auch im Konzil
selbst vorhanden ist: Die Verbindung
zwischen dem Volk Gottes und dem
Leib Christi ist die Gemeinschaft mit



Christus in der eucharistischen
Vereinigung. Hier werden wir zum
Leib Christi; das heißt, die Beziehung
zwischen dem Volk Gottes und dem
Leib Christi schafft eine neue
Wirklichkeit: die Gemeinschaft. Und
nach dem Konzil wurde entdeckt – so
würde ich sagen –, daß das Konzil in
Wirklichkeit diesen Begriff gefunden,
zu ihm hingeführt hat: die
Gemeinschaft als zentraler Begriff.
Ich würde sagen, philologisch ist er
im Konzil noch nicht völlig
ausgereift, aber es ist Frucht des
Konzils, daß der Begriff der
Gemeinschaft immer mehr zum
Ausdruck des Wesens der Kirche
geworden ist, Gemeinschaft in den
verschiedenen Dimensionen:
Gemeinschaft mit dem dreifaltigen
Gott – der selbst Gemeinschaft
zwischen Vater, Sohn und Heiligem
Geist ist –, sakramentale
Gemeinschaft, konkrete
Gemeinschaft im Episkopat und im
Leben der Kirche.



Noch konfliktgeladener war das
Problem der Offenbarung. Hier ging
es um die Beziehung zwischen
Schrift und Tradition, und hier
waren vor allem die Exegeten an
größerer Freiheit interessiert; sie
fühlten sich, sagen wir, den
Protestanten etwas unterlegen, die
die großen Entdeckungen machten,
während die Katholiken sich etwas
»behindert« fühlten von der
Notwendigkeit, sich dem Lehramt zu
unterwerfen. Hier war also auch ein
ganz konkreter Kampf im Spiel:
Welche Freiheit haben die Exegeten?
Wie legt man die Schrift gut aus?
Was bedeutet Tradition? Es war eine
vielschichtige Auseinandersetzung,
die ich jetzt nicht darlegen kann,
aber wichtig ist, daß die Schrift
natürlich das Wort Gottes ist und die
Kirche unter der Schrift steht, dem
Wort Gottes gehorcht, nicht über der
Schrift steht. Und dennoch ist die
Schrift nur deshalb die Schrift, weil
es die lebendige Kirche, ihr



lebendiges Subjekt gibt; ohne das
lebendige Subjekt der Kirche ist die
Schrift nur ein Buch, das für
verschiedene Auslegungen offen ist
und keine letzte Klarheit gibt.

Hier gab es, wie gesagt, eine
schwierige Auseinandersetzung, und
entscheidend war das Eingreifen von
Papst Paul VI. Dieses Eingreifen zeigt
die ganze Feinfühligkeit des Vaters,
seine Verantwortung für den
Fortgang des Konzils, aber auch seine
große Achtung vor dem Konzil. Es
war die Vorstellung aufgekommen,
daß die Schrift vollständig ist, sich
dort alles findet; man braucht also
die Tradition nicht, und daher hat
das Lehramt nichts zu sagen. Der
Papst hat daraufhin dem Konzil 14 –
meine ich – Formulierungen eines
Satzes vorgelegt, der in den Text über
die Offenbarung eingefügt werden
sollte, und er gab uns, gab den Vätern
die Freiheit, eine der 14
Formulierungen auszuwählen, sagte



aber: Eine muß ausgewählt werden,
um den Text zu vervollständigen. Ich
erinnere mich mehr oder weniger an
die Formulierung: »non omnis
certitudo de veritatibus fidei potest
sumi ex Sacra Scriptura«, das heißt,
die Gewißheit der Kirche über den
Glauben entspringt nicht nur einem
für sich allein genommenen Buch,
sondern sie braucht das erleuchtete
Subjekt Kirche, getragen vom
Heiligen Geist. Nur so spricht dann
die Schrift und hat all ihre Autorität.
Dieser Satz, den wir in der
Lehrkommission ausgewählt haben –
eine der 14 Formulierungen –, ist
meines Erachtens entscheidend, um
die Unverzichtbarkeit, die
Notwendigkeit der Kirche darzulegen
und so zu verstehen, was Tradition
bedeutet, der lebendige Leib, in dem
dieses Wort von Anfang an lebt und
von dem es sein Licht empfängt, in
dem es entstanden ist. Bereits der
Kanon selbst ist etwas Kirchliches:
Daß diese Schriften die Heilige



Schrift sind, kommt aus der
Erleuchtung der Kirche, die diesen
Schriftkanon in sich gefunden hat –
gefunden, nicht geschaffen hat –, und
immer nur in dieser Gemeinschaft
der lebendigen Kirche kann man die
Schrift auch wirklich als Wort Gottes
verstehen und lesen, als Wort, das
uns im Leben und im Tod leitet.

Wie gesagt, war dies eine ziemlich
schwierigere Auseinandersetzung,
aber dank des Papstes und – sagen
wir – dank des Lichtes des Heiligen
Geistes, der im Konzil gegenwärtig
war, wurde ein Dokument
geschaffen, das eines der schönsten
und auch innovativsten des ganzen
Konzils ist und das noch viel
eingehender untersucht werden
muß. Denn auch heute neigt die
Exegese dazu, die Schrift außerhalb
der Kirche zu lesen, außerhalb des
Glaubens, nur im sogenannten Geist
der historisch-kritischen Methode,
einer Methode, die wichtig ist, aber



niemals so sehr, daß sie Lösungen als
letzte Gewißheit geben kann. Nur
wenn wir glauben, daß dies keine
menschlichen Worte, sondern Worte
Gottes sind, und nur wenn das
lebendige Subjekt lebt, zu dem Gott
gesprochen hat und spricht, können
wir die Heilige Schrift gut auslegen.
Und hier – wie ich im Vorwort
meines Buches über Jesus gesagt
habe (vgl. Band 1) – gibt es noch viel
zu tun, um zu einer Lesart zu
gelangen, die wirklich dem Geist des
Konzils entspricht. Hier ist die
Anwendung des Konzils noch nicht
vollständig, sie muß noch erfolgen.

Und abschließend der
Ökumenismus. Ich möchte jetzt nicht
auf diese Probleme eingehen, aber es
war offensichtlich – besonders nach
der »Passion« der Christen zur Zeit
des Nazismus –, daß die Christen zur
Einheit finden, die Einheit zumindest
suchen können. Doch es war auch
klar, daß nur Gott die Einheit



schenken kann. Und auf diesem Weg
befinden wir uns immer noch. Jetzt,
mit diesen Themen, hatte die
»Rheinische Allianz« sozusagen ihre
Arbeit getan.

Der zweite Teil des Konzils ist viel
umfangreicher. Mit großer
Dringlichkeit stellte sich das Thema:
Welt von heute, Moderne und Kirche;
und damit die Themen der
Verantwortung für den Aufbau
dieser Welt, der Gesellschaft,
Verantwortung für die Zukunft
dieser Welt und eschatologische
Hoffnung, ethische Verantwortung
des Christen, wo er seine Leitlinien
findet; und dann Religionsfreiheit,
Fortschritt und Beziehung zu den
anderen Religionen. In diesem
Augenblick sind wirklich alle Teile
des Konzils in die Debatte
eingetreten, nicht nur Amerika, die
Vereinigten Staaten, mit einem
starken Interesse an der
Religionsfreiheit. In der dritten



Periode haben diese zum Papst
gesagt: Wir können nicht nach Hause
zurückkehren, ohne in unserem
Gepäck eine vom Konzil
verabschiedete Erklärung über die
Religionsfreiheit zu haben. Der Papst
besaß jedoch die Standhaftigkeit, die
Entschlossenheit und die Geduld, den
Text in die vierte Periode zu tragen,
um ihn ausreifen zu lassen und eine
nahezu vollständige
Übereinstimmung unter den
Konzilsvätern zu finden. Ich sage:
Nicht nur die Nordamerikaner traten
mit Nachdruck in die Konzilsarbeit
ein, sondern auch Lateinamerika, in
vollem Bewußtsein um das Elend des
Volkes eines katholischen Kontinents
und die Verantwortung des Glaubens
für die Situation dieser Menschen.
Und so haben auch Afrika und Asien
die Notwendigkeit des interreligiösen
Dialogs gesehen; es sind Probleme
entstanden, die wir Deutschen, so
muß ich sagen, anfangs nicht
gesehen haben. Ich kann das alles



jetzt nicht beschreiben. Das große
Dokument Gaudium et spes hat das
Problem von christlicher
Eschatologie und weltlichem
Fortschritt, von Verantwortung für
die Gesellschaft von morgen und
Verantwortung des Christen
angesichts der Ewigkeit sehr gut
analysiert und hat so auch die
christliche Ethik, die Grundlagen
erneuert. Aber, sozusagen ganz
unerwartet, ist außerhalb dieses
großen Dokuments ein Dokument
herangewachsen, das
zusammenfassender und konkreter
auf die Herausforderungen der Zeit
antwortete: Nostra aetate. Von
Anfang an waren unsere jüdischen
Freunde dabei, die gesagt haben –
besonders zu uns Deutschen, aber
nicht nur zu uns –, daß nach den
traurigen Ereignissen des
nazistischen Jahrhunderts, des
nazistischen Jahrzehnts, die
katholische Kirche ein Wort über das
Alte Testament, über das jüdische

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html


Volk sagen muß. Sie haben gesagt:
Selbst wenn es klar ist, daß die
Kirche nicht für die Shoah
verantwortlich ist, so waren doch
diejenigen, die diese Verbrechen
begangen haben, großenteils
Christen; wir müssen das christliche
Gewissen vertiefen und erneuern,
auch wenn wir genau wissen, daß
die wahren Gläubigen immer
Widerstand gegen diese Dinge
geleistet haben. Und so war es
deutlich, daß die Beziehung zur Welt
des alten Volkes Gottes Gegenstand
einer Reflexion sein mußte.
Verständlicherweise waren die
arabischen Länder – die Bischöfe der
arabischen Länder – darüber nicht
glücklich: Sie befürchteten ein wenig
eine Verherrlichung des Staates
Israel, die sie natürlich nicht wollten.
Sie sagten: Nun gut, ein wirklich
theologischer Hinweis auf das
jüdische Volk ist gut, ist notwendig,
aber wenn ihr darüber sprecht, dann
sprecht auch über den Islam; nur so



befinden wir uns im Gleichgewicht;
auch der Islam ist eine große
Herausforderung, und die Kirche
muß ebenfalls ihre Beziehung zum
Islam klären. Das haben wir damals
nicht so recht verstanden – ein wenig
schon, aber nicht sehr. Heute wissen
wir, wie notwendig es war.

Als wir begonnen haben, auch über
den Islam zu arbeiten, wurde uns
gesagt: Aber es gibt auch andere
Religionen in der Welt: ganz Asien!
Denkt an den Buddhismus, den
Hinduismus… Und so entstand
anstelle einer Erklärung, die anfangs
nur über das jüdische Volk gedacht
war, ein Text über den
interreligiösen Dialog, der das
vorwegnahm, was sich erst 30 Jahre
später in seiner ganzen Intensität
und Bedeutung gezeigt hat. Ich kann
jetzt nicht auf dieses Thema
eingehen, aber wenn man den Text
liest, sieht man, daß er sehr
reichhaltig ist und in der Tat von



Personen verfaßt wurde, die die
Wirklichkeit kannten und kurz, in
wenigen Worten das Wesentliche
aufzeigt. So ist er auch die Grundlage
für einen Dialog – in der
Verschiedenheit, in der
Unterschiedlichkeit – im Glauben an
die Einzigkeit Christi, des Einen; und
für einen Gläubigen ist es unmöglich
zu meinen, die Religionen seien alle
nur Variationen ein und desselben
Themas. Nein, es gibt eine
Wirklichkeit des lebendigen Gottes,
der gesprochen hat, und es ist der 
eine Gott, es ist der eine
menschgewordene Gott und daher
das eine Wort Gottes, das wirklich
Wort Gottes ist. Es gibt jedoch die
religiöse Erfahrung, mit einem
gewissen menschlichen Licht der
Schöpfung, und daher ist es
notwendig und möglich, in einen
Dialog einzutreten und sich so
einander zu öffnen und alle offen zu
machen für den Frieden Gottes, aller
seiner Kinder, seiner ganzen Familie.



Diese beiden Dokumente also,
Religionsfreiheit und Nostra aetate,
verbunden mit Gaudium et spes, sind
eine sehr wichtige Trilogie, deren
Bedeutung sich erst im Laufe der
Jahrzehnte gezeigt hat, und wir
arbeiten noch daran, dieses
Zusammenspiel zwischen der
Einzigkeit der Offenbarung Gottes,
der Einzigkeit des einen, in Christus
menschgewordenen Gottes und der
Vielzahl der Religionen zu verstehen,
mit denen wir den Frieden suchen
und auch das Herz, das offen ist für
das Licht des Heiligen Geistes, das
erleuchtet und zu Christus führt.

Ich möchte jetzt noch einen dritten
Punkt hinzufügen: Es gab das Konzil
der Väter – das wahre Konzil –, aber
es gab auch das Konzil der Medien.
Es war fast ein Konzil für sich, und
die Welt hat das Konzil durch diese,
durch die Medien wahrgenommen.
Das Konzil, das mit unmittelbarer
Wirkung beim Volk angekommen ist,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html


war also das der Medien, nicht das
der Väter. Und während das Konzil
der Väter sich innerhalb des
Glaubens vollzog, ein Konzil des
Glaubens war, der den »intellectus«
sucht, der versucht, einander zu
verstehen und die Zeichen Gottes in
jenem Augenblick zu verstehen, der
versucht, auf die Herausforderung
Gottes in jenem Augenblick zu
antworten und im Wort Gottes das
Wort für heute und morgen zu
finden, während das ganze Konzil
sich also, wie gesagt, innerhalb des
Glaubens bewegte, als »fides
quaerens intellectum«, entfaltete sich
das Konzil der Journalisten natürlich
nicht im Glauben, sondern in den
Kategorien der heutigen Medien, also
außerhalb des Glaubens, mit einer
anderen Hermeneutik. Es war eine
politische Hermeneutik: Für die
Medien war das Konzil ein
politischer Kampf, ein Machtkampf
zwischen verschiedenen Strömungen
in der Kirche. Selbstverständlich



haben die Medien für jene Seite
Partei ergriffen, die ihnen zu ihrer
Welt am besten zu passen schien. Es
gab jene, die die Dezentralisation der
Kirche suchten, die Macht für die
Bischöfe und dann – durch das Wort
»Volk Gottes« – die Macht des Volkes,
der Laien. Es gab diese dreifache
Frage: die Macht des Papstes, dann
übertragen auf die Macht der
Bischöfe und die Macht aller, die
Volkssouveränität. Natürlich war das
für sie die Seite, die es gutzuheißen,
zu befürworten, zu fördern galt. Und
so war es auch für die Liturgie: Man
war nicht interessiert an der Liturgie
als Glaubensakt, sondern als etwas,
wo verständliche Dinge getan
werden, ein Handeln der
Gemeinschaft, etwas Profanes. Und
bekanntlich gab es eine auch
geschichtlich begründete Tendenz,
zu sagen: Sakralität ist etwas
Heidnisches oder gegebenenfalls
etwas Alttestamentarisches. Für das
Neue gilt nur, daß Christus



»außerhalb« gestorben ist: also vor
den Toren, in der profanen Welt. Mit
der Sakralität muß also Schluß sein,
auch der Kult muß profan werden:
Der Kult ist kein Kult, sondern ein
gemeinschaftlicher Akt, an dem alle
zusammen teilnehmen, und so auch
Teilnahme als aktives Handeln. Diese
Übertragungen, Banalisierungen der
Idee des Konzils schlugen sich in der
praktischen Anwendung der
Liturgiereform heftig nieder; sie
waren aus einer Sichtweise des
Konzils hervorgegangen, die
außerhalb seines
Interpretationsschlüssels, des
Glaubens, lag. Und so auch in der
Frage der Schrift: Die Schrift ist ein
historisches Buch, das historisch
behandelt werden muß, und nichts
anderes, und so weiter.

Wir wissen, daß dieses Konzil der
Medien allen zugänglich war. Es war
also das vorherrschende, das sich
stärker ausgewirkt und viel Unheil,



viele Probleme, wirklich viel Elend
herbeigeführt hat: geschlossene
Seminare, geschlossene Klöster,
banalisierte Liturgie… und das
wahre Konzil hatte Schwierigkeiten,
umgesetzt, verwirklicht zu werden;
das virtuelle Konzil war stärker als
das wirkliche Konzil. Aber die
wirkliche Kraft des Konzils war
gegenwärtig und setzt sich
allmählich immer mehr durch und
wird zur wahren Kraft, die dann
auch wahre Reform, wahre
Erneuerung der Kirche ist. Mir
scheint, daß wir 50 Jahre nach dem
Konzil sehen, wie das virtuelle Konzil
zerbricht, sich verliert und das
wahre Konzil mit all seiner
geistlichen Kraft zum Vorschein
kommt. Und unsere Aufgabe ist es,
gerade jetzt im Jahr des Glaubens,
vom Jahr des Glaubens ausgehend
daran zu arbeiten, daß sich das
wahre Konzil mit seiner Kraft des
Heiligen Geistes verwirklicht und die
Kirche wirklich erneuert wird. Wir

https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm


hoffen, daß der Herr uns helfen
möge. Ich werde in der
Zurückgezogenheit mit meinem
Gebet stets bei euch sein, und
gemeinsam gehen wir voran mit dem
Herrn, in der Gewißheit: Der Herr
siegt! Danke!

* * * * * * *

Aschermittwoch "Erneuern wir
unseren Glauben an den obersten
Hirten, Christus"

Verehrte Mitbrüder! Liebe Brüder und
Schwestern!

Heute, am Aschermittwoch,
beginnen wir einen neuen Weg der
Fastenzeit – einen Weg, der sich über
vierzig Tage hinzieht und uns zur
Osterfreude des Herrn, zum Sieg des
Lebens über den Tod führt. Nach der
uralten römischen Tradition der
Stationskirchen in der Fastenzeit
haben wir uns heute zur Feier der
Eucharistie versammelt. Diese



Tradition sieht vor, daß die erste 
statio in der Basilika Santa Sabina
auf dem Aventinhügel stattfindet. Die
Umstände ließen es ratsam
erscheinen, sich im Petersdom im
Vatikan zu versammeln. Heute
abend sind wir in großer Zahl hier
am Grab des Apostels Petrus, auch
um seine Fürsprache für den Weg
der Kirche in diesem besonderen
Augenblick zu erbitten und unseren
Glauben an den obersten Hirten,
Christus, den Herrn, zu erneuern.
Für mich ist das eine günstige
Gelegenheit, allen – speziell den
Gläubigen der Diözese Rom – zu
danken, während ich mich
anschicke, meinen Petrusdienst zu
beenden, und um ein besonderes
Gebetsgedenken zu bitten.

Die vorgetragenen Lesungen geben
uns Anregungen, die wir in dieser
Fastenzeit mit Gottes Gnade in
Haltungen und konkretes Verhalten
umsetzen sollen. Die Kirche stellt uns



wieder neu vor allem die
nachdrückliche Ermahnung vor
Augen, die der Prophet Joël an das
Volk Israel richtet: » Kehrt um zu mir
von ganzem Herzen mit Fasten,
Weinen und Klagen « (2,12). Die
Worte » von ganzem Herzen « sind
dabei zu unterstreichen; sie
bedeuten: vom Zentrum unserer
Gedanken und Gefühle her, von den
Wurzeln unserer Entschlüsse,
Entscheidungen und Taten aus, in
einem Akt völliger und radikaler
Freiheit. Aber ist eine solche Umkehr
zu Gott möglich? Ja, denn es gibt eine
Kraft, die nicht in unserem Herzen
wohnt, sondern dem Herzen Gottes
selbst entströmt. Es ist die Kraft
seiner Barmherzigkeit. Der Prophet
fährt fort: » Kehrt um zum Herrn,
eurem Gott! Denn er ist gnädig und
barmherzig, langmütig und reich an
Güte und es reut ihn, daß er das
Unheil verhängt hat « (V. 13). Die
Umkehr zum Herrn ist möglich als
„Gnade“, denn sie ist Werk Gottes



und Frucht unseres Glaubens an
seine Barmherzigkeit. Dieses
Umkehren zu Gott wird in unserem
Leben nur dann konkrete
Wirklichkeit, wenn die Gnade des
Herrn in unser Innerstes eindringt,
es aufrüttelt und uns die Kraft gibt,
unser » Herz zu zerreißen «. Wieder
ist es der Prophet, der von Gott her
diese Worte erschallen läßt: »
Zerreißt eure Herzen, nicht eure
Kleider « (V. 13). In der Tat sind auch
heute viele bereit, angesichts von –
natürlich von anderen begangenen –
Skandalen und Ungerechtigkeiten
„ihre Kleider zu zerreißen“, aber
wenige scheinen bereit, auf ihr
„Herz“, ihr Gewissen, ihre Absichten
einzuwirken und zuzulassen, daß
der Herr sie verwandle, erneuere
und bekehre.

Dieses »Kehrt um zu mir von ganzem
Herzen« ist dann ein Aufruf, der
nicht nur den einzelnen betrifft,
sondern die Gemeinschaft. In der



ersten Lesung haben wir des
weiteren gehört: » Auf dem Zion
stoßt in das Horn, ordnet ein heiliges
Fasten an, ruft einen Gottesdienst
aus! Versammelt das Volk, heiligt die
Gemeinde! Versammelt die Alten,
holt die Kinder zusammen, auch die
Säuglinge! Der Bräutigam verlasse
seine Kammer und die Braut ihr
Gemach « (V. 15-16). Der
gemeinschaftliche Aspekt ist ein
wesentliches Element im Glauben
und im christlichen Leben. Christus
ist gekommen, » um die versprengten
Kinder Gottes wieder zu sammeln
« (Joh 11,52). Das „Wir“ der Kirche ist
die Gemeinschaft, in der Jesus uns
vereint (vgl. Joh 12,32): Der Glaube
ist zwangsläufig kirchlich. Und es ist
wichtig, sich das in dieser Fastenzeit
ins Gedächtnis zu rufen und danach
zu leben: Jeder sei sich bewußt, daß
er den Weg der Buße nicht allein
antritt, sondern gemeinsam mit
vielen Brüdern und Schwestern, in
der Kirche.



Schließlich kommt der Prophet auf
das Gebet der Priester zu sprechen,
die sich mit Tränen in den Augen an
Gott wenden und sagen: » Überlaß
dein Erbe nicht der Schande, damit
die Völker nicht über uns spotten.
Warum soll man bei den Völkern
sagen: „Wo ist denn ihr Gott?“ « (V.
17). Dieses Gebet läßt uns darüber
nachdenken, welche Bedeutung das
christliche Glaubens- und
Lebenszeugnis eines jeden von uns
und unserer Gemeinschaften für das
Gesicht der Kirche hat und wie dieses
bisweilen verunstaltet wird. Ich
denke besonders an die Vergehen
gegen die Einheit der Kirche, an die
Spaltungen im Leib der Kirche. Die
Fastenzeit in einer intensiveren und
sichtbareren Gemeinschaft mit der
Kirche zu leben, indem man
Individualismen und Rivalitäten
überwindet, ist ein demütiges und
kostbares Zeichen für diejenigen, die
dem Glauben fern sind oder ihm
gegenüber gleichgültig sind.



» Jetzt ist sie da, die Zeit der Gnade;
jetzt ist er da, der Tag der Rettung
« (2 Kor 6,2). Die Worte des Apostels
Paulus an die Christen von Korinth
erklingen auch für uns mit einer
Dringlichkeit, die kein Fernbleiben
oder keine Untätigkeit duldet. Der
mehrmals wiederholte Ausdruck
„jetzt“ besagt, daß man sich diesen
Moment nicht entgehen lassen darf,
er wird uns wie eine einmalige,
unwiederholbare Gelegenheit
angeboten. Und der Blick des
Apostels konzentriert sich auf das
Teilen, das Christus zum Merkmal
seines Lebens machen wollte, indem
er alles Menschliche annahm bis
dahin, selbst die Sünde der
Menschen auf sich zu laden. Der Satz
des heiligen Paulus ist sehr stark:
Gott hat ihn » für uns zur Sünde
gemacht «. Jesus, der Unschuldige,
der Heilige, » der keine Sünde kannte
« (2 Kor 5,21), lädt sich die Last der
Sünde auf und teilt mit der
Menschheit ihre Folge, den Tod – den



Tod am Kreuz. Die Versöhnung, die
uns angeboten wird, wurde um
einen sehr hohen Preis erkauft: das
auf Golgotha aufgerichtete Kreuz, an
das der menschgewordene Sohn
Gottes geheftet wurde. In diesem
Eintauchen Gottes in das
menschliche Leiden und in den
Abgrund des Bösen liegt die Wurzel
unserer Rechtfertigung. Unser »
Umkehren zu Gott von ganzem
Herzen « auf unserem Weg in der
Fastenzeit geht über das Kreuz, über
die Nachfolge Christi auf dem Weg,
die zum Kalvarienberg führt, zur
vollkommenen Selbsthingabe. Es ist
ein Weg, auf dem wir täglich lernen
müssen, immer mehr aus unserem
Egoismus und aus unserer
Verschlossenheit herauszukommen,
um Platz zu machen für Gott, der das
Herz öffnet und verwandelt. Und der
heilige Paulus erinnert daran, wie
die Botschaft des Kreuzes für uns
erklingt durch die Verkündigung des
Wortes Gottes, dessen Botschafter



der Apostel selber ist; eine
Ermahnung an uns, damit dieser
Weg der Fastenzeit gekennzeichnet
sei von größerer Aufmerksamkeit
und Beständigkeit im Hören auf
Gottes Wort – das Licht, das unsere
Schritte erhellt.

In dem Abschnitt aus dem
Matthäusevangelium, der zur
sogenannten Bergpredigt gehört,
bezieht Jesus sich auf die drei
grundlegenden Übungen, die das
Gesetz des Mose vorsah:
Almosengeben, Gebet und Fasten; es
sind auch die traditionellen
Weisungen für die Fastenzeit, um der
Einladung, » von ganzem Herzen zu
Gott umzukehren «, zu entsprechen.
Doch Jesus unterstreicht, daß es die
Qualität und die Wahrheit der
Beziehung zu Gott ist, welche die
Echtheit jeder religiösen Handlung
ausmacht. Deshalb prangert er die
religiöse Scheinheiligkeit an, das
Verhalten, sich in Szene zu setzen,



sowie die Haltungen, die Beifall und
Zustimmung suchen. Der wahre
Jünger dient nicht sich selbst oder
der „Öffentlichkeit“, sondern dem
Herrn, in Einfachheit und
Großherzigkeit: » Und dein Vater, der
auch das Verborgene sieht, wird es
dir vergelten « (Mt 6,4.6.18). Unser
Zeugnis wird immer um so
wirksamer sein, je weniger wir
unsere eigene Ehre suchen und uns
bewußt sind, daß der Lohn des
Gerechten Gott selber ist, das
Vereint-Sein mit ihm – hier unten auf
dem Weg des Glaubens und am Ende
des Lebens im Frieden und im Licht
der Begegnung von Angesicht zu
Angesicht mit ihm für immer (vgl. 1
Kor 13,12).

Liebe Brüder und Schwestern,
beginnen wir diesen Weg durch die
Fastenzeit voll Zuversicht und
Freude. Möge die Einladung zur
Bekehrung, die Aufforderung, » von
ganzem Herzen zu Gott umzukehren



«, laut in uns erklingen, so daß wir
seine Gnade annehmen, die uns zu
neuen Menschen macht mit jener
überraschenden Neuheit, die
Teilhabe am Leben Jesu selbst ist.
Niemand soll also taub sein für
diesen Aufruf, der auch aus diesem
schlichten, so einfachen und zugleich
so eindrucksvollen Ritus der
Auflegung der Asche zu uns spricht,
den wir gleich vollziehen werden. Es
begleite uns in dieser Zeit die
Jungfrau Maria, Mutter der Kirche
und Vorbild jedes wahren Jüngers
des Herrn. Amen!

* * * * * * *

Mittwochsaudienz, 13. Februar 2013

"Betet weiter für mich"

Liebe Brüder und Schwestern!

Wie ihr wißt – [Applaus] Danke für
eure Zuneigung! –, habe ich mich
dazu entschlossen, auf das Amt, das



mir der Herr am 19. April 2005
anvertraut hat, zu verzichten. Ich
habe dies in voller Freiheit zum
Wohl der Kirche getan, nachdem ich
lange gebetet und vor Gott mein
Gewissen geprüft habe. Ich bin mir
des Ernstes dieses Aktes sehr
bewußt, aber ich bin mir ebenso
bewußt, nicht mehr in der Lage zu
sein, das Petrusamt mit der dafür
erforderlichen Kraft auszuüben.
Mich trägt und erleuchtet die
Gewißheit, daß es die Kirche Christi
ist und der Herr es ihr nie an seiner
Leitung und Sorge fehlen lassen
wird. Ich danke euch allen für die
Liebe und für das Gebet, mit dem ihr
mich begleitet habt. [Applaus] Danke!
Ich habe in diesen für mich nicht
leichten Tagen gleichsam physisch
die Kraft des Gebets verspürt, die mir
die Liebe der Kirche, euer Gebet
bringt. Betet weiter für mich, für die
Kirche und für den kommenden
Papst. Der Herr wird uns leiten.



* * * * * * *

Verzichtserklärung des Papstes, 11.
Februar 2013

Liebe Mitbrüder!

Ich habe euch zu diesem
Konsistorium nicht nur wegen drei
Heiligsprechungen
zusammengerufen, sondern auch um
euch eine Entscheidung von großer
Wichtigkeit für das Leben der Kirche
mitzuteilen. Nachdem ich wiederholt
mein Gewissen vor Gott geprüft
habe, bin ich zur Gewißheit gelangt,
daß meine Kräfte infolge des
vorgerückten Alters nicht mehr
geeignet sind, um in angemessener
Weise den Petrusdienst auszuüben.
Ich bin mir sehr bewußt, daß dieser
Dienst wegen seines geistlichen
Wesens nicht nur durch Taten und
Worte ausgeübt werden darf,
sondern nicht weniger durch Leiden
und durch Gebet. Aber die Welt, die
sich so schnell verändert, wird heute



durch Fragen, die für das Leben des
Glaubens von großer Bedeutung
sind, hin- und hergeworfen. Um
trotzdem das Schifflein Petri zu
steuern und das Evangelium zu
verkünden, ist sowohl die Kraft des
Köpers als auch die Kraft des Geistes
notwendig, eine Kraft, die in den
vergangenen Monaten in mir derart
abgenommen hat, daß ich mein
Unvermögen erkennen muß, den mir
anvertrauten Dienst weiter gut
auszuführen. Im Bewußtsein des
Ernstes dieses Aktes erkläre ich
daher mit voller Freiheit, auf das
Amt des Bischofs von Rom, des
Nachfolgers Petri, das mir durch die
Hand der Kardinäle am 19. April
2005 anvertraut wurde, zu
verzichten, so daß ab dem 28.
Februar 2013, um 20.00 Uhr, der
Bischofssitz von Rom, der Stuhl des
heiligen Petrus, vakant sein wird und
von denen, in deren Zuständigkeit es
fällt, das Konklave zur Wahl des



neuen Papstes zusammengerufen
werden muß.

Liebe Mitbrüder, ich danke euch von
ganzem Herzen für alle Liebe und
Arbeit, womit ihr mit mir die Last
meines Amtes getragen habt, und ich
bitte euch um Verzeihung für alle
meine Fehler. Nun wollen wir die
Heilige Kirche der Sorge des
höchsten Hirten, unseres Herrn Jesus
Christus, anempfehlen. Und bitten
wir seine heilige Mutter Maria, damit
sie den Kardinälen bei der Wahl des
neuen Papstes mit ihrer mütterlichen
Güte beistehe. Was mich selbst
betrifft, so möchte ich auch in
Zukunft der Heiligen Kirche Gottes
mit ganzem Herzen durch ein Leben
im Gebet dienen.

Aus dem Vatikan, 10. Februar 2013
BENEDICTUS PP XVI

© Copyright 2013 - Libreria Editrice
Vaticana



© Copyright 2013 - Libreria
Editrice Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/

(03.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/
https://opusdei.org/de-ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/

	"Ich bin ein einfacher Pilger"

