opusdei.org

"Ich bin ein
einfacher Pilger"

Eine Sammlung aller
Ansprachen Benedikts XVI. seit
seiner Rucktrittserklarung. In
seiner letzten kurzen
Ansprache sagt er von sich "Ich
bin einfach ein Pilger, der nun
die letzte Etappe seines Weges
auf dieser Erde antritt."

11.03.2013

Abschiedsworte vom Apostolischen
Palast in Castel Gandolfo am 28.
Februar 2013



Danke euch allen!

Liebe Freunde, ich freue mich, bei
euch zu sein: umgeben von der
Schonheit der Natur und von eurer
Sympathie. Beides tut mir sehr gut.
Danke fiir eure Freundschaft, fir
eure Zuneigung. Ihr wifdt, dafs dieser
Tag sich fir mich von den
vorherigen unterscheidet. Ich bin
namlich nicht mehr oberster Hirte
der katholischen Kirche, das heifst
bis heute abend um 8 Uhr werde ich
es noch sein, dann nicht mehr. Ich
bin einfach ein Pilger, der nun die
letzte Etappe seines Weges auf dieser
Erde antritt. Aber ich mochte
weiterhin, mit meinem Herzen, mit
meiner Liebe, mit meinem Gebet, mit
meinem Denken, mit allen meinen
geistigen Kraften fur das allgemeine
Wohl, fiir das Wohl der Kirche und
der Menschheit weiterarbeiten. Und
ich weifd mich von eurer Sympathie
getragen. Gehen wir miteinander
weiter mit dem Herrn zum Wohl der



Kirche und der Welt. Danke. Ich
erteile euch jetzt von ganzem Herzen
meinen Segen: Es segne euch der
allmachtige Gott, der Vater und der
Sohn und der Heilige Geist. Danke
und gute Nacht! Danke euch allen!

Verabschiedung von den Kardindlen,
28. Februar 2013

"Seid fugsam gegeniiber dem
Heiligen Geist"

“Ich mochte euch sagen, und ich
beziehe mich dabei auf die Emmaus-
Junger, dass es auch fir mich eine
Freude war, mit euch in diesen
Jahren im Lichte der Gegenwart des
Auferstanden Herrn zu gehen. Wie
ich gestern vor den tausenden
Pilgern gesagt habe, die den
Petersplatz fullten, waren mir eure
Néahe und euer Rat eine grofde Hilfe
in meinem Amt. In diesen acht
Jahren haben wir mit Glauben
wunderschone und lichte Momente
in der Kirche erlebt, zusammen mit



einigen Momenten, in denen sich
einige Wolken am Himmel zeigten.
Wir haben versucht, Christus und
seiner Kirche zu dienen mit tiefer
und totaler Liebe, die unser Amt
belebt. Wir haben Hoffnung
geschenkt, die von Christus kommt,
Hoffnung, die allen den Weg
erleuchten kann. Zusammen konnen
wir dem Herrn danken, der uns in
der Gemeinschaft hat wachsen
lassen, und ihn zusammen bitten,
uns zu helfen, weiter in dieser tiefen
Einheit zu wachsen, damit das
Kardinalskollegium wie ein
Orchester ist, in dem die
unterschiedlichen Ausdrucksformen
der Weltkirche immer in eine hohere
und einstimmige Harmonie
einstimmen.

Ich mochte euch einen einfachen
Gedanken hinterlassen, der mir sehr
am Herzen liegt, einen Gedanken
uber die Kirche und ihr Amt, der fir
uns alle — so kann man sagen - die



Vernunft und die Leidenschaft des
Lebens bedeutet. Ich lasse mir von
einer Beobachtung von Romano
Guardini helfen, die er im Jahr
schrieb, als das Zweite Vatikanische
Konzil die Konstitution Lumen
Gentium billigte. Es ist eine
personliche Widmung am Ende
seines letzten Buches, auch an mich -
deshalb sind mir diese Worte
besonders teuer. Guardini sagt: ,,Die
Kirche ist keine erfundene
Institution, die am Tisch erschaffen
wurde, sondern eine lebendige
Realitédt. Sie lebt entlang dem Lauf
der Zeit auf die Zukunft gerichtet,
wie jedes Lebewesen, und verdandert
sich. Und doch bleibt sie immer
dieselbe, ihr Herz ist Christus. Die
Erfahrung von gestern auf dem
Petersplatz hat mir gezeigt, dass die
Kirche ein lebendiger Korper ist, der
vom Heiligen Geist inspiriert ist und
der wirklich von der Kraft Gottes
lebt. Sie ist in der Welt, aber nicht



von der Welt. Sie ist von Gott, vom
Geist.

Deshalb ist auch die andere
Formulierung von Guardini wahr
und redlich: ,Die Kirche erwacht in
den Seelen.“ Die Kirche lebt, wachst,
erwacht in den Seelen, die wie die
Jungfrau Maria das Wort Gottes
aufnehmen und es als Werk des
Heiligen Geistes verstehen, die Gott
ihr eigenes Fleisch anbieten und die
gerade in der eigenen Armut und
Demut dazu fahig werden, Christus
heute in der Welt zu zeugen. Durch
die Arbeit der Kirche bleibt das
Geheimnis der Fleischwerdung fur
immer. Christus geht weiter durch
alle Zeiten und Orte.

Bevor ich euch personlich grife,
mochte ich euch sagen, dass ich euch
weiter mit dem Gebet nahe sein
werde, vor allem in den niachsten
Tagen, bis ihr den Heiligen Geist bei
der Wahl des neuen Papstes spurt.



Moge der Herr euch zeigen, was er
von euch will. Schon heute
verspreche ich dem neuen Papst
meine bedingungslose Ehrerbietung
und meinen bedingungslosen
Gehorsam.

Deshalb erteile ich euch von Herzen
meinen Apostolischen Segen.”

3k ok Sk ok ok ok ok ok ok 3k

Die letzte Audienz auf dem
Petersplatz, 27. Februar 2013

"Wir sehen, dafd die Kirche heute
lebt!"

Ich danke euch, dafd ihr so zahlreich
Zu meiner letzten Generalaudienz
gekommen seid.

Herzlichen Dank! Ich bin wirklich
geruhrt, und ich sehe, daf$ die Kirche
lebt! Und ich denke, wir missen
auch dem Schopfer Dank sagen fur



das schone Wetter, das er uns jetzt —
noch im Winter - schenkt.

Wie der Apostel Paulus in dem
biblischen Text, den wir gehort
haben, spiire auch ich in meinem
Innern, dafs ich vor allem Gott zu
danken habe, der die Kirche fiihrt
und wachsen 1af3t, der sein Wort
aussat und so den Glauben in seinem
Volk nahrt. In diesem Augenblick
weitet sich mein Geist und umfafst
die ganze, iber die Welt verbreitete
Kirche; und ich danke Gott fiir die
,Nachrichten*, die ich in diesen
Jahren des Petrusdienstes habe
empfangen konnen tiber den
Glauben an Jesus Christus, den
Herrn, uber die Liebe, die wirklich
den Leib der Kirche durchstromt und
sie in der Liebe leben lafst, und tiber
die Hoffnung, die uns 6ffnet und zum
Leben in Fulle, zur Heimat des
Himmels hin orientiert.



Ich spire, dafs ich alle im Gebet
trage, in eine Gegenwart, welche die
Gegenwart Gottes ist, in die ich jede
Begegnung, jede Reise, jeden
Pastoralbesuch hineinnehme. Alles
und alle nehme ich in das Gebet
hinein, um sie dem Herrn
anzuvertrauen, damit wir seinen
Willen ganz erkennen, in aller
Weisheit und Einsicht, die der Geist
schenkt, und damit wir ein Leben
fihren konnen, das des Herrn und
seiner Liebe wurdig ist, und Frucht
bringen in jeder Art von guten
Werken (vgl. Kol 1,9-10).

In diesem Augenblick herrscht in mir
eine grofde Zuversicht, denn ich weif3
— wir alle wissen —, dafs das Wort der
Wahrheit des Evangeliums die Kraft
der Kirche, ihr Leben ist. Das
Evangelium ldutert und erneuert, es
bringt Frucht, wo immer die
Gemeinschaft der Glaubigen es hort
und die Gnade Gottes in der
Wahrheit und in der Liebe



aufnimmt. Das ist meine Zuversicht,
das ist meine Freude.

Als ich am 19. April vor fast acht
Jahren eingewilligt habe, den
Petrusdienst zu tibernehmen, hatte
ich die feste Gewifdheit, die mich
immer begleitet hat: diese Gewifsheit,
dafd die Kirche lebt und zwar aus
dem Wort Gottes. Wie ich schon
mehrmals erzahlt habe, vernahm ich
in meinem Innern diese Worte:
,Herr, warum verlangst du das von
mir, und was verlangst du von mir?
Es ist eine grofde Last, die du mir auf
die Schultern legst, aber wenn du es
von mir verlangst, werde ich auf
dein Wort hin die Netze auswerfen,
in der Gewifsheit, dafd du mich leiten
wirst, auch mit all meinen
Schwéchen.“ Und acht Jahre danach
kann ich sagen, dafd der Herr mich
wirklich gefiihrt hat, er ist mir nahe
gewesen, taglich habe ich seine
Gegenwart wahrnehmen konnen. Es
war eine Wegstrecke der Kirche, die



Momente der Freude und des Lichtes
kannte, aber auch Momente, die
nicht leicht waren; ich habe mich
gefiihlt wie Petrus mit den Aposteln
im Boot auf dem See Gennesaret: Der
Herr hat uns viele Sonnentage mit
leichter Brise geschenkt, Tage, an
denen der Fischfang reichlich war,
und es gab Momente, in denen das
Wasser aufgewiihlt war und wir
Gegenwind hatten, wie in der ganzen
Geschichte der Kirche, und der Herr
zu schlafen schien. Aber ich habe
immer gewui$t, dafs in diesem Boot
der Herr ist, und ich habe immer
gewuflt, dafd das Boot der Kirche
nicht mir, nicht uns gehort, sondern
ihm. Und der Herr 145t sie nicht
untergehen; er ist es, der sie lenkt,
sicherlich auch durch die Menschen,
die er erwahlt hat, denn so hat er es
gewollt. Das war und ist eine
Gewifsheit, die durch nichts
verdunkelt werden kann. Und das ist
der Grund, warum mein Herz heute
voll Dankbarkeit gegeniiber Gott ist,



weil er es der ganzen Kirche und
auch mir nie an seinem Trost,
seinem Licht, seiner Liebe hat fehlen
lassen.

Wir befinden uns im Jahr des
Glaubens, das ich wollte, um gerade
unseren Glauben an Gott zu stirken
in einem Kontext, der ihn immer
mehr als nebensachlich betrachtet.
Ich mochte alle einladen, ihr festes
Vertrauen auf den Herrn zu
erneuern, sich wie Kinder den
Armen Gottes anzuvertrauen, in der
Gewifsheit, dafd diese Arme uns
immer stiitzen und uns ermaoglichen,
Tag fir Tag voranzuschreiten, auch
in der Muhsal. Ich mochte, dafd jeder
sich geliebt fihlt von jenem Gott, der
seinen Sohn fiir uns hingegeben und
uns seine grenzenlose Liebe gezeigt
hat. Ich mochte, daf3 jeder die Freude
empfindet, Christ zu sein. In einem
schonen Gebet, das man jeden
Morgen beten sollte, heifst es: ,,Ich
bete dich an, mein Gott, und ich liebe


https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm

dich von ganzem Herzen. Ich danke
dir, dafd du mich erschaffen hast und
mich hast Christ werden lassen ...“ Ja,
seien wir froh tiber das Geschenk des
Glaubens; es ist das kostbarste Gut,
das niemand uns nehmen kann!
Danken wir dem Herrn jeden Tag
dafiir, mit dem Gebet und mit einem
koharenten christlichen Leben. Gott
liebt uns, aber er erwartet, dafs auch
wir ihn lieben!

Doch nicht allein Gott will ich in
diesem Augenblick danken. Ein Papst
ist nicht allein bei der Leitung des
Bootes Petri, auch wenn er der
Hauptverantwortliche ist. Ich habe
mich beim Tragen der Freude und
der Last des Petrusdienstes nie allein
gefuihlt; der Herr hat mir viele
Menschen zur Seite gestellt, die mir
mit GrofSherzigkeit und Liebe zu Gott
und zur Kirche geholfen haben und
mir nahe waren. Vor allem ihr, liebe
Kardinale: Eure Weisheit, euer Rat,
eure Freundschaft sind mir kostbar



gewesen; meine Mitarbeiter,
angefangen von meinem
Staatssekretar, der mich in diesen
Jahren treu begleitet hat; das
Staatssekretariat und die ganze
Romische Kurie wie auch alle, die in
den verschiedenen Bereichen dem
Heiligen Stuhl dienen: Es sind sehr
viele Gesichter, die nicht in
Erscheinung treten, die im Schatten
bleiben, die mir aber gerade im
Stillen, in der taglichen Hingabe, im
Geist des Glaubens und der Demut
eine sichere und verlafliche
Unterstitzung waren. Ein
besonderes Gedenken gilt der Kirche
Roms, meiner Di6zese! Ich kann auch
die Mitbriuder im bischoflichen und
im priesterlichen Dienst, die
gottgeweihten Personen und das
ganze Volk Gottes nicht unerwahnt
lassen: Bei den Pastoralbesuchen,
den Begegnungen, den Audienzen,
auf den Reisen habe ich immer grofSe
Aufmerksamkeit und tiefe Zuneigung
gespurt; aber auch ich war



unterschiedslos allen und jedem
zugeneigt mit jener pastoralen Liebe,
die das Herz jedes Hirten ist, vor
allem des Bischofs von Rom, des
Nachfolgers des Apostels Petrus.
Jeden Tag habe ich jeden von euch
mit viterlichem Herzen ins Gebet
mit hineingenommen.

Ich mochte, dafs dann mein Dank alle
erreicht: das Herz eines Papstes
weitet sich fir die ganze Welt. Und
ich mochte meine Dankbarkeit
gegenuiber dem Diplomatischen
Korps beim Heiligen Stuhl
ausdrucken, der die grofde Familie
der Nationen gegenwaértig werden
lafst. Hier denke ich auch an alle, die
fir eine gute Medien-
Kommunikation arbeiten und denen
ich fir ihren wichtigen Dienst danke.

An dieser Stelle mochte ich sehr
herzlich auch den vielen Menschen
aus aller Welt danken, die mir in den
letzten Wochen bewegende Zeichen



der Zuwendung, der Freundschaft,
des Gebets geschickt haben. Ja, der
Papst ist nie allein — das erlebe ich
nun noch einmal in grofSer, das Herz
berihrender Weise. Er gehort allen,
und sehr viele Menschen fiihlen sich
ihm ganz nahe. Ich bekomme Briefe
gewifs von den Grofien der Erde —
von Staatsoberhduptern,
Religionshduptern, Reprasentanten
der grofden Kultur usw. Aber ich
bekomme auch sehr viele Briefe von
ganz einfachen Menschen, die mir
schlicht aus dem Herzen heraus
schreiben und mich ihre Zuneigung
fihlen lassen, die aus dem
gemeinsamen Sein mit Jesus Christus
in der Kirche kommt. Diese
Menschen schreiben mir nicht, wie
man etwa einem Fursten oder einem
grofsen Unbekannten schreibt. Sie
schreiben mir wie Bruider und
Schwestern oder wie S6hne und
Tochter in einer ganz herzlichen
familidren Verbundenheit. Hier kann
man greifen, was Kirche ist — nicht



eine Organisation, nicht eine
Vereinigung fur religiose oder
humanitare Zwecke, sondern ein
lebendiger Leib, eine Gemeinschaft
von Bridern und Schwestern im Leib
Jesu Christi, der uns alle verbindet.
In einer Zeit, in der so viele vom
Niedergang der Kirche sprechen, ist
es begliickend, sie so zu erleben und
die Kraft ihrer Wahrheit und Liebe
geradezu mit Handen beriihren zu
konnen. Wir sehen, dafs die Kirche
heute lebt!

In diesen letzten Monaten habe ich
gespurt, dafd meine Kréfte
nachgelassen haben, und ich habe
Gott im Gebet angefleht, mich mit
seinem Licht zu erleuchten, um mir
zu helfen, die Entscheidung zu féllen,
welche nicht fiir mein eigenes Wohl,
sondern fuir das Wohl der Kirche die
richtigste ist. Ich habe diesen Schritt
im vollen Bewufstsein seines
schwerwiegenden Ernstes und seiner
Neuheit, aber mit einer tiefen



Seelenruhe getan. Die Kirche zu
lieben bedeutet auch, den Mut zu
haben, schwierige, durchlittene
Entscheidungen zu treffen und dabei
immer das Wohl der Kirche und
nicht sich selbst im Auge zu haben.

Lassen Sie mich da noch einmal auf
den 19. April 2005 zuruckkommen.
Das Schwere der Entscheidung lag
gerade auch darin, dafd ich nun vom
Herrn immer und fir immer
beansprucht war. Immer — wer das
Petrusamt annimmt, hat kein
Privatleben mehr. Er gehort immer
und ganz allen, der ganzen Kirche.
Sein Leben wird sozusagen ganz
entprivatisiert. Ich durfte erleben
und erlebe es gerade jetzt, dafs einem
das Leben eben darin geschenkt
wird, dafd man es weggibt. Vorhin
habe ich davon gesprochen, daf$ die
vielen Menschen, die den Herrn
lieben, auch den Nachfolger des
heiligen Petrus lieben und ihm
zugetan sind. Daf3 er wirklich Bruder



und Schwestern, Sohne und Tochter
rundum auf der ganzen Welt hat und
in ihrer Gemeinschaft geborgen ist.
Weil er nicht mehr sich selber
gehort, gehort er zu allen, und alle
gehoren zu ihm.

Das ,immer" ist auch ein ,flr
immer” — es gibt keine Ruckkehr ins
Private. Meine Entscheidung, auf die
aktive Ausfihrung des Amtes zu
verzichten, nimmt dies nicht zurtck.
Ich kehre nicht ins private Leben
zuruck - in ein Leben mit Reisen,
Begegnungen, Empfangen, Vortragen
usw. Ich gehe nicht vom Kreuz weg,
sondern bleibe auf neue Weise beim
gekreuzigten Herrn. Ich trage nicht
mehr die amtliche Vollmacht fir die
Leitung der Kirche, aber im Dienst
des Gebetes bleibe ich sozusagen im
engeren Bereich des heiligen Petrus.
Der heilige Benedikt, dessen Name
ich als Papst trage, wird mir da ein
grofses Vorbild sein: Er hat uns den
Weg fir ein Leben gezeigt, das aktiv



oder passiv ganz dem Werk Gottes
gehort.

Ich danke allen und jedem auch fir
den Respekt und das Verstandnis, mit
dem ihr diese so wichtige
Entscheidung aufgenommen habt. In
Gebet und Besinnung werde ich den
Weg der Kirche weiterhin begleiten,
mit jener Hingabe an den Herrn und
seine Braut, die ich bis jetzt taglich
zu leben versucht habe und die ich
immer leben mochte. Ich bitte euch,
vor Gott meiner zu gedenken und
vor allem fiir die Kardinéle zu beten,
die zu einer so bedeutenden Aufgabe
gerufen sind, und fiir den neuen
Nachfolger des Apostels Petrus: Der
Herr begleite ihn mit dem Licht und
der Kraft seines Geistes.

Erbitten wir die mitterliche
Fursprache der Jungfrau Maria, der
Mutter Gottes und der Kirche, dafs sie
jeden von uns und die ganze
kirchliche Gemeinschaft begleite; ihr



vertrauen wir uns an, in tiefer
Zuversicht.

Liebe Freunde! Gott leitet seine
Kirche, er stutzt sie immer, auch und
vor allem in den schwierigen
Momenten. Verlieren wir niemals
diese Sicht des Glaubens, die die
einzig wahre Sicht des Weges der
Kirche und der Welt ist. MOge in
unserem Herzen, im Herzen eines
jeden von uns immer die frohe
Gewifsheit herrschen, dafd der Herr
uns zur Seite steht, uns nicht verlafst,
uns nahe ist und uns mit seiner Liebe
umfangt. Danke!

* %k ok

Ein herzliches »Vergelt’s Gott« sage
ich allen Bruidern und Schwestern
deutscher Sprache - euch, liebe
Freunde, die ihr zu dieser letzten
Generalaudienz meines Pontifikats
gekommen seid, und allen zu Hause.
Und ich danke der Traunsteiner
Blaskapelle, daf8 sie uns die



Bayernhymne so schon gespielt hat.
Der Herr tragt die Kirche immer, er
leitet sie auch in schwierigen Zeiten.
Diese Sicht diirfen wir nie verlieren.
Wir dirfen stets gewifs sein, der Herr
ist uns nahe und umfangt uns mit
seiner Liebe. Im Gebet bleiben wir,
liebe Freunde, einander nahe, und
im Gebet ist der Herr uns nahe. So
grifde ich euch alle von ganzem
Herzen. Der Herr segne euch und die
Kirche in unseren Landen.

% % Kk ok Kk Kk kK Kk Kk Kk
Angelus auf dem Petersplatz, 24.

Februar 2013 Wir werden stets
zusammen bleiben!

Liebe Brider und Schwestern!

Danke fiir die Sympathie, die ihr mir
entgegenbringt!

Heute, am zweiten Fastensonntag,
horen wir einen besonders schonen
Text des Evangeliums: den der



Verklarung des Herrn. Der Evangelist
Lukas betont besonders die Tatsache,
dass Jesus sich verklarte, wahrend er
betete: Es handelt sich um die
Erfahrung einer besonders tiefen
Beziehung zum Vater wahrend einer
Art geistlicher Exerzitien, zu denen
Jesus sich in Begleitung von Petrus,
Jakobus und Johannes
zuruckgezogen hat; den drei Jungern,
die jedes Mal dabei sind, wenn sich
die Gottlichkeit des Meisters
offenbart (Lk 5,10; 8,51; 9,28). Der
Herr hatte kurz zuvor seinen Tod
und seine Auferstehung angekiindigt
(Lk 9,22); nun bietet er den Jungern
einen Vorgeschmack seiner
Herrlichkeit. Und auch in der
Verklarung, wie schon bei der Taufe,
ertont die Stimme des himmlischen
Vaters: ,Das ist mein auserwahlter
Sohn, auf ihn sollt ihr horen“ (Lk
9,35). Das Erscheinen von Mose und
Elija, die das Gesetz und die
Propheten des Alten Bundes
reprasentieren, ist sehr



bedeutungsvoll: Die gesamte
Geschichte des Alten Bundes ist
namlich auf ihn, auf Christus
ausgerichtet, der einen neuen
»~Exodus“ vollbringt (vgl. Lk. 9,31),
der nicht in das gelobte Land fiihren
wird wie zur Zeit Moses, sondern in
den Himmel. Die Worte Petri:
»,Meister, es ist gut, dass wir hier
sind“ (Lk 9,33) stellen den
aussichtslosen Versuch dar, dieses
mystische Erlebnis festzuhalten.
Augustinus schrieb dazu: ,,Auf dem
Berg [der Verklarung] hatte [Petrus]
in Christus die Speise fiir seine Seele
gefunden. Warum hétte er von
diesem Berg wieder herabsteigen
sollen, zuruck zu Muhe und Leid, wo
er dort oben doch vom Gefiihl der
heiligen Liebe zu Gott erfillt war,
das ihm auch den Weg zu einer
heiligen Lebensweise zeigte?“

Wenn wir uiber diesen Text des
Evangeliums nachdenken, konnen
wir daraus eine wichtige Lehre



ziehen. Zum einen lernen wir, wie
wichtig das Gebet ist; denn ohne das
Gebet verkommt jeder Eifer im
Apostolat und in der Nachstenliebe
zu blofsem Aktivismus. In der
Fastenzeit lernen wir, dem Gebet,
dem personlichen wie auch dem in
der Gemeinde, genugend Zeit zu
widmen; denn das Gebet ist der Atem
unseres Geisteslebens. Beten
bedeutet auch nicht, sich aus der
Welt und ihren Widersprichen
zuruckzuziehen, wie Petrus auf dem
Berg Tabor es gern getan hatte;
stattdessen fliihrt uns das Gebet zum
Weg zurtuck, zur Aktion. ,Das
christliche Leben“, habe ich in der
diesjahrigen Botschaft zur Fastenzeit
geschrieben, ,besteht darin, den Berg
der Begegnung mit Gott immer
wieder hinaufzusteigen, um dann,
bereichert durch die Liebe und die
Kraft, die sie uns schenkt, wieder
hinabzusteigen und unseren
Briiddern und Schwestern mit der



gleichen Liebe Gottes zu dienen“ (Nr.
3).

Liebe Bruder und Schwestern, ich
fithle, dass dieses Wort Gottes
besonders auch an mich gerichtet ist,
in diesem Augenblick meines Lebens.
Danke! Der Herr hat mich gerufen,
»auf den Berg zu steigen“, mich noch
tiefer dem Gebet und der Meditation
Zu widmen.

Doch das bedeutet nicht, dass ich die
Kirche allein lasse; im Gegenteil,
wenn Gott diesen Schritt von mir
verlangt, dann gerade zu dem Zweck,
damit ich ihr weiterhin mit
derselben Hingabe und Liebe dienen
kann, wie ich es bisher zu tun
versucht habe, nur auf eine Weise,
die meinem Alter und meinen
Kraften angemessener ist.

Lasst uns um die Fursprache der
heiligen Jungfrau Maria beten: Moge
sie uns allen helfen, dem Herrn Jesus



immer zu folgen, im Gebet wie in der
tatigen Nachstenliebe.

Zum Abschluss fiigt er noch hinzu:
"Wir werden stets zusammen
bleiben!"

I E X EEEEEEEEE

Angelus auf dem Petersplatz, Sonntag,
17. Februar 2013

"Betet fur mich und fir den
nachsten Papst"

Liebe Brider und Schwestern!

Am vergangenen Mittwoch sind wir
mit dem traditionellen Ritus der
Aschenauflegung in die Fastenzeit
eingetreten, Zeit der Umkehr und der
BufSe in Vorbereitung auf Ostern. Die
Kirche, Mutter und Lehrerin, ruft
alle ihre Glieder auf, sich im Geist zu
erneuern, sich entschlossen wieder
auf Gott auszurichten und dem
Hochmut und Egoismus zu


https://www.vatican.va/liturgical_year/lent/2013/index_ge.htm

widersagen, um in der Liebe zu
leben. In diesem Jahr des Glaubens ist
die Fastenzeit eine giinstige Zeit, um
den Glauben an Gott als
GrundKkriterium unseres Lebens und
des Lebens der Kirche neu zu
entdecken. Dies bringt immer einen
Kampf mit sich, ein geistliches
Gefecht, da sich der Geist des Bosen
naturlich unserer Heiligung
widersetzt und versucht, uns vom
Weg Gottes abweichen zu lassen. Aus
diesem Grund wird jedes Jahr am
ersten Fastensonntag das
Evangelium von den Versuchungen
Jesu in der Wiste verkundet.

Denn nachdem Jesus bei der Taufe
am Jordan die »Investitur« als
Messias — als der mit Heiligem Geist
»Gesalbte« — empfangen hatte, wurde
er vom selben Geist in die Wiiste
gebracht, um dort vom Teufel in
Versuchung gefiihrt zu werden. Im
Augenblick des Beginns seines
offentlichen Wirkens mufste Jesus die


https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/liturgical_year/lent/2013/index_ge.htm

falschen Vorstellungen vom Messias,
vor die ihn der Versucher stellte,
enttarnen und zurickweisen. Doch
diese Versuchungen sind auch
falsche Vorstellungen vom
Menschen, die zu jeder Zeit das
Gewissen bedrdngen, indem sie sich
als vorteilhafte und wirksame, ja
sogar gute Vorschlage verkleiden. Die
Evangelisten Matthdus und Lukas
prasentieren drei Versuchungen Jesu
und unterscheiden sich dabei
teilweise nur in der Anordnung. Ihr
zentraler Kern besteht immer in der
Instrumentalisierung Gottes aus
eigenen Interessen, insofern dem
Erfolg oder den materiellen Glitern
grofSere Bedeutung zugemessen
wird. Der Versucher ist hinterhaltig:
er drangt nicht direkt zum Bosen,
sondern uber das Gute, das falsch ist,
indem er glauben macht, dafs die
wahren Wirklichkeiten die Macht
und das die Grundbedurfnisse
Befriedigende sind. So wird Gott
zweitrangig, er wird auf ein Mittel



reduziert, letztendlich wird er
unwirklich, zahlt nicht mehr,
verschwindet. Letztlich steht in den
Versuchungen der Glaube auf dem
Spiel, da Gott auf dem Spiel steht. In
den entscheidenden Augenblicken
des Lebens, doch bei ndherem
Hinsehen in jedem Augenblick,
stehen wir vor einem Scheideweg:
wollen wir dem Ich folgen oder Gott?
Dem individuellen Interesse oder
dem wahren Gut, dem, was wahrhaft
gut ist?

Wie die Kirchenviter lehren, sind die
Versuchungen Teil des »Abstiegs«
Jesu in unser Menschsein, in den
Abgrund der Stinde und ihrer Folgen.
Ein »Abstieg«, den Jesus bis zum
Ende getan hat, bis zum Tod am
Kreuz und zur Hoélle der dufdersten
Gottesferne. Auf diese Weise ist er
die Hand, die Gott dem Menschen
ausgestreckt hat, dem verlorenen
Schaf, um es wieder in Sicherheit zu
bringen. Wie der hl. Augustinus



lehrt, hat Jesus unsere Versuchungen
angenommen, um uns seinen Sieg zu
schenken (vgl. Enarr. in Psalmos,
60,3: PL 36, 724). Wir wollen also
keine Furcht haben, auch
unsererseits den Kampf gegen den
Geist des Bosen aufzunehmen: das
Wichtige ist, dafd wir es mit ihm tun,
mit Christus, dem Sieger. Und um bei
ihm zu sein, wenden wir uns an die
Mutter, Maria: in der Stunde der
Prifung wollen wir sie mit
kindhaftem Vertrauen anrufen, und
sie wird uns die mdachtige Gegenwart
ihres gottlichen Sohnes verspiiren
lassen, um die Versuchungen mit
dem Wort Christi zuriickzuweisen
und so erneut Gott in den
Mittelpunkt unseres Lebens zu
stellen.

K ok Sk ok sk ok ok ok ok ok ok sk ok
Begegnung mit dem Klerus der

Diozese Rom, Donnerstag, 14. Februar
2013 "Auch wenn ich mich jetzt



zuriickziehe, bin ich euch allen im
Gebet immer nahe"

Es ist fiir mich ein besonderes
Geschenk der Vorsehung, dafs ich,
bevor ich den Petrusdienst verlasse,
noch einmal meinen Klerus sehen
kann, den Klerus von Rom. Es ist
immer eine grofse Freude zu sehen,
daf$ die Kirche lebt, dafs die Kirche in
Rom lebendig ist; es gibt Hirten, die
im Geist des obersten Hirten die
Herde des Herrn leiten. Es ist ein
wirklich katholischer, universaler
Klerus, und das entspricht dem
Wesen der Kirche von Rom: die
Universalitat, die Katholizitat aller
Volker, aller Rassen, aller Kulturen in
sich zu tragen. Zugleich bin ich dem
Generalvikar sehr dankbar, daf$ er
dazu beitragt, die Berufungen in Rom
selbst wiederzuerwecken,
wiederzufinden, denn wenn Rom
einerseits die Stadt der Universalitat
sein mufi, so mufs es auch eine Stadt
mit einem eigenen starken und



kraftigen Glauben sein, aus dem
auch Berufungen hervorgehen. Und
ich bin Uiberzeugt, dafs wir mit Hilfe
des Herrn auch die Berufungen
finden konnen, die er selbst uns
schenkt, dafs wir sie flihren konnen,
ihnen helfen konnen heranzureifen
und so fur die Arbeit im Weinberg
des Herrn zu dienen.

Heute habt ihr am Grab des hl.
Petrus das Glaubensbekenntnis
gesprochen: Im Jahr des Glaubens
scheint es mir ein sehr
angemessener, vielleicht
notwendiger Akt zu sein, daf$ der
Klerus von Rom sich am Grab des
Apostels versammelt, zu dem der
Herr gesagt hat: »Dir vertraue ich
meine Kirche an. Auf dich werde ich
meine Kirche bauen« (vgl. Mt 16,18-
19). Vor dem Herrn habt ihr
gemeinsam mit Petrus bekannt: »Du
bist Christus, der Sohn des
lebendigen Gottes!« (vgl. Mt 16,15-
16). So wachst die Kirche:


https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm

gemeinsam mit Petrus Christus
bekennen, Christus nachfolgen. Und
das wollen wir immer tun. Ich bin
sehr dankbar fir euer Gebet, das ich
—wie ich am Mittwoch gesagt habe —
gleichsam physisch verspurt habe.
Auch wenn ich mich jetzt
zuruckziehe, bin ich euch allen im
Gebet immer nahe, und bin sicher,
dafs auch ihr mir nahe sein werdet,
auch wenn ich fiir die Welt
verborgen bleibe.

Fur heute habe ich, bedingt durch
meinen Alterszustand, keine grofSe,
richtige Ansprache vorbereiten
konnen, wie man es sich erwarten
konnte; ich denke vielmehr an eine
kleine Plauderei tiber das Zweite
Vatikanische Konzil, wie ich es
gesehen habe. Ich beginne mit einer
Anekdote: 1959 war ich zum
Professor an der Universitat Bonn
ernannt worden, wo die Studenten,
die Seminaristen der Didozese Koln
und anderer umliegender Diozesen


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_ge.htm

studieren. So kam ich in Kontakt mit
dem Kardinal von Koln, Kardinal
Frings. Kardinal Siri von Genua hatte
— 1961 scheint mir — eine
Vortragsreihe verschiedener
europdaischer Kardindle tiber das
Konzil organisiert und auch den
Erzbischof von Koln eingeladen,
einen der Vortrage zu halten, mit
dem Titel: Das Konzil und die Welt
des modernen Denkens.

Der Kardinal hat mich - den jingsten
der Professoren — aufgefordert, ihm
einen Entwurf zu schreiben; der
Entwurf gefiel ihm, und er hat in
Genua den Leuten den Text so
vorgetragen, wie ich ihn geschrieben
hatte. Kurz darauf fordert Papst
Johannes ihn auf, zu ihm zu
kommen, und der Kardinal
befiirchtete sehr, vielleicht etwas
Inkorrektes, Falsches gesagt zu
haben und fir einen Tadel nach Rom
zitiert zu werden, vielleicht auch, um
ihm die Kardinalswiirde



abzuerkennen. Ja, als sein Sekretdr
ihn fir die Audienz ankleidete, sagte
der Kardinal: »Vielleicht trage ich
dieses Gewand jetzt zum letzten
Mal«. Dann trat er ein, Papst
Johannes geht ihm entgegen, umarmt
ihn und sagt: »Danke, Eminenz, Sie
haben das gesagt, was ich sagen
wollte, aber ich habe nicht die Worte
gefunden«. So wufdte der Kardinal,
dafd er auf dem richtigen Weg war,
und lud mich ein, mit ihm zum
Konzil zu gehen. Zuerst als sein
personlicher Berater; spater, im
Verlauf der ersten Periode —im
November 1962, scheint mir — wurde
ich auch zum offiziellen Peritus des
Konzils ernannt.

Wir sind damals nicht nur mit
Freude, sondern mit Begeisterung
zum Konzil gegangen. Es gab eine
unglaubliche Erwartungshaltung.
Wir hofften, dafs alles erneuert
werden wiirde, dafd wirklich ein
neues Pfingsten kime, eine neue Ara



der Kirche, denn die Kirche war in
jener Zeit noch recht kraftig, der
sonntégliche Gottesdienstbesuch
noch gut, die Berufungen zum
Priestertum und zum Ordensleben
waren schon etwas weniger
geworden, aber immer noch
ausreichend. Man spirte jedoch, daf3
die Kirche nicht vorankam,
zuruckging, mehr eine Wirklichkeit
der Vergangenheit als Tragerin der
Zukunft zu sein schien. Und in jenem
Augenblick hofften wir, daf diese
Beziehung sich erneuern, sich
andern werde; dafs die Kirche wieder
Kraft der Zukunft und Kraft des
Heute sein werde. Und wir wufsten,
daf in der Beziehung zwischen
Kirche und Moderne von Anfang an
ein gewisser Gegensatz vorhanden
war, begonnen beim Irrtum der
Kirche im Fall von Galileo Galilei.
Man wollte diesen verfehlten Anfang
korrigieren und wieder eine
Einigung zwischen der Kirche und
den besten Kraften der Welt finden,



um die Zukunft der Menschheit zu
offnen, um den wahren Fortschritt
zu offnen. So waren wir voll
Hoffnung, Begeisterung und hatten
auch den Willen, unseren Teil dazu
beizutragen. Ich erinnere mich, dafs
die Romische Synode als
Negativbeispiel betrachtet wurde. Es
hiefs — ob es stimmt, weifs ich nicht -,
dafd die vorbereiteten Texte in der
Lateranbasilika verlesen wurden
und die Mitglieder der Synode Beifall
spendeten, sie durch Applaus
approbierten. So sei die Synode
verlaufen. Die Bischofe sagten: Nein,
so machen wir es nicht. Wir sind
Bischofe, wir selbst sind das Subjekt
der Synode; wir wollen nicht nur
approbieren, was gemacht wurde,
sondern wir wollen selbst das
Subjekt, die Handlungstriger des
Konzils sein. So sagte auch Kardinal
Frings, der fir seine absolute,
beinahe skrupuldse Treue zum
Heiligen Vater berihmt war, in
diesem Fall: Hier sind wir in anderer



Funktion. Der Papst hat uns
einberufen, gleichsam Vater zu sein,
okumenisches Konzil zu sein, ein
Subjekt, das die Kirche erneuert. So
wollen wir diese Rolle wahrnehmen.

Der erste Augenblick, in dem diese
Haltung sich zeigte, kam gleich am
ersten Tag. Fur diesen ersten Tag
waren die Wahlen der
Kommissionen vorgesehen. Die
Namenslisten waren unparteiisch
erstellt worden — zumindest
versuchte man das; und uiber diese
Listen sollte abgestimmt werden.
Aber sofort sagten die Vater: Nein,
wir wollen nicht einfach tber schon
fertige Listen abstimmen. Wir sind
das Subjekt. Also mufdten die Wahlen
verschoben werden, weil die Viter
einander erst einmal etwas
kennenlernen wollten, sie wollten
die Listen selbst erstellen. Und so
wurde es gemacht. Kardinal Liénart
von Lille, Kardinal Frings von Koln
hatten offentlich gesagt: So nicht.



Wir wollen unsere Listen erstellen
und unsere Kandidaten wahlen. Es
war kein revolutionarer Akt, sondern
ein Akt des Gewissens, der
Verantwortung von seiten der
Konzilsvater.

So begann eine starke
Betriebsamkeit, um einander auf
horizontaler Ebene kennenzulernen,
was nicht dem Zufall iiberlassen
wurde. Im Kolleg der »Anima«, wo
ich wohnte, hatten wir viele Besuche:
Der Kardinal war sehr bekannt, wir
begegneten Kardindlen aus aller
Welt. Ich erinnere mich gut an die
grofle, schlanke Gestalt von Msgr.
Etchegaray, der Sekretar der
Franzosischen Bischofskonferenz
war, an die Begegnungen mit
Kardinédlen und so weiter. Und das
war dann kennzeichnend fiir das
ganze Konzil: kleine transversale
Begegnungen. So habe ich grofde
Gestalten kennengelernt wie Pater de
Lubac, Daniélou, Congar und so



weiter. Wir haben verschiedene
Bischofe kennengelernt; ich erinnere
mich besonders an Bischof Elchinger
von Strafburg und so weiter. Und
das war schon eine Erfahrung der
Universalitat der Kirche und der
konkreten Wirklichkeit der Kirche,
die nicht einfach nur Weisungen von
oben erhdlt, sondern gemeinsam
wachst und voranschreitet, immer
naturlich unter der Fithrung des
Nachfolgers Petri.

Wie gesagt kamen alle mit grofden
Erwartungen — nie war ein Konzil
von diesen Dimensionen abgehalten
worden —, aber nicht alle wufsten,
wie man es anpacken sollte.
Diejenigen, die am besten vorbereitet
waren — sagen wir, die mit den
klarsten Vorstellungen — waren der
franzosische, der deutsche, der
belgische, der hollandische
Episkopat: die sogenannte
»Rheinische Allianz«. Und im ersten
Teil des Konzils gaben sie den Weg



vor; dann wurde die Tatigkeit schnell
erweitert, und immer mehr hatten
alle Anteil an der Schaffenskraft des
Konzils. Die Franzosen und die
Deutschen hatten einige gemeinsame
Interessen, wenn auch mit recht
unterschiedlichen Nuancen. Die
erste, anfangliche, einfache -
scheinbar einfache — Intention war
die Liturgiereform, die bereits mit
Pius XII. begonnen hatte, der schon
die Karwoche reformiert hatte; die
zweite war die Ekklesiologie; die
dritte das Wort Gottes, die
Offenbarung; und schliefdlich auch
der Okumenismus. Die Franzosen
hatten — viel mehr als die Deutschen
—noch das Problem, die Situation der
Beziehungen zwischen Kirche und
Welt zu behandeln.

Beginnen wir mit dem ersten Punkt.
Nach dem Ersten Weltkrieg war,
besonders in Mittel- und Westeuropa,
die liturgische Bewegung gewachsen,
eine Wiederentdeckung des



Reichtums und der Tiefe der Liturgie,
die bis dahin im Romischen
MefSbuch des Priesters gleichsam
verschlossen war, wahrend die Leute
mit eigenen Gebetbiichern beteten,
die nach dem Herzen des Volkes
gemacht waren, in dem Sinn, daf3
man versucht hatte, die hohen
Inhalte, die hohe Sprache der
klassischen Liturgie in mehr
gefuhlsbetonte Worte zu fassen, die
naher am Herzen des Volkes waren.
Es waren jedoch fast zwei parallel
laufende Liturgien: der Priester mit
den Mefidienern, der die Messe nach
dem MefSbuch feierte, und die Laien,
die in der Messe zugleich mit ihren
Gebetbluichern beteten und im
wesentlichen wufSten, was am Altar
geschah. Jetzt aber war die
Schonheit, die Tiefe, der historische,
menschliche, geistliche Reichtum des
Mefsbuches wiederentdeckt worden,
sowie die Notwendigkeit, daf$ nicht
nur ein Vertreter des Volkes, ein
kleiner Mefddiener, sagen sollte: »Et



cum spiritu tuo« und so weiter,
sondern daf$ es wirklich ein Dialog
zwischen Priester und Volk sein
sollte, dafs die Liturgie des Altares
und die Liturgie des Volkes eigentlich
eine einzige Liturgie sein sollte, eine
aktive Teilnahme, daf$ der Reichtum
zum Volk gelangen sollte; und so
wurde die Liturgie wiederentdeckt,
erneuert.

Jetzt in der Ruickschau finde ich, daf3
es sehr gut war, mit der Liturgie zu
beginnen. So tritt der Primat Gottes,
der Primat der Anbetung hervor.
»Operi Dei nihil praeponatur«: Dieses
Wort aus der Regel des hl. Benedikt
(vgl. 43,3) erscheint auf diese Weise
als die oberste Regel des Konzils. Es
ist kritisiert worden, das Konzil habe
uber vieles gesprochen, aber nicht
uber Gott. Es hat Gber Gott
gesprochen! Und es war der erste
und wesentliche Akt, iiber Gott zu
sprechen und alle Menschen, das
ganze heilige Volk, fir die Anbetung



Gottes zu offnen, in der
gemeinsamen Feier der Liturgie des
Leibes und Blutes Christi. In diesem
Sinne war es — uber praktische
Faktoren hinaus, die davon abrieten,
sofort mit kontroversen Themen zu
beginnen - sozusagen wirklich ein
Akt der Vorsehung, daf am Beginn
des Konzils die Liturgie steht, Gott
steht, die Anbetung steht. Ich mochte
jetzt nicht auf die Einzelheiten der
Diskussion eingehen, aber es lohnt
sich, uber die praktische Umsetzung
hinaus immer zum Konzil selbst, zu
seiner Tiefe und zu seinen
wesentlichen Vorstellungen
zuruckzukehren.

Es gab davon, wurde ich sagen,
mehrere: vor allem das
Ostergeheimnis als Mittelpunkt des
Christseins und somit des
christlichen Lebens, des Jahres, der
christlichen Zeit, was in der Osterzeit
und im Sonntag zum Ausdruck
kommt, der stets der Tag der



Auferstehung ist. Immer wieder
beginnen wir unsere Zeit mit der
Auferstehung, mit der Begegnung mit
dem Auferstandenen, und von der
Begegnung mit dem Auferstandenen
her gehen wir in die Welt. In diesem
Sinne ist es schade, dafs der Sonntag
heute zum Wochenende geworden
ist, wahrend er doch der erste Tag,
der Anfang ist. Innerlich mussen wir
uns dessen immer bewuft sein, dafs
er der Anfang ist: der Anfang der
Schopfung und der Anfang der
Neuschopfung in der Kirche,
Begegnung mit dem Schopfer und
mit dem auferstandenen Christus.
Auch dieser zweifache Inhalt des
Sonntags ist wichtig: Er ist der erste
Tag, also das Fest der Schopfung —
wir stehen auf der Grundlage der
Schopfung, wir glauben an Gott, den
Schopfer —, und Begegnung mit dem
Auferstandenen, der die Schopfung
erneuert; sein wahres Ziel ist es, eine
Welt zu schaffen, die Antwort auf die
Liebe Gottes ist.



Dann gab es Grundsatze: die
Verstandlichkeit, statt eingeschlossen
Zu sein in eine unbekannte, nicht
gesprochene Sprache, und auch die
aktive Teilnahme. Leider wurden
diese Grundsatze auch falsch
verstanden. Verstiandlichkeit
bedeutet nicht Banalitat, denn die
grofsen Texte der Liturgie — auch
wenn sie, Gott sei Dank, in der
Muttersprache gesprochen werden -
sind nicht einfach zu verstehen; sie
bedurfen einer stdndigen
Weiterbildung des Christen, damit er
wachst und immer tiefer in das
Geheimnis eindringt und so
verstehen kann. Und auch das Wort
Gottes —wenn ich Tag fiir Tag an die
Lesung des Alten Testamentes und
auch an die Lesung der Paulusbriefe,
der Evangelien denke: Wer konnte
von sich sagen, daf8 er es sofort
versteht, nur weil es in der eigenen
Sprache ist? Nur eine standige
Bildung des Herzens und des
Verstandes kann wirklich



Verstandlichkeit schaffen und eine
Teilnahme, die nicht nur dufderliches
Handeln ist, sondern ein Eintreten
der Person, meines Seins, in die
Gemeinschaft der Kirche und so in
die Gemeinschaft mit Christus.

Zweites Thema: die Kirche. Wir
wissen, dafd das Erste Vatikanische
Konzil aufgrund des Deutsch-
Franzosischen Krieges unterbrochen
wurde und daher einseitig, ein
Fragment geblieben ist, weil die
Lehre tiber den Primat — die, Gott sei
Dank, in jenem fir die Kirche
historischen Moment definiert
wurde und fir die darauffolgende
Zeit duflerst notwendig war — nur ein
Element in einer umfassenderen
Ekklesiologie war, die vorgesehen
und vorbereitet war. So war das
Fragment geblieben. Und man
konnte sagen: Wenn das Fragment so
bleibt, wie es ist, neigen wir zur
Einseitigkeit: die Kirche ware nur der
Primat. Es bestand also schon von



Anfang an diese Absicht, die
Ekklesiologie des Ersten Vatikanums
zu einem Zeitpunkt, der erst noch
gefunden werden mufite, zu einer
vollstandigen Ekklesiologie zu
erganzen. Auch hier schienen die
Voraussetzungen sehr gut zu sein,
denn nach dem Ersten Weltkrieg war
der Sinn fur die Kirche in neuer
Form wieder entstanden. Romano
Guardini sagte: »Die Kirche erwacht
in den Seelen«, und ein
protestantischer Bischof sprach vom
»Jahrhundert der Kirche«. Vor allem
der Begriff des mystischen Leibes
Christi, den auch das Erste
Vatikanum vorgesehen hatte, wurde
wiederentdeckt. Man wollte sagen
und verstehen, dafs die Kirche keine
Organisation, nichts Strukturelles,
Rechtliches, Institutionelles ist — das
ist sie auch —, sondern ein
Organismus, eine lebendige
Wirklichkeit, die in meine Seele
eindringt, so dafs ich selbst mit
meiner glaubigen Seele ein



konstruktives Element der Kirche als
solcher bin. In diesem Sinne hatte
Pius XII. die Enzyklika Mystici
Corporis Christigeschrieben, als ein
Schritt zur Vervollstandigung der
Ekklesiologie des Ersten
Vatikanischen Konzils.

Ich wiirde sagen, daf$ die
theologische Debatte der 30er bis
40er und auch der 20er Jahre ganz
im Zeichen des Wortes »Mystici
Corporis« stand. Es war eine
Entdeckung, die in jener Zeit viel
Freude hervorgerufen hat. Und in
diesem Zusammenhang ist auch die
Formel gewachsen: Wir sind die
Kirche. Die Kirche ist keine Struktur;
wir Christen selbst, alle zusammen,
sind der lebendige Leib der Kirche.
Und naturlich gilt das in dem Sinne,
dafs wir, das wahre »Wir« der
Glaubigen, zusammen mit dem »Ich«
Christi die Kirche sind; jeder von uns,
nicht »ein Wirg, eine Gruppe, die sich
zur Kirche erklart. Nein: Dieses »Wir


https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/index_ge.htm
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi_ge.html

sind Kirche« verlangt gerade meine
Einfligung in das grofde »Wir« der
Glaubigen aller Zeiten und Orte. Das
ist also der erste Gedanke: die
Ekklesiologie auf theologische Weise
vervollstandigen, aber auch auf
strukturelle Weise weiter vorgehen,
das heifdst neben der Nachfolge Petri,
neben seiner einzigartigen Funktion,
auch die Funktion der Bischofe, der
Korperschaft der Bischofe besser
umschreiben. Und um dies zu tun,
wurde der sehr umstrittene Begriff
der »Kollegialitdt« gefunden, der
Gegenstand heftiger, ich wirde
sagen, auch etwas ubertriebener
Debatten war. Aber mit diesem
Begriff — vielleicht hétte es auch
einen anderen gegeben, aber man
benutzte diesen — wurde zum
Ausdruck gebracht, daf$ die Bischofe
gemeinsam die Fortfihrung der
Zwolf, der Korperschaft der Apostel
sind. Wir haben gesagt: Nur ein
Bischof, der Bischof von Rom, ist
Nachfolger eines bestimmten



Apostels, des Petrus. Alle anderen
werden zu Nachfolgern der Apostel,
indem sie in die Gemeinschaft
eintreten, die die Korperschaft der
Apostel fortfihrt. So ist gerade die
Korperschaft der Bischofe, das
Kollegium, die Fortfihrung der
Korperschaft der Zwolf und hat so
ihre Notwendigkeit, ihre Funktion,
ihre Rechte und Pflichten. Es
erschien vielen wie ein Machtkampf
—und vielleicht hat dieser oder jener
auch an seine Macht gedacht —, aber
eigentlich ging es nicht um Macht,
sondern um die Komplementaritat
der Faktoren und die Vollstandigkeit
des Leibes der Kirche mit den
Bischofen, den Nachfolgern der
Apostel, als tragende Elemente; und
jeder von ihnen ist ein tragendes
Element der Kirche, gemeinsam mit
diesem grofden Leib.

Das waren sozusagen die beiden
Grundelemente, und auf der Suche
nach einer vollstdndigen



theologischen Sicht der Ekklesiologie
war in der Zwischenzeit, nach den
40er Jahren, in den 50er Jahren,
bereits etwas Kritik am Begriff des
Leibes Christi aufgekommen:
»mystisch« sei zu spirituell, zu
abgehoben; damals war der Begriff
»Volk Gottes« ins Spiel gebracht
worden. Und das Konzil hat zu Recht
dieses Element angenommen, das bei
den Kirchenvatern als Ausdruck der
Kontinuitat zwischen dem Alten und
dem Neuen Testament betrachtet
wird. Im Text des Neuen Testaments
bezeichnet das Wort »Laos tou
Theou« — mit nur zwei Ausnahmen,
meine ich — den Texten des Alten
Testaments entsprechend das alte
Volk Gottes, die Juden, die unter den
Volkern — »goim« — der Welt »das«
Volk Gottes sind. Und die anderen,
wir Heiden, sind nicht von uns aus
das Volk Gottes, sondern wir werden
zu Kindern Abrahams und damit
zum Volk Gottes, indem wir in
Gemeinschaft mit Christus eintreten,



der der eine Nachkomme Abrahams
ist. Und indem wir in Gemeinschaft
mit ihm eintreten und eins sind mit
ihm, sind auch wir Volk Gottes. Das
heifst, der Begriff »Volk Gottes« setzt
die Kontinuitat der Testamente, die
Kontinuitdt der Geschichte Gottes mit
der Welt, mit den Menschen voraus,
aber schliefst auch das
christologische Element ein. Nur
durch die Christologie werden wir
zum Volk Gottes, und so werden die
beiden Begriffe miteinander
verbunden. Und das Konzil hat
beschlossen, einen trinitarischen
Aufbau der Ekklesiologie
herzustellen: Volk Gottes, des Vaters,
Leib Christi, Tempel des Heiligen
Geistes.

Aber erst nach dem Konzil wurde ein
Element ans Licht gebracht, das — ein
wenig verborgen — auch im Konzil
selbst vorhanden ist: Die Verbindung
zwischen dem Volk Gottes und dem
Leib Christi ist die Gemeinschaft mit



Christus in der eucharistischen
Vereinigung. Hier werden wir zum
Leib Christi; das heifst, die Beziehung
zwischen dem Volk Gottes und dem
Leib Christi schafft eine neue
Wirklichkeit: die Gemeinschaft. Und
nach dem Konzil wurde entdeckt — so
wiurde ich sagen —, daf$ das Konzil in
Wirklichkeit diesen Begriff gefunden,
zu ihm hingefiihrt hat: die
Gemeinschaft als zentraler Begriff.
Ich wirde sagen, philologisch ist er
im Konzil noch nicht vollig
ausgereift, aber es ist Frucht des
Konzils, dafd der Begriff der
Gemeinschaft immer mehr zum
Ausdruck des Wesens der Kirche
geworden ist, Gemeinschaft in den
verschiedenen Dimensionen:
Gemeinschaft mit dem dreifaltigen
Gott — der selbst Gemeinschaft
zwischen Vater, Sohn und Heiligem
Geist ist —, sakramentale
Gemeinschaft, konkrete
Gemeinschaft im Episkopat und im
Leben der Kirche.



Noch konfliktgeladener war das
Problem der Offenbarung. Hier ging
es um die Beziehung zwischen
Schrift und Tradition, und hier
waren vor allem die Exegeten an
grofSerer Freiheit interessiert; sie
fuhlten sich, sagen wir, den
Protestanten etwas unterlegen, die
die grofsen Entdeckungen machten,
wahrend die Katholiken sich etwas
»behindert« fiihlten von der
Notwendigkeit, sich dem Lehramt zu
unterwerfen. Hier war also auch ein
ganz konkreter Kampf im Spiel:
Welche Freiheit haben die Exegeten?
Wie legt man die Schrift gut aus?
Was bedeutet Tradition? Es war eine
vielschichtige Auseinandersetzung,
die ich jetzt nicht darlegen kann,
aber wichtig ist, daf$ die Schrift
nattirlich das Wort Gottes ist und die
Kirche unter der Schrift steht, dem
Wort Gottes gehorcht, nicht tiber der
Schrift steht. Und dennoch ist die
Schrift nur deshalb die Schrift, weil
es die lebendige Kirche, ihr



lebendiges Subjekt gibt; ohne das
lebendige Subjekt der Kirche ist die
Schrift nur ein Buch, das fir
verschiedene Auslegungen offen ist
und keine letzte Klarheit gibt.

Hier gab es, wie gesagt, eine
schwierige Auseinandersetzung, und
entscheidend war das Eingreifen von
Papst Paul VI. Dieses Eingreifen zeigt
die ganze Feinfiihligkeit des Vaters,
seine Verantwortung fir den
Fortgang des Konzils, aber auch seine
grofde Achtung vor dem Konzil. Es
war die Vorstellung aufgekommen,
dafd die Schrift vollstandig ist, sich
dort alles findet; man braucht also
die Tradition nicht, und daher hat
das Lehramt nichts zu sagen. Der
Papst hat darauthin dem Konzil 14 -
meine ich — Formulierungen eines
Satzes vorgelegt, der in den Text tiber
die Offenbarung eingefiigt werden
sollte, und er gab uns, gab den Vitern
die Freiheit, eine der 14
Formulierungen auszuwéhlen, sagte



aber: Eine muf ausgewdahlt werden,
um den Text zu vervollstdndigen. Ich
erinnere mich mehr oder weniger an
die Formulierung: »non omnis
certitudo de veritatibus fidei potest
sumi ex Sacra Scriptura«, das heifdt,
die Gewifsheit der Kirche tiber den
Glauben entspringt nicht nur einem
fir sich allein genommenen Buch,
sondern sie braucht das erleuchtete
Subjekt Kirche, getragen vom
Heiligen Geist. Nur so spricht dann
die Schrift und hat all ihre Autoritat.
Dieser Satz, den wir in der
Lehrkommission ausgewdahlt haben -
eine der 14 Formulierungen —, ist
meines Erachtens entscheidend, um
die Unverzichtbarkeit, die
Notwendigkeit der Kirche darzulegen
und so zu verstehen, was Tradition
bedeutet, der lebendige Leib, in dem
dieses Wort von Anfang an lebt und
von dem es sein Licht empfangt, in
dem es entstanden ist. Bereits der
Kanon selbst ist etwas Kirchliches:
Dafs diese Schriften die Heilige



Schrift sind, kommt aus der
Erleuchtung der Kirche, die diesen
Schriftkanon in sich gefunden hat -
gefunden, nicht geschaffen hat —, und
immer nur in dieser Gemeinschaft
der lebendigen Kirche kann man die
Schrift auch wirklich als Wort Gottes
verstehen und lesen, als Wort, das
uns im Leben und im Tod leitet.

Wie gesagt, war dies eine ziemlich
schwierigere Auseinandersetzung,
aber dank des Papstes und - sagen
wir — dank des Lichtes des Heiligen
Geistes, der im Konzil gegenwartig
war, wurde ein Dokument
geschaffen, das eines der schonsten
und auch innovativsten des ganzen
Konzils ist und das noch viel
eingehender untersucht werden
mufs. Denn auch heute neigt die
Exegese dazu, die Schrift aufSerhalb
der Kirche zu lesen, aufserhalb des
Glaubens, nur im sogenannten Geist
der historisch-kritischen Methode,
einer Methode, die wichtig ist, aber



niemals so sehr, daf$ sie Losungen als
letzte Gewifsheit geben kann. Nur
wenn wir glauben, dafs dies keine
menschlichen Worte, sondern Worte
Gottes sind, und nur wenn das
lebendige Subjekt lebt, zu dem Gott
gesprochen hat und spricht, konnen
wir die Heilige Schrift gut auslegen.
Und hier — wie ich im Vorwort
meines Buches uber Jesus gesagt
habe (vgl. Band 1) - gibt es noch viel
Zu tun, um zu einer Lesart zu
gelangen, die wirklich dem Geist des
Konzils entspricht. Hier ist die
Anwendung des Konzils noch nicht
vollstandig, sie mufd noch erfolgen.

Und abschliefdend der
Okumenismus. Ich mochte jetzt nicht
auf diese Probleme eingehen, aber es
war offensichtlich — besonders nach
der »Passion« der Christen zur Zeit
des Nazismus —, dafd die Christen zur
Einheit finden, die Einheit zumindest
suchen konnen. Doch es war auch
klar, dafs nur Gott die Einheit



schenken kann. Und auf diesem Weg
befinden wir uns immer noch. Jetzt,
mit diesen Themen, hatte die
»Rheinische Allianz« sozusagen ihre
Arbeit getan.

Der zweite Teil des Konzils ist viel
umfangreicher. Mit grofder
Dringlichkeit stellte sich das Thema:
Welt von heute, Moderne und Kirche;
und damit die Themen der
Verantwortung fir den Aufbau
dieser Welt, der Gesellschaft,
Verantwortung fir die Zukunft
dieser Welt und eschatologische
Hoffnung, ethische Verantwortung
des Christen, wo er seine Leitlinien
findet; und dann Religionsfreiheit,
Fortschritt und Beziehung zu den
anderen Religionen. In diesem
Augenblick sind wirklich alle Teile
des Konzils in die Debatte
eingetreten, nicht nur Amerika, die
Vereinigten Staaten, mit einem
starken Interesse an der
Religionsfreiheit. In der dritten



Periode haben diese zum Papst
gesagt: Wir konnen nicht nach Hause
zuruckkehren, ohne in unserem
Gepéack eine vom Konzil
verabschiedete Erklarung uber die
Religionsfreiheit zu haben. Der Papst
besaf$ jedoch die Standhaftigkeit, die
Entschlossenheit und die Geduld, den
Text in die vierte Periode zu tragen,
um ihn ausreifen zu lassen und eine
nahezu vollstdndige
Ubereinstimmung unter den
Konzilsvétern zu finden. Ich sage:
Nicht nur die Nordamerikaner traten
mit Nachdruck in die Konzilsarbeit
ein, sondern auch Lateinamerika, in
vollem Bewuf$tsein um das Elend des
Volkes eines katholischen Kontinents
und die Verantwortung des Glaubens
fur die Situation dieser Menschen.
Und so haben auch Afrika und Asien
die Notwendigkeit des interreligiosen
Dialogs gesehen; es sind Probleme
entstanden, die wir Deutschen, so
muf ich sagen, anfangs nicht
gesehen haben. Ich kann das alles



jetzt nicht beschreiben. Das grofe
Dokument Gaudium et spes hat das
Problem von christlicher
Eschatologie und weltlichem
Fortschritt, von Verantwortung fur
die Gesellschaft von morgen und
Verantwortung des Christen
angesichts der Ewigkeit sehr gut
analysiert und hat so auch die
christliche Ethik, die Grundlagen
erneuert. Aber, sozusagen ganz
unerwartet, ist aufserhalb dieses
grofsen Dokuments ein Dokument
herangewachsen, das
zusammenfassender und konkreter
auf die Herausforderungen der Zeit
antwortete: Nostra aetate. Von
Anfang an waren unsere judischen
Freunde dabeli, die gesagt haben -
besonders zu uns Deutschen, aber
nicht nur zu uns —, dafs nach den
traurigen Ereignissen des
nazistischen Jahrhunderts, des
nazistischen Jahrzehnts, die
katholische Kirche ein Wort tiber das
Alte Testament, uber das judische


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html

Volk sagen muf3. Sie haben gesagt:
Selbst wenn es klar ist, dafd die
Kirche nicht fur die Shoah
verantwortlich ist, so waren doch
diejenigen, die diese Verbrechen
begangen haben, grofdenteils
Christen; wir mussen das christliche
Gewissen vertiefen und erneuern,
auch wenn wir genau wissen, dafs
die wahren Glaubigen immer
Widerstand gegen diese Dinge
geleistet haben. Und so war es
deutlich, daf$ die Beziehung zur Welt
des alten Volkes Gottes Gegenstand
einer Reflexion sein mufSte.
Verstandlicherweise waren die
arabischen Lander — die Bischofe der
arabischen Lander — daruber nicht
gliicklich: Sie befiirchteten ein wenig
eine Verherrlichung des Staates
Israel, die sie nattiirlich nicht wollten.
Sie sagten: Nun gut, ein wirklich
theologischer Hinweis auf das
judische Volk ist gut, ist notwendig,
aber wenn ihr dariber sprecht, dann
sprecht auch tiber den Islam; nur so



befinden wir uns im Gleichgewicht;
auch der Islam ist eine grofSe
Herausforderung, und die Kirche
mufS ebenfalls ihre Beziehung zum
Islam klaren. Das haben wir damals
nicht so recht verstanden — ein wenig
schon, aber nicht sehr. Heute wissen
wir, wie notwendig es war.

Als wir begonnen haben, auch tiber
den Islam zu arbeiten, wurde uns
gesagt: Aber es gibt auch andere
Religionen in der Welt: ganz Asien!
Denkt an den Buddhismus, den
Hinduismus... Und so entstand
anstelle einer Erklarung, die anfangs
nur uber das judische Volk gedacht
war, ein Text iiber den
interreligiosen Dialog, der das
vorwegnahm, was sich erst 30 Jahre
spéater in seiner ganzen Intensitat
und Bedeutung gezeigt hat. Ich kann
jetzt nicht auf dieses Thema
eingehen, aber wenn man den Text
liest, sieht man, dafs er sehr
reichhaltig ist und in der Tat von



Personen verfafdt wurde, die die
Wirklichkeit kannten und kurz, in
wenigen Worten das Wesentliche
aufzeigt. So ist er auch die Grundlage
fir einen Dialog —in der
Verschiedenheit, in der
Unterschiedlichkeit — im Glauben an
die Einzigkeit Christi, des Einen; und
fir einen Glaubigen ist es unmaoglich
zu meinen, die Religionen seien alle
nur Variationen ein und desselben
Themas. Nein, es gibt eine
Wirklichkeit des lebendigen Gottes,
der gesprochen hat, und es ist der
eine Gott, es ist der eine
menschgewordene Gott und daher
das eine Wort Gottes, das wirklich
Wort Gottes ist. Es gibt jedoch die
religiose Erfahrung, mit einem
gewissen menschlichen Licht der
Schopfung, und daher ist es
notwendig und maglich, in einen
Dialog einzutreten und sich so
einander zu 6ffnen und alle offen zu
machen fiir den Frieden Gottes, aller
seiner Kinder, seiner ganzen Familie.



Diese beiden Dokumente also,
Religionsfreiheit und Nostra aetate,
verbunden mit Gaudium et spes, sind
eine sehr wichtige Trilogie, deren
Bedeutung sich erst im Laufe der
Jahrzehnte gezeigt hat, und wir
arbeiten noch daran, dieses
Zusammenspiel zwischen der
Einzigkeit der Offenbarung Gottes,
der Einzigkeit des einen, in Christus
menschgewordenen Gottes und der
Vielzahl der Religionen zu verstehen,
mit denen wir den Frieden suchen
und auch das Herz, das offen ist fur
das Licht des Heiligen Geistes, das
erleuchtet und zu Christus fiihrt.

Ich mochte jetzt noch einen dritten
Punkt hinzufiigen: Es gab das Konzil
der Vater — das wahre Konzil —, aber
es gab auch das Konzil der Medien.
Es war fast ein Konzil fiir sich, und
die Welt hat das Konzil durch diese,
durch die Medien wahrgenommen.
Das Konzil, das mit unmittelbarer
Wirkung beim Volk angekommen ist,


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

war also das der Medien, nicht das
der Vater. Und wahrend das Konzil
der Viter sich innerhalb des
Glaubens vollzog, ein Konzil des
Glaubens war, der den »intellectus«
sucht, der versucht, einander zu
verstehen und die Zeichen Gottes in
jenem Augenblick zu verstehen, der
versucht, auf die Herausforderung
Gottes in jenem Augenblick zu
antworten und im Wort Gottes das
Wort fur heute und morgen zu
finden, wéhrend das ganze Konzil
sich also, wie gesagt, innerhalb des
Glaubens bewegte, als »fides
quaerens intellectums, entfaltete sich
das Konzil der Journalisten nattirlich
nicht im Glauben, sondern in den
Kategorien der heutigen Medien, also
auflerhalb des Glaubens, mit einer
anderen Hermeneutik. Es war eine
politische Hermeneutik: Fur die
Medien war das Konzil ein
politischer Kampf, ein Machtkampf
zwischen verschiedenen Stromungen
in der Kirche. Selbstverstandlich



haben die Medien fiir jene Seite
Partei ergriffen, die ihnen zu ihrer
Welt am besten zu passen schien. Es
gab jene, die die Dezentralisation der
Kirche suchten, die Macht fir die
Bischofe und dann — durch das Wort
»Volk Gottes« — die Macht des Volkes,
der Laien. Es gab diese dreifache
Frage: die Macht des Papstes, dann
ubertragen auf die Macht der
Bischofe und die Macht aller, die
Volkssouverdnitat. Naturlich war das
fur sie die Seite, die es gutzuheifden,
zu befiirworten, zu fordern galt. Und
so war es auch fur die Liturgie: Man
war nicht interessiert an der Liturgie
als Glaubensakt, sondern als etwas,
wo verstandliche Dinge getan
werden, ein Handeln der
Gemeinschaft, etwas Profanes. Und
bekanntlich gab es eine auch
geschichtlich begriindete Tendenz,
zu sagen: Sakralitat ist etwas
Heidnisches oder gegebenenfalls
etwas Alttestamentarisches. Fur das
Neue gilt nur, dafd Christus



»aufserhalb« gestorben ist: also vor
den Toren, in der profanen Welt. Mit
der Sakralitat muis also Schlufs sein,
auch der Kult mufs profan werden:
Der Kult ist kein Kult, sondern ein
gemeinschaftlicher Akt, an dem alle
zusammen teilnehmen, und so auch
Teilnahme als aktives Handeln. Diese
Ubertragungen, Banalisierungen der
Idee des Konzils schlugen sich in der
praktischen Anwendung der
Liturgiereform heftig nieder; sie
waren aus einer Sichtweise des
Konzils hervorgegangen, die
aufderhalb seines
Interpretationsschlissels, des
Glaubens, lag. Und so auch in der
Frage der Schrift: Die Schrift ist ein
historisches Buch, das historisch
behandelt werden mufs, und nichts
anderes, und so weiter.

Wir wissen, dafs dieses Konzil der
Medien allen zuganglich war. Es war
also das vorherrschende, das sich
starker ausgewirkt und viel Unhelil,



viele Probleme, wirklich viel Elend
herbeigefiihrt hat: geschlossene
Seminare, geschlossene Kloster,
banalisierte Liturgie... und das
wahre Konzil hatte Schwierigkeiten,
umgesetzt, verwirklicht zu werden;
das virtuelle Konzil war starker als
das wirkliche Konzil. Aber die
wirkliche Kraft des Konzils war
gegenwadrtig und setzt sich
allmahlich immer mehr durch und
wird zur wahren Kraft, die dann
auch wahre Reform, wahre
Erneuerung der Kirche ist. Mir
scheint, dafs wir 50 Jahre nach dem
Konzil sehen, wie das virtuelle Konzil
zerbricht, sich verliert und das
wahre Konzil mit all seiner
geistlichen Kraft zum Vorschein
kommt. Und unsere Aufgabe ist es,
gerade jetzt im Jahr des Glaubens,
vom Jahr des Glaubens ausgehend
daran zu arbeiten, daf$ sich das
wahre Konzil mit seiner Kraft des
Heiligen Geistes verwirklicht und die
Kirche wirklich erneuert wird. Wir


https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm
https://www.vatican.va/special/annus_fidei/index_ge.htm

hoffen, dafs der Herr uns helfen
moge. Ich werde in der
Zuruckgezogenheit mit meinem
Gebet stets bel euch sein, und
gemeinsam gehen wir voran mit dem
Herrn, in der GewifSheit: Der Herr
siegt! Danke!

*k k ok ok ok ok ok

Aschermittwoch "Erneuern wir
unseren Glauben an den obersten
Hirten, Christus"

Verehrte Mitbriider! Liebe Briider und
Schwestern!

Heute, am Aschermittwoch,
beginnen wir einen neuen Weg der
Fastenzeit — einen Weg, der sich uber
vierzig Tage hinzieht und uns zur
Osterfreude des Herrn, zum Sieg des
Lebens uiber den Tod fiihrt. Nach der
uralten romischen Tradition der
Stationskirchen in der Fastenzeit
haben wir uns heute zur Feier der
Eucharistie versammelt. Diese



Tradition sieht vor, daf$ die erste
statio in der Basilika Santa Sabina
auf dem Aventinhtigel stattfindet. Die
Umstande liefden es ratsam
erscheinen, sich im Petersdom im
Vatikan zu versammeln. Heute
abend sind wir in grofder Zahl hier
am Grab des Apostels Petrus, auch
um seine Fursprache fur den Weg
der Kirche in diesem besonderen
Augenblick zu erbitten und unseren
Glauben an den obersten Hirten,
Christus, den Herrn, zu erneuern.
Fur mich ist das eine gunstige
Gelegenheit, allen — speziell den
Glaubigen der Di6zese Rom — zu
danken, wahrend ich mich
anschicke, meinen Petrusdienst zu
beenden, und um ein besonderes
Gebetsgedenken zu bitten.

Die vorgetragenen Lesungen geben
uns Anregungen, die wir in dieser
Fastenzeit mit Gottes Gnade in
Haltungen und konkretes Verhalten
umsetzen sollen. Die Kirche stellt uns



wieder neu vor allem die
nachdruckliche Ermahnung vor
Augen, die der Prophet Joél an das
Volk Israel richtet: » Kehrt um zu mir
von ganzem Herzen mit Fasten,
Weinen und Klagen « (2,12). Die
Worte » von ganzem Herzen « sind
dabeil zu unterstreichen; sie
bedeuten: vom Zentrum unserer
Gedanken und Gefiihle her, von den
Wurzeln unserer Entschliisse,
Entscheidungen und Taten aus, in
einem Akt volliger und radikaler
Freiheit. Aber ist eine solche Umkehr
zu Gott moglich? Ja, denn es gibt eine
Kraft, die nicht in unserem Herzen
wohnt, sondern dem Herzen Gottes
selbst entstromt. Es ist die Kraft
seiner Barmherzigkeit. Der Prophet
fahrt fort: » Kehrt um zum Herrn,
eurem Gott! Denn er ist gnddig und
barmherzig, langmitig und reich an
Glte und es reut ihn, dafs er das
Unheil verhdangt hat « (V. 13). Die
Umkehr zum Herrn ist moglich als
,Gnade*, denn sie ist Werk Gottes



und Frucht unseres Glaubens an
seine Barmherzigkeit. Dieses
Umkehren zu Gott wird in unserem
Leben nur dann konkrete
Wirklichkeit, wenn die Gnade des
Herrn in unser Innerstes eindringt,
es aufrittelt und uns die Kraft gibt,
unser » Herz zu zerreifSen «. Wieder
ist es der Prophet, der von Gott her
diese Worte erschallen 1af3t: »
Zerreifst eure Herzen, nicht eure
Kleider « (V. 13). In der Tat sind auch
heute viele bereit, angesichts von —
naturlich von anderen begangenen —
Skandalen und Ungerechtigkeiten
,ihre Kleider zu zerreifsen“, aber
wenige scheinen bereit, auf ihr
,2Herz“ ihr Gewissen, ihre Absichten
einzuwirken und zuzulassen, dafs
der Herr sie verwandle, erneuere
und bekehre.

Dieses »Kehrt um zu mir von ganzem
Herzen« ist dann ein Aufruf, der
nicht nur den einzelnen betrifft,
sondern die Gemeinschaft. In der



ersten Lesung haben wir des
weiteren gehort: » Auf dem Zion
stofst in das Horn, ordnet ein heiliges
Fasten an, ruft einen Gottesdienst
aus! Versammelt das Volk, heiligt die
Gemeinde! Versammelt die Alten,
holt die Kinder zusammen, auch die
Sauglinge! Der Briutigam verlasse
seine Kammer und die Braut ihr
Gemach « (V. 15-16). Der
gemeinschaftliche Aspekt ist ein
wesentliches Element im Glauben
und im christlichen Leben. Christus
ist gekommen, » um die versprengten
Kinder Gottes wieder zu sammeln

« (Joh 11,52). Das ,,Wir“ der Kirche ist
die Gemeinschaft, in der Jesus uns
vereint (vgl. Joh 12,32): Der Glaube
ist zwangsldaufig kirchlich. Und es ist
wichtig, sich das in dieser Fastenzeit
ins Gedachtnis zu rufen und danach
zu leben: Jeder sei sich bewulf3t, dafs
er den Weg der Bufe nicht allein
antritt, sondern gemeinsam mit
vielen Brudern und Schwestern, in
der Kirche.



Schliefslich kommt der Prophet auf
das Gebet der Priester zu sprechen,
die sich mit Trdnen in den Augen an
Gott wenden und sagen: » Uberlaf}
dein Erbe nicht der Schande, damit
die VoOlker nicht iiber uns spotten.
Warum soll man bei den Volkern
sagen: ,Wo ist denn ihr Gott?“ « (V.
17). Dieses Gebet lafst uns dariiber
nachdenken, welche Bedeutung das
christliche Glaubens- und
Lebenszeugnis eines jeden von uns
und unserer Gemeinschaften fiir das
Gesicht der Kirche hat und wie dieses
bisweilen verunstaltet wird. Ich
denke besonders an die Vergehen
gegen die Einheit der Kirche, an die
Spaltungen im Leib der Kirche. Die
Fastenzeit in einer intensiveren und
sichtbareren Gemeinschaft mit der
Kirche zu leben, indem man
Individualismen und Rivalitaten
uberwindet, ist ein demiitiges und
kostbares Zeichen fur diejenigen, die
dem Glauben fern sind oder ihm
gegenuber gleichgultig sind.



» Jetzt ist sie da, die Zeit der Gnade;
jetzt ist er da, der Tag der Rettung

« (2 Kor 6,2). Die Worte des Apostels
Paulus an die Christen von Korinth
erklingen auch fur uns mit einer
Dringlichkeit, die kein Fernbleiben
oder keine Untatigkeit duldet. Der
mehrmals wiederholte Ausdruck
»jetzt“ besagt, dafs man sich diesen
Moment nicht entgehen lassen darf,
er wird uns wie eine einmalige,
unwiederholbare Gelegenheit
angeboten. Und der Blick des
Apostels konzentriert sich auf das
Teilen, das Christus zum Merkmal
seines Lebens machen wollte, indem
er alles Menschliche annahm bis
dahin, selbst die Stinde der
Menschen auf sich zu laden. Der Satz
des heiligen Paulus ist sehr stark:
Gott hat ihn » flir uns zur Stiinde
gemacht «. Jesus, der Unschuldige,
der Heilige, » der keine Stinde kannte
« (2 Kor 5,21), 1adt sich die Last der
Stinde auf und teilt mit der
Menschheit ihre Folge, den Tod — den



Tod am Kreuz. Die Versohnung, die
uns angeboten wird, wurde um
einen sehr hohen Preis erkauft: das
auf Golgotha aufgerichtete Kreuz, an
das der menschgewordene Sohn
Gottes geheftet wurde. In diesem
Eintauchen Gottes in das
menschliche Leiden und in den
Abgrund des Bosen liegt die Wurzel
unserer Rechtfertigung. Unser »
Umkehren zu Gott von ganzem
Herzen « auf unserem Weg in der
Fastenzeit geht Giber das Kreuz, tiber
die Nachfolge Christi auf dem Weg,
die zum Kalvarienberg fihrt, zur
vollkommenen Selbsthingabe. Es ist
ein Weg, auf dem wir taglich lernen
mussen, immer mehr aus unserem
Egoismus und aus unserer
Verschlossenheit herauszukommen,
um Platz zu machen fiir Gott, der das
Herz 6ffnet und verwandelt. Und der
heilige Paulus erinnert daran, wie
die Botschaft des Kreuzes flr uns
erklingt durch die Verkiindigung des
Wortes Gottes, dessen Botschafter



der Apostel selber ist; eine
Ermahnung an uns, damit dieser
Weg der Fastenzeit gekennzeichnet
sei von grofserer Aufmerksamkeit
und Bestadndigkeit im Horen auf
Gottes Wort — das Licht, das unsere
Schritte erhellt.

In dem Abschnitt aus dem
Matthdusevangelium, der zur
sogenannten Bergpredigt gehort,
bezieht Jesus sich auf die drei
grundlegenden Ubungen, die das
Gesetz des Mose vorsah:
Almosengeben, Gebet und Fasten; es
sind auch die traditionellen
Weisungen flir die Fastenzeit, um der
Einladung, » von ganzem Herzen zu
Gott umzukehren «, zu entsprechen.
Doch Jesus unterstreicht, dafs es die
Qualitat und die Wahrheit der
Beziehung zu Gott ist, welche die
Echtheit jeder religiosen Handlung
ausmacht. Deshalb prangert er die
religiose Scheinheiligkeit an, das
Verhalten, sich in Szene zu setzen,



sowie die Haltungen, die Beifall und
Zustimmung suchen. Der wahre
Junger dient nicht sich selbst oder
der , Offentlichkeit®, sondern dem
Herrn, in Einfachheit und
Grofdherzigkeit: » Und dein Vater, der
auch das Verborgene sieht, wird es
dir vergelten « (Mt 6,4.6.18). Unser
Zeugnis wird immer um so
wirksamer sein, je weniger wir
unsere eigene Ehre suchen und uns
bewufst sind, dafs der Lohn des
Gerechten Gott selber ist, das
Vereint-Sein mit ihm — hier unten auf
dem Weg des Glaubens und am Ende
des Lebens im Frieden und im Licht
der Begegnung von Angesicht zu
Angesicht mit ihm fir immer (vgl. 1
Kor 13,12).

Liebe Bruder und Schwestern,
beginnen wir diesen Weg durch die
Fastenzeit voll Zuversicht und
Freude. Moge die Einladung zur
Bekehrung, die Aufforderung, » von
ganzem Herzen zu Gott umzukehren



«, laut in uns erklingen, so daf$ wir
seine Gnade annehmen, die uns zu
neuen Menschen macht mit jener
uberraschenden Neuheit, die
Teilhabe am Leben Jesu selbst ist.
Niemand soll also taub sein fur
diesen Aufruf, der auch aus diesem
schlichten, so einfachen und zugleich
so eindrucksvollen Ritus der
Auflegung der Asche zu uns spricht,
den wir gleich vollziehen werden. Es
begleite uns in dieser Zeit die
Jungfrau Maria, Mutter der Kirche
und Vorbild jedes wahren Jungers
des Herrn. Amen!

s sk ok K sk k%
Mittwochsaudienz, 13. Februar 2013
"Betet weiter fiir mich"

Liebe Briider und Schwestern!

Wie ihr wif$t — [Applaus] Danke fur
eure Zuneigung! —, habe ich mich
dazu entschlossen, auf das Amt, das



mir der Herr am 19. April 2005
anvertraut hat, zu verzichten. Ich
habe dies in voller Freiheit zum
Wohl der Kirche getan, nachdem ich
lange gebetet und vor Gott mein
Gewissen gepriift habe. Ich bin mir
des Ernstes dieses Aktes sehr
bewuist, aber ich bin mir ebenso
bewulfdt, nicht mehr in der Lage zu
sein, das Petrusamt mit der dafiir
erforderlichen Kraft auszutiiben.
Mich tragt und erleuchtet die
Gewifsheit, dafd es die Kirche Christi
ist und der Herr es ihr nie an seiner
Leitung und Sorge fehlen lassen
wird. Ich danke euch allen fiir die
Liebe und fiir das Gebet, mit dem ihr
mich begleitet habt. [Applaus] Danke!
Ich habe in diesen fiir mich nicht
leichten Tagen gleichsam physisch
die Kraft des Gebets verspurt, die mir
die Liebe der Kirche, euer Gebet
bringt. Betet weiter fir mich, fir die
Kirche und fiir den kommenden
Papst. Der Herr wird uns leiten.



K ok Sk ok sk ok ok

Verzichtserkldarung des Papstes, 11.
Februar 2013

Liebe Mitbriider!

Ich habe euch zu diesem
Konsistorium nicht nur wegen drei
Heiligsprechungen
zusammengerufen, sondern auch um
euch eine Entscheidung von grofder
Wichtigkeit fiir das Leben der Kirche
mitzuteilen. Nachdem ich wiederholt
mein Gewissen vor Gott gepruft
habe, bin ich zur GewifSsheit gelangt,
dafd meine Krafte infolge des
vorgeruckten Alters nicht mehr
geeignet sind, um in angemessener
Weise den Petrusdienst auszuiiben.
Ich bin mir sehr bewuist, dafs dieser
Dienst wegen seines geistlichen
Wesens nicht nur durch Taten und
Worte ausgeiibt werden darf,
sondern nicht weniger durch Leiden
und durch Gebet. Aber die Welt, die
sich so schnell verandert, wird heute



durch Fragen, die fiir das Leben des
Glaubens von grofder Bedeutung
sind, hin- und hergeworfen. Um
trotzdem das Schifflein Petri zu
steuern und das Evangelium zu
verkinden, ist sowohl die Kraft des
Kopers als auch die Kraft des Geistes
notwendig, eine Kraft, die in den
vergangenen Monaten in mir derart
abgenommen hat, daf$ ich mein
Unvermogen erkennen mufs, den mir
anvertrauten Dienst weiter gut
auszufiihren. Im Bewufstsein des
Ernstes dieses Aktes erklare ich
daher mit voller Freiheit, auf das
Amt des Bischofs von Rom, des
Nachfolgers Petri, das mir durch die
Hand der Kardindle am 19. April
2005 anvertraut wurde, zu
verzichten, so dafs ab dem 28.
Februar 2013, um 20.00 Uhr, der
Bischofssitz von Rom, der Stuhl des
heiligen Petrus, vakant sein wird und
von denen, in deren Zustandigkeit es
fallt, das Konklave zur Wahl des



neuen Papstes zusammengerufen
werden mufs.

Liebe Mitbriider, ich danke euch von
ganzem Herzen fur alle Liebe und
Arbeit, womit ihr mit mir die Last
meines Amtes getragen habt, und ich
bitte euch um Verzeihung fir alle
meine Fehler. Nun wollen wir die
Heilige Kirche der Sorge des
hochsten Hirten, unseres Herrn Jesus
Christus, anempfehlen. Und bitten
wir seine heilige Mutter Maria, damit
sie den Kardindlen bei der Wahl des
neuen Papstes mit ihrer mutterlichen
Glte beistehe. Was mich selbst
betrifft, so mochte ich auch in
Zukunft der Heiligen Kirche Gottes
mit ganzem Herzen durch ein Leben
im Gebet dienen.

Aus dem Vatikan, 10. Februar 2013
BENEDICTUS PP XVI

© Copyright 2013 - Libreria Editrice
Vaticana



© Copyright 2013 - Libreria
Editrice Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/
(03.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/
https://opusdei.org/de-ch/article/ich-bin-ein-einfacher-pilger/

	"Ich bin ein einfacher Pilger"

