
opusdei.org

Herrenfeste im
Jahreskreis (I)

In diesem ersten Artikel über
die uns von der Kirche im
Jahreskreis vorgestellten
Herrenfeste, bringen wir einige
Überlegungen zu den vier
folgenden: Darstellung des
Herrn, Verkündigung des
Herrn, Dreifaltigkeitssonntag
und Fronleichnam.

01.08.2021

· Darstellung des Herrn · 
Verkündigung des Herrn · 



Dreifaltigkeitssonntag · 
Fronleichnam

„So wie ich jetzt im Namen des Herrn
zu euch gekommen bin und euch im
Namen des Herrn wachend
angetroffen habe, so wird der Herr
selbst, zu dessen Ehre wir dieses
feierliche Fest begehen, seine Kirche
im Licht der Seele wachend finden,
wenn Er kommt, um sie zu
erwecken“ 1. Im Licht der Seele
wachen: diese während der
Ostervigil vom heiligen Augustinus
gesprochenen Worte geben einen
guten Abriss über den Sinn der
großen Feierlichkeiten und
Herrenfeste, die im Jahreskreis über
das ganze Jahr verteilt sind: sie
erklären im Laufe des Jahres das
vom Kreuz und vom leeren Grab
kommende Heilsmysterium, welches
das Antlitz der Erde erneuert.

„Das einzigartige und identische
Zentrum der Liturgie und des



christlichen Lebens – das
Ostergeheimnis – erhält dann in den
verschiedenen Feierlichkeiten und
Festen spezifische »Formen« mit
weiteren Bedeutungen und
besonderen Gnadengaben“ 2. Die
Feste der Verklärung und der
Kreuzerhöhung sind allen
liturgischen Traditionen gemeinsam.
Die Hochfeste der Heiligsten
Dreifaltigkeit, Fronleichnam, des
Heiligsten Herzens Jesu und das
Christkönigsfest sind hingegen der
römischen Kirche eigene Feste.

Ferner werden im Lauf des
Jahreskreises bzw. in der Fastenzeit
Herrenfeste mit besonderem Bezug
auf das Leben Mariens gefeiert: die 
Darstellung des Herrn und die 
Verkündigung des Herrn. Aufgrund
ihrer theologischen Ausrichtung
gehören aber beide eigentlich zum
Zyklus der Ankündigung des Herrn
oder Weihnachtszeit. Ihr Platz im
liturgischen Kalender ist auf die



komplexe Art zurückzuführen, mit
der ihr Datum festgelegt wurde.

In diesem ersten Artikel, der den von
der Kirche im Jahreskreis
vorgesehenen Herrenfesten
gewidmet ist, finden sich einige
Überlegungen über vier dieser
Feiertage: der Darstellung und der
Verkündigung des Herrn, dem
Dreifaltigkeitssonntag und dem
Fronleichnamsfest.

Die Darstellung des Herrn

Im Mosaischen Gesetz war
vorgeschrieben, dass in Israel jeder
Erstgeborene vierzig Tage nach
seiner Geburt dem Herrn geweiht
und mit einer in den Tempelschatz
einzubringenden Summe ausgelöst
werden soll - als Erinnerung an das
erste Pascha beim Auszug aus
Ägypten.

Das Lukasevangelium beschreibt die
Darstellung Jesu im Tempel wie folgt:



„Als sich für sie die Tage der vom
Gesetz des Moses vorgeschriebenen
Reinigung erfüllt hatten, brachten sie
das Kind nach Jerusalem hinauf, um
es dem Herrn darzustellen, wie im
Gesetz des Herrn geschrieben ist: 
Jede männliche Erstgeburt soll dem
Herrn heilig genannt werden “3. Der
heilige Josef und die Jungfrau
betreten unbeachtet inmitten der
Menschenmenge den Tempel. Der
von allen Menschen (sehnsüchtig)
erwartete kommt wehrlos - in den
Armen seiner Mutter - in das Haus
seines Vaters.

An diesem Tag ruft uns die Liturgie
mit dem Antwortpsalm zur Anbetung
des Königs der Herrlichkeit, der sich
im Schoß dieser unauffälligen
Familie befindet: „ Attollite, portae,
capita vestra, et elevamini, portae
aeternales, et introibit rex gloriae! –
Ihr Tore, hebt eure Häupter, hebt
euch, ihr uralten Pforten, denn es
kommt der König der Herrlichkeit!“ 4.



Dieses Geheimnis hatte man in der
Kirche von Jerusalem seit dem
vierten Jahrhundert Jahr für Jahr
betrachtet. Das Fest wurde damals
am 14. Februar gefeiert, vierzig Tage
nach Epiphanie. In Jerusalem hatte
man die Liturgie noch nicht an den
römischen Brauch angepasst,
Weihnachten am 25. Dezember zu
feiern. Sobald sich dieser Brauch in
der ganzen christlichen Welt
verbreitet hatte, wurde das Fest der
Darstellung auf den 2. Februar
verschoben, was sich alsbald auch im
Orient verbreitete.

In Byzanz wurde es im sechsten
Jahrhundert von Kaiser Justinian I
unter der Bezeichnung Hypapante
oder Begegnung Jesu mit dem greisen
Simeon eingeführt, der für die
Gerechten Israels steht, die lange Zeit
hindurch geduldig die Erfüllung der
messianischen Prophezeiungen
erwartet hatten.



Im siebenten Jahrhundert hat dieses
Fest auch im Westen Fuß gefasst. Der
volkstümliche Name Candelaria oder 
Maria Lichtmess geht auf die von
Papst Sergius I eingeführte
traditionelle Lichterprozession
zurück. Gemäß dem Ausruf des
greisen Simeon, ist Jesus der Erlöser,
„ vor allen Völkern bereitet (...), ein
Licht, das die Heiden erleuchtet “5. Die
Kirche segnet jedes Jahr - zum
Gedenken an die Ankunft und
Vorstellung des göttlichen Lichts in
der Welt - die Kerzen als Symbol für
die ständige Gegenwart Jesu und des
Lichtes des Glaubens, das die
Gläubigen durch das Sakrament der
Taufe empfangen. Die Prozession mit
den brennenden Kerzen wird so zu
einem Ausdruck christlichen Lebens:
als ein durch das Licht Christi hell
erleuchteten Weg.

Die jährliche Gedächtnisfeier der
Darstellung des Herrn im Tempel ist
auch ein Marienfest, das deshalb



früher auch als Fest der „Reinigung
Mariens“ bekannt war. Obwohl Gott
Maria von der Erbsünde bewahrt
hatte, wollte sie sich als hebräische
Mutter „dem Gesetz des Herrn“
unterwerfen und opferte deshalb
„ein Paar Turteltauben oder zwei
junge Tauben“ 6. Dadurch wird das
Opfer Mariens zu einem Zeichen
ihres Gehorsams durch pünktliche
Erfüllung der göttlichen Gebote. 
Lehrt dich dieses Beispiel nicht,
mein törichtes Kind, das heilige
Gesetz Gottes trotz aller
persönlichen Opfer zu erfüllen? 7.

Verkündigung des Herrn

Die Kirche feiert am 25. März die
Ankündigung der Erfüllung der
Heilszusagen. Durch die Worte des
Erzengels erkennt Maria, dass sie vor
Gott Gnade gefunden hat. Durch das
Wirken des Heiligen Geistes wird sie
einen Sohn empfangen, der Sohn
Gottes genannt werden wird. Er wird



sein Volk erlösen und den Thron
Davids besteigen und sein Reich wird
kein Ende haben 8. Es ist das Fest der
Fleischwerdung. Der Ewige Sohn des
Vaters tritt in die Geschichte ein, Er
wird Mensch aus dem Fleisch
Mariens, eines demütigen Mädchens
aus dem Volk Israel. Seit damals ist
die Geschichte „nicht einfach nur
eine Abfolge von Jahrhunderten, von
Jahren, von Tagen, sondern die Zeit
einer Gegenwart, die ihr Bedeutung
und Fülle verleiht und sie auf eine
feste Hoffnung hin öffnet“ 9.

Möglicherweise wurde dieses Fest in
Palästina schon im vierten
Jahrhundert gefeiert, denn in dieser
Zeit errichtete man in Nazareth über
dem Ort, dort wo sich nach der
Tradition das Haus Mariens befand,
eine Basilika. Dieses marianische
Gepräge entnimmt man auch der für
dieses Gedächtnis ebenfalls üblichen
Bezeichnung „Maria Verkündigung“.
Dieses Fest verbreitete sich sehr bald



- während des fünften Jahrhunderts -
im christlichen Orient und danach
im Westen. In der zweiten Hälfte des
siebenten Jahrhunderts finden sich
bereits Zeugnisse über seine
Abhaltung am 25. März in der
Römischen Kirche, mit der
Bezeichnung Annuntiatio Domini.

Die Datierung dieses Festes geht von
einer alten Überlieferung aus,
welche die Erschaffung der Welt auf
den genauen Zeitpunkt der Tag-
Nacht-Gleiche im Frühling festgelegt
hatte (am Beginn des christlichen
Zeitalters entsprach das dem 25.
März nach dem Julianischen
Kalender). Der Idee entsprechend,
wonach Vollkommenheit die
Erfüllung kompletter Zyklen
impliziert, überlegten die ersten
Christen, dass die Fleischwerdung
Christi (Beginn der Neuen
Schöpfung), sein Tod am Kreuz und
seine Wiederkunft am Ende der
Zeiten auf diesen Tag fallen müssten,



der damit ausgesprochen
bedeutungsvoll erscheint. Auch
dürfte die kalendarische Festlegung
von Weihnachten – neun Monate
nach der Verkündigung – auf diese
ursprüngliche Datierung
zurückgehen.

Die Messtexte und das Stundengebet
dieses Hochfestes konzentrieren sich
auf die Betrachtung des
fleischgewordenen Wortes. Der
Psalm 40 wird im Eröffnungsvers, im
Antwortpsalm und in der zweiten
Lesung angesprochen und ist für die
ganze Feier so etwas wie ein roter
Faden: „Siehe ich komme (...). Deinen
Willen zu tun, o Gott, war mein
Gefallen“ 10. Dem Willen des Vaters
gehorsam nimmt Jesus Fleisch an
und so wie Jesus, gehorcht seine
Mutter. Maria erschrak, machte aber
keine Schwierigkeiten: sie zweifelt
nicht am Wort des Engels. Vom
Glauben bewegt sagt sie ihr JA zum
Willen Gottes. Das reine Herz



Mariens wird durch die göttliche
Herablassung gleichsam von
Heiligkeit umgeformt (...). Mariens
Demut ist Frucht der
unergründlichen, unermesslichen
Gnade, die durch die
Menschwerdung der zweiten
Person der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit im Schoße der
unbefleckt empfangenen,
immerwährend jungfräulichen
Mutter Gestalt annimmt 11.

Die Allerheiligste Dreifaltigkeit

Am ersten Sonntag nach Pfingsten
feiert die Kirche das Hochfest der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit. An
diesem Tag preisen wir den Vater,
den Sohn und den Heiligen Geist, den
einen Gott in drei Personen: „So
beten wir an im Lobpreis des wahren
und ewigen Gottes die Sonderheit in
den Personen, die Einheit im Wesen
und die gleiche Fülle in der
Herrlichkeit“ 12.



Ihr habt mich oft sagen hören,
dass sich Gott in der Mitte unserer
Seele im Stand der Gnade befindet;
und dass wir daher alle einen
direkten Draht zu Gott, unserem
Herrn, haben. Welchen Wert hat
jeder menschliche Vergleich,
gemessen an dieser wunderbaren
göttlichen Wirklichkeit? Am
anderen Ende des Drahtes befindet
sich und wartet auf uns nicht nur
der große Unbekannte, sondern
die ganze Dreifaltigkeit, der Vater,
der Sohn und der Heilige Geist (...).
Es ist ein Jammer, dass wir
Christen vergessen, dass wir
Thron der Heiligsten Dreifaltigkeit
sind. Ich rate euch, euch daran zu
gewöhnen, auf dem tiefsten Grund
eures Herzens Gott zu suchen. Das
ist das innere Leben 13.

Obwohl dieses Fest im Römischen
Kalender erst Mitte des vierzehnten
Jahrhunderts eingeführt wurde,
gehen seine Ursprünge auf die



Väterzeit zurück. Schon der heilige
Leo der Große war es gewohnt, seine
Lehre über das Mysterium der
Dreifaltigkeit im Rahmen der
Pfingstzeit darzulegen. Einige seiner
Aussagen wurden später in die
Präfation der Messe für die
Pfingstoktav aufgenommen. In der
Folge wurde im Fränkischen Reich
eine Messe der Allerheiligsten
Dreifaltigkeit zusammengestellt, die
sehr früh im ganzen Westen
Verbreitung fand, vielleicht um das
christliche Volk den wahren Glauben
an Gott zu lehren.

Trotzdem hat die Römische Kirche in
ihrem Kalender kein besonderes Fest
zu Ehren der Heiligsten Dreifaltigkeit
festgelegt, denn die Doxologie und
die Anrufungen des einen und
dreifaltigen Gottes hatten ja in der
Liturgie einen zentralen Platz. Diese
Situation verhinderte aber nicht,
dass einige Diözesen und
Ordensgemeinschaften jährlich ein



liturgisches Dreifaltigkeitsfest
feierten, wenn auch nicht einheitlich
an einem bestimmten Tag. Erst Papst
Johannes XXII setzte schließlich im
Römischen Kalender, im Jahr 1334,
das Fest der Heiligsten Dreifaltigkeit
für den Sonntag nach Pfingsten fest.
Andererseits widmen die Kirchen
des christlichen Orients, obwohl
diese kein spezielles Fest festgelegt
hatten, den Großteil der Gesänge für
den Pfingstsonntag der Betrachtung
des Geheimnisses der Dreifaltigkeit.

Fronleichnam

Das Hochfest des Leibes und Blutes
Christi („ Corpus Christi“,
Fronleichnam) ist im Mittelalter als
Frucht der eucharistischen
Frömmigkeit entstanden. Damit
wurde nach verschiedenen
theologischen Auseinandersetzungen
dieses Dogma bestätigt. Das erste Mal
wurde dieses Fest im Jahr 1247 in
Lüttich auf Bitte der heiligen Juliana



de Mont-Cornillon begangen. Diese
Ordensfrau widmete den Großteil
ihres Lebens der Förderung der
Verehrung des heiligen
Altarssakraments. Unter dem
Eindruck des eucharistischen
Wunders von Bolsena legte Papst
Urban IV im Jahr 1264 das Hochfest
zu Ehren dieses Allerheiligsten
Sakraments für die ganze Kirche für
den Donnerstag nach der
Pfingstoktav fest. Das genannte
Wunder bezeugt der Bau der
monumentalen Domkirche von
Orvieto. Die Einsetzungsbulle für
dieses Fest enthält im Anhang Texte
für Messe und Stundengebet, die laut
der Überlieferung von Thomas von
Aquin verfasst wurden. Die Antiphon
O sacrum convivium für die zweite
Vesper dieses Festes fasst in
bewundernswerter Weise den
Glauben der Kirche, das Mysterium
fidei, zusammen: „O heiliges Mahl, in
dem Christus unsere Speise ist:
Gedächtnis seines Leidens, Fülle der



Gnade, Unterpfand der künftigen
Herrlichkeit“ 14. An diesem Festtag
sagte der Papst: „Jeder von uns kann
sich heute fragen: Und ich? Wo will
ich essen? Von welchem Tisch will
ich mich ernähren? Vom Tisch des
Herrn? Oder träume ich davon,
schmackhafte Speisen zu essen, aber
in der Sklaverei? Und dann kann sich
jeder von uns fragen: Wem gilt
meine Erinnerung? Dem Herrn, der
mich rettet, oder dem Knoblauch und
den Zwiebeln der Sklaverei? Mit
welcher Erinnerung sättige ich
meine Seele?“ 15.

Da sich bei diesem Fest alles um die
Anbetung des Allerheiligsten
Sakraments dreht und um den
Glauben an die Realpräsenz Christi
unter den eucharistischen Gestalten,
ist es ganz natürlich, dass schon im
vierzehnten Jahrhundert der Brauch
entstand, den Herrn im Sakrament
durch die Straßen der Städte zu
begleiten. Davor wurde das



Allerheiligste bei der Palmprozession
vom Palmsonntag vorangetragen
oder am Ostermorgen feierlich vom
Aufbewahrungsort oder vom
„Heiligen Grab“ zum Hauptaltar der
Kirche gebracht. Die
Fronleichnamsprozession als solche
wird in Rom definitiv im XV.
Jahrhundert eingeführt. In den
letzten Jahren erleben wir – Gott sei
Dank – ein Wiederaufleben dieser
Verehrung, und das sogar an Orten,
an denen sie seit Jahrhunderten
verschwunden war. Wir machen uns
die Empfindungen des heiligen
Josefmaria vom Fronleichnamsfest
1971 zu eigen: Als ich an diesem
Morgen die Frühmesse feierte,
habe ich unserem Herrn in
Gedanken gesagt: Ich begleite dich
bei allen Prozessionen in der Welt,
bei allen Tabernakeln wo man dich
verehrt und an allen Orten wo du
bist und dort nicht verehrt wirst.16

José Luis Gutiérrez



1 Augustinus, Predigten 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

2 Benedikt XVI, Homilie, 31.5.2009.

3 Lk 2,22-23.

4 Ps 24,7.

5 Lk 2,31-32.

6 Lk 2,24.

7 Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz, Die
freudenreichen Geheimnisse IV.

8 Vgl. Lk 1,26-33.

9 Benedikt XVI, Audienz vom
12.12.2012.

10 Vgl. Ps 40,8-9.

11 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
96.



12 Römisches Messbuch (SCHOTT), 
Präfation von der Heiligsten
Dreifaltigkeit.

13 Hl. Josefmaria, Mitschrift vom
8.12.1972 (zitiert in Burkhart –
López, Alltag und Heiligkeit in der
Lehre des heiligen Josefmaria, Köln
2015, S. 315f).

14 Antiphon ad Magnificat, II. Vesper
des Hochfestes des Leibes und Blutes
Christi.

15 Papst Franziskus, Homilie vom
19.6.2014 (Vgl. Num 11, 4-6).

16 J. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría Escrivá , Madrid 2000, S.
240.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/herrenfeste-im-jahreskreis-i/

(09.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/herrenfeste-im-jahreskreis-i/
https://opusdei.org/de-ch/article/herrenfeste-im-jahreskreis-i/

	Herrenfeste im Jahreskreis (I)

