opusdei.org

Etwas Grofies, das
Liebe ist (XI): Die
Fruchte der Treue

Die Sicherheit, immer bei Gott
zu sein, ist Quelle lebendiger
Hoffnung, aus der neue,
unversiegbare Wasser der
Freude und des Friedens
stromen, die unser Leben und
das unserer Mitmenschen
befruchten.

20.11.2019

Das Buch der Psalmen beginnt mit
einem Lobgesang auf die



Fruchtbarkeit des Menschen, der
Gott und seinem Gesetz treu ist und
sich nicht von den Ungldubigen
beeinflussen lasst: ,,Selig der Mann,
der nicht nach dem Rat der Frevler
geht, nicht auf dem Weg der Stinder
steht, nicht im Kreis der Spotter sitzt,
sondern sein Gefallen hat an der
Weisung des Herrn, bei Tag und bei
Nacht Giber seine Weisung nachsinnt.
Er ist wie ein Baum, gepflanzt an
Bachen voll Wasser, der zur rechten
Zeit seine Frucht bringt und dessen
Blatter nicht welken. Alles, was er
tut, es wird ihm gelingen“ (Ps 1, 1-3).
Im Grunde ist das standige Lehre der
Schrift: ,Ein ehrlicher Mensch erntet
vielfachen Segen“ (Spr 28,20); ,Wer
Gerechtigkeit sat, hat bestandigen
Ertrag® (Spr 11,18). Alle Werke Gottes
sind fruchtbar, so auch die Leben
derer, die auf seinen Ruf antworten.
Der Herr sagte es seinen Aposteln
beim Letzten Abendmahl: , Nicht ihr
habt mich erwahlt, sondern ich habe
euch erwahlt und dazu bestimmt,



dass ihr euch aufmacht und Frucht
bringt und dass eure Frucht

bleibt“ (Joh 15,16). Er bittet uns nur
darum, dass wir mit ihm vereint
bleiben wie die Reben mit dem
Weinstock, denn ,,wer in mir bleibt
und in wem ich bleibe, der bringt
reiche Frucht“ (Joh 15,6).

Im Lauf der Jahrhunderte haben
auch die Heiligen die Grofdzugigkeit
Gottes erfahren. Die hl. Teresa zum
Beispiel schrieb: ,,Seine Majestat
pflegt die Wohnung nicht schlecht zu
bezahlen, wenn man ihm gut
aufwartet“[1]. Denen, die ihm treu
sind, hat er versprochen, sie liebevoll
in seinem Reich zu empfangen: ,Sehr
gut, du tuchtiger und treuer Diener.
Uber weniges warst du treu, tiber
vieles werde ich dich setzen. Komm,
nimm teil am Freudenfest deines
Herrn!“ (Mt 25,21). Aber Gott wartet
nicht auf den Himmel, um seine
Kinder zu belohnen, sondern schon
hier in diesem Leben fiihrt er sie ein



in die gottliche Freude — mit
Fruchten der Heiligkeit und
Tugenden. Er holt aus jedem das
Beste heraus und hilft uns, nicht so
sehr an unsere Schwachen zu
denken, als vielmehr, auf ihn zu
vertrauen. Durch seine Kinder segnet
der Herr auch ihre Mitmenschen.
Gott erfreut sich daran: ,Mein Vater
wird dadurch verherrlicht, dass ihr
reiche Frucht bringt und meine
Junger werdet” (Joh 15,8). Wir wollen
uns hier einige Folgen unserer Treue
im eigenen Leben und dem der
anderen vor Augen fihren. Mogen
diese Frichte und viele andere, die
Gott allein kennt, uns ermutigen,
niemals aufzuhoren, Gott zu danken
fir seine Ndhe und seine Gnaden. So
werden wir lernen, diese Liebe
taglich mehr zu schatzen.

Ein Himmel in unserem Inneren

Wenige Wochen vor seinem
Heimgang sagte der hl Josefmaria



einer Gruppe seiner Kinder: ,Der
Herr hat uns einen reichen Schatz
geschenkt (...). In uns wohnt Gott
unser Herr mit seiner ganzen Grof3e.
In unserem Herzen ist ein
Himmel“[2]. Der Herr hatte es den
Aposteln versprochen: ,,Wenn
jemand mich liebt, wird er mein
Wort halten; mein Vater wird ihn
lieben und wir werden zu ihm
kommen und bei ihm Wohnung
nehmen® (Joh 14,23). Das ist das
grofdte Geschenk Gottes: seine
Freundschaft und seine Gegenwart
in uns.

Jeden Tag konnen wir im Gebet diese
Realitat der gottlichen Gegenwart in
uns aufs Neue betrachten und sie im
Gedéachtnis bewahren. Mit
Bewunderung und Dankbarkeit
versuchen wir der unendlichen
Liebe Gottes zu uns zu entsprechen.
Denn der Herr ,kommt nicht Tag fir
Tag vom Himmel herab, um in einem
goldenen Kelch zu bleiben, sondern



um einen anderen Himmel
vorzufinden, der ihm sehr viel lieber
ist als der erste: der Himmel unserer
Seele, die nach seinem Bild
geschaffen und lebendiger Tempel
der Allerheiligsten Dreifaltigkeit
ist“[3]. Nur wegen dieses gottlichen
Geschenks konnen wir uns sehr gut
bezahlt fiihlen und der Freude sicher
sein, die wir Gott mit unserer Treue
bereiten.

Wenn wir uns korperlich oder
psychisch miide fiihlen, wenn die
Sturme der Schwierigkeiten
losbrechen, dann sollten wir uns
wieder daran erinnern: ,, Wenn Gott
in unserer Seele wohnt, ist alles
andere — mag es auch noch so
wichtig erscheinen — nebenséachlich
und vorubergehend. Wir aber, in
Gott, sind das Bleibende“[4]. Die
Gewissheit, dass Gott bel mir ist, in
mir und ich in ihm (vgl. Joh 6,56), ist
Quelle einer inneren Sicherheit und
Hoffnung, die rein menschlich nicht



erklarbar ist. Diese Uberzeugung
lasst uns immer einfacher werden -
wie Kinder —, schenkt uns eine weite,
vertrauensvolle Sicht und daher
Entspanntheit und Freude. Freude
und Frieden sind so wichtig und
haben eine so starke apostolische
Kraft, dass der hl. Josefmaria den
Herrn darum téglich in der hl. Messe
fir sich und alle seine Kinder bat[5].

Den Himmel in uns sollen wir
uberallhin mitnehmen: nach Hause,
an unsere Arbeitsstelle, zur
Erholung, zum Treffen mit
Freunden... ,,In unserer Zeit, in der
wir oft feststellen missen, dass es im
gesellschaftlichen Leben, bei der
Arbeit wie in den Familien an
Frieden fehlt..., ist es um so
wichtiger, dass wir Christen, Sdleute
der Freude und des Friedens* sind,
wie der hl. Josefmaria sagte“[6]. Aus
Erfahrung wissen wir, dass Frieden
und Freude nicht unser fester Besitz
sind. Daher bemtiihen wir uns um die



Gegenwart Gott in unserem Herzen,
damit Er uns erfiille und unseren
Mitmenschen seine Gaben schenke.
Die Wirksamkeit dieser Aussaat ist
sicher, ihre Reichweite hingegen
unabsehbar. ,,Der Frieden in der
Welt hangt vielleicht mehr davon ab,
inwieweit wir personlich bereit sind
zu lacheln, zu verzeihen, uns selbst
nicht so wichtig zu nehmen als von
den grofden Verhandlungen zwischen
den Nationen, so bedeutend sie auch
sein mogen“[7].

Starkmut und Barmherzigkeit

Wenn wir zulassen, dass die
Gegenwart Gottes in uns wachst und
Frucht bringt — in gewissem Sinne ist
das die Treue -, dann erlangen wir
nach und nach eine ,innere Starke*,
die es uns leichter macht, auf
widrige, unvorhergesehene
Umstande, lastige Situationen sowie
eigene und fremde Begrenztheit
geduldig und sanft zu reagieren. Der



hl. Pfarrer von Ars sagte: ,,Unsere
Fehler sind Sandkoérnchen im
Vergleich zum grofSen Berg der
Barmherzigkeit Gottes“[8]. Diese
Uberzeugung befihigt uns,
angesichts der gleichen Personen
und Umstande immer mehr wie der
Herr zu reagieren — barmherzig und
milde, ohne uns zu beunruhigen,
wenn sie unseren spontanen Planen
und Ideen nicht entsprechen.
Schliefslich entdecken wir, dass alle
Ereignisse irgendwie , Instrumente
des gottlichen Willens sind, die mit
Respekt und Liebe, in Freude und
Frieden aufgenommen werden
konnen“[9]. So wird es uns mit der
Zeit leichter zu beten, zu
entschuldigen und verzeihen, so wie
der Herr. Und wir finden schnell den
inneren Frieden wieder, wenn wir
ihn verloren haben.

Es kann passieren, dass uns die
Bereitschaft, im Herzen Verstandnis
und Barmherzigkeit zu pflegen,



kleinmiitig vorkommt angesichts der
Erbarmlichkeiten anderer, die uns
verachtlich erscheinen oder der
Bosheit gewisser Leute, die uns
schaden wollen. Aber erinnern wir
uns daran, wie Jesus die Junger
ermahnt, als sie eine Strafe vom
Himmel erbitten wollen fiir die
Samariter, die ihn nicht aufnehmen
(vgl.Lk 9,55). ,,Das Programm des
Christen — das Programm des
barmherzigen Samariters, das
Programm Jesu - ist das ,sehende
Herz‘. Dieses Herz sieht, wo Liebe
nottut und handelt danach“[10].
Unsere geduldige Nachstenliebe, die
sich weder argert noch beklagt, wird
so zu einem Balsam, mit dem Gott
heilt und die Wunden derer
verbindet, die ein reuevolles Herz
haben (vgl.Ps 147,3). Er erleichtert
ihnen die Ruckkehr.

Eine unvorstellbare Wirksamkeit



Pflege von Bild und Profil der
eigenen Person scheint heute
unentbehrlich, um in den sozialen
und beruflichen Netzwerken prasent
zu sein und Einfluss zu haben. Wenn
wir aber aus dem Blick verlieren,
dass wir in Gott leben, dass er
,dauernd bei uns ist“[11], dann kann
die Frage, ob man akzeptiert,
anerkannt, gefollowed und sogar
bewundert wird, zu einer mehr oder
weniger subtilen Obsession werden.
Man fuihlt stdndig das Bedurfnis zu
prifen, welche Bedeutung dem
eigenen Reden und Handeln
beigemessen wird.

Dieser Wunsch, anerkannt zu
werden und unseren Wert zu spuren,
entspricht tatsachlich, wenn auch
nur grob, einer tiefen Wahrheit;
denn wir sind so wichtig, dass Gott
sein Leben fir jeden von uns
hingegeben hat. Dennoch geschieht
es Ofter, dass wir unauffallig Liebe
und Anerkennung einfordern, die uns



doch nur geschenkt sind. Vielleicht
hat der Herr deshalb in der
Bergpredigt gesagt: ,Hutet euch, eure
Gerechtigkeit vor den Menschen zu
tun, um von ihnen gesehen zu
werden; sonst habt ihr keinen Lohn
von eurem Vater im Himmel zu
erwarten“ (Mt 6,1). Und noch
radikaler: ,,Deine linke Hand soll
nicht wissen, was deine rechte

tut“ (Mt 6,3).

Diese Versuchung, Liebe
einzufordern, anstatt sie als
Geschenk zu betrachten, wird
weniger stark sein, wenn wir
uberzeugt davon sind, dass Gott
unser Leben in allen Einzelheiten
liebevoll anschaut; denn die Liebe
besteht im Detail. ,,Wenn du
Zuschauer suchst fiir deine Taten,
hier hast du sie: die Engel, die
Erzengel und sogar den Gott des
Universums selbst“[12]. Dann fiihlt
man in seinem Inneren das
Selbstbewusstsein dessen, der sich



immer begleitet weifs und daher kein
besonderes Echo von aufden braucht,
um auf die Wirksamkeit seines
Lebens und seines Gebetes zu
vertrauen, ob nun viele Leute davon
wissen oder nicht. Dann gentugt es,
den Blick Gottes prasent zu haben
und uns angesprochen zu fithlen von
den Worten Jesu: ,und dein Vater,
der auch das Verborgene sieht, wird
es dir vergelten“ (Mt 6,4).

Wir konnen viel von den
verborgenen Jahren Jesu in Nazareth
lernen. Dort verbrachte er die meiste
Zeit seines Lebens auf Erden. Unter
dem aufmerksamen Blick seines
himmlischen Vaters, der Jungfrau
Maria und des hl. Josef verwirklichte
der Sohn Gottes bereits in aller Stille
die Erlosung der Menschheit. Nur
wenige sahen ihn, aber dort, in einer
einfachen Werkstatt des kleinen
Ortes in Galilda griff Gott definitiv in
die Geschichte der Menschheit ein.
Auch wir konnen diese Fruchtbarkeit



des Lebens Jesu haben, wenn wir ihn
in seiner Liebe und Einfachheit
widerspiegeln.

Verborgen in jedem Tabernakel und
aus der Tiefe unseres Herzens
verandert Gott weiterhin die Welt.
Deshalb erlangt unser Leben der
Hingabe in Einheit mit Gott und den
anderen durch die Gemeinschaft der
Heiligen eine Wirksamkeit, die wir
weder messen noch uns vorstellen
konnen. ,,Du wiusstest nicht, sagst du,
ob und wie weit du im inneren
Leben fortgeschritten seiest... Wozu
solche Uberlegungen? Wichtig ist,
dass du beharrlich bist, dass dein
Herz brennt, dass du immer mehr
Licht empfangst und dein Horizont
sich mehr und mehr weitet... Nimm
voller Eifer unsere Anliegen in dein
Gebet auf, auch wenn du sie noch
nicht genau kennst, so suche sie doch
zu erahnen“[13].

Gott bleibt sich treu



Der hl. Paulus ermahnte die Christen,
treu zu sein, keine Angst zu haben,
gegen den Strom zu schwimmen und
den Blick dabei auf den Herrn
gerichtet zu halten: ,Daher, meine
geliebten Bruder und Schwestern,
seid standhaft und unerschiitterlich,
seid stets voll Eifer im Werk des
Herrn und denkt daran, dass im
Herrn eure Mihe nicht vergeblich
ist“ (1 Kor 15,58). Der hl. Josefmaria
wiederholte diese Mahnung des
Apostels auf vielfaltige Weise: ,,Wenn
ihr treu seid, durft ihr euch Sieger
nennen. Ihr werdet in eurem Leben
keine Niederlagen erleben.
Fehlschléage gibt es nicht, wenn man
mit lauterer Absicht handelt und den
Willen Gottes zu erfiillen sucht. Mit
oder ohne Erfolg haben wir gesiegt,
denn wir haben die Arbeit aus Liebe
verrichtet“[14].

Auf dem Weg jeder Berufung kann
sich nach einiger Zeit die Versuchung
der Mutlosigkeit einschleichen. Man



denkt vielleicht, dass man bislang
nicht grofdzligig genug war oder dass
die personliche Treue wenig Frucht
und apostolischen Erfolg bringt.
Dann ist es gut, sich an das zu
erinnern, was Gott uns zugesichert
hat: ,Meine Erwahlten arbeiten nicht
vergebens® (Is 65,23). Der hl.
Josefmaria driickte es so aus:
,Heiligkeit macht die Arbeit
wirksam, auch wenn der Heilige die
Fruchte selbst weder sieht, noch
erntet“[15]. Gott erlaubt manchmal,
dass seine Getreuen Prufungen und
Schwierigkeiten durchstehen
mussen, um ihnen Herz und Seele zu
weiten. Wenn wir trotz unserem
Wunsch, Gott zu gefallen, mutlos
oder muide werden, so wollen wir
nicht aufhoren mit Sinn fiir das
Mysterium zu arbeiten, namlich uns
vor Augen halten, dass unsere
Wirksamkeit ,,oft nicht sichtbar (ist),
nicht greifbar und nicht gemessen
werden kann. Man hat die
Sicherheit, dass das eigene Leben



Frucht bringen wird, beansprucht
aber nicht zu wissen, wie, wo oder
wann. (...) Machen wir weiter, geben
wir ihm alles, aber lassen wir zu,
dass er es ist, der unsere Miuhen
fruchtbar macht, wie es ihm
gefallt“[16].

Der Herr bittet uns, mit Vertrauen
auf seine Kraft zu arbeiten, nicht auf
unsere eigene, mit Vertrauen auf
seine Sicht der Dinge und nicht auf
unser geringes Sehvermogen. ,Wenn
du dich wirklich auf den Herrn
verlasst, wirst du lernen, dich
zufriedenzugeben mit allem, was auf
dich zukommen mag. Du wirst die
Gelassenheit nicht verlieren, selbst
wenn ein Vorhaben trotz deines
personlichen Engagements und trotz
des Einsatzes aller verniinftigen
Mittel nicht deinen Erwartungen
gemaf$ gelungen ist... Es wird eben
nur insoweit seine Erfullung
gefunden haben, als es den Planen
Gottes entspricht“[17]. Die



Gewissheit, dass Gott alles vermag
und dass er Gutes, das wir tun, sieht
und bewahrt, so winzig und
verborgen es sein mag, wird uns
helfen, ,in schwierigen Momenten,
die in der Weltgeschichte wie in
unserer personlichen Geschichte
vorkommen konnen, sicher und
voller Zuversicht zu leben. Gott
bleibt sich treu mit seiner Allmacht,
seiner Weisheit und Barmherzigkeit,
und in jedem Augenblick vermag er
fur die, die auf ihn vertrauen, Gutes
aus Schlechtem zu ziehen, aus den
Niederlagen grofde Siege“[18].

An der Hand Gottes leben wir mitten
in der Welt als seine Kinder und
werden zu Saleuten des Friedens und
der Freude fiir alle Menschen an
unserer Seite. Darin besteht die
geduldige kuinstlerische Arbeit, die
Gott in unseren Herzen vollbringt.
Lassen wir von ihm all unsere
Gedanken erhellen und unser
Handeln inspirieren. Unsere Mutter



hat sich so verhalten und war
gliicklich, das Grofe zu sehen, das
Gott in ihrem Leben wirkte. Konnten
doch auch wir jeden Tag wie sie
sagen: Fiat! Mir geschehe, wie du es
gesagt hast (Lk 1,38).

Pablo Edo

[1] HI. Teresa von Avila, Weg der
Vollkommenheit, Kap. 34.

[2] vgl. S. Bernal, Msgr. Josefmaria
Escriva de Balaguer. Aufzeichnungen
tiber den Griinder des Opus Dei. Koln
1978.

[3] Hl. Theresia von Lisieux;
Geschichte einer Seele, Kap. 5.

[4] H1. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 92.



[5] vgl. J. Echevarria, Memoria del
Beato Josemaria Escriva, Madrid,
Rialp 2000, p. 229.

[6] F. Ocariz, Predigt 12.05.2017.
[7] a.a.0.

[8] Zit. in: G. Bagnard, ,El Cura de
Ars, apostel de la misericordia“,
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010), p. 246.

[9] Instruktion Mai 1935 —14.09.1950,
Nr. 48.

[10] Benedikt XVI, Enz. Deus Caritas
est (25.12.2005), Nr. 31.

[11] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 267.

[12] HI. Johannes Chrysostomus,
Homilien iiber den hl. Matthdus, 19.2
(PG 57, 275).

[13] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 605.



[14] HI. Josefmaria, Allein mit Gott,
Nr. 314 (AGP, Bibliothek, P10).

[15] Im Feuer der Schmiede, Nr. 920.

[16] Franziskus, Apostol. Schreiben
Evangelii gaudium (24.11.2013), Nr.
279.

[17] HI. Josefmaria, Die Spur des
Sdamanns, Nr. 860.

[18] D. Javier, Hirtenbrief, 04.11.2015.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/gross-wie-die-liebe-xi-die-
fruchte-der-treue/ (05.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-xi-die-fruchte-der-treue/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-xi-die-fruchte-der-treue/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-xi-die-fruchte-der-treue/

	Etwas Großes, das Liebe ist (XI): Die Früchte der Treue

