opusdei.org

Etwas Grofies, das
Liebe ist (VIII):
Entscheide ich mich
richtig?

Es ist nur naturlich, dass man
unsicher ist und Angst hat,
wenn sich die beunruhigende
Frage stellt, ob man einen
bestimmten Weg einschlagen
soll oder nicht. Aber es ist Gott,
der uns sucht trotz unserer
Schwache. Wir mochten mit
Ihm und fiir Ihn leben.

06.11.2019



Die Apostel wurden sehr
nachdenklich, als sie die Begegnung
Jesu mit dem jungen Mann und
deren Ende miterlebten; denn der
junge Mann ,,ging traurig weg* (Mt
19,22ff). Vermutlich verwirrte sie der
Blick Jesu, der nicht traurig, aber
doch voller Schmerz war. ,Ein
Reicher wird schwer in das
Himmelreich kommen“. Wie bei
anderen Gelegenheiten wird Petrus
zum Sprachrohr des allgemeinen
Empfindens: ,,Wir haben alles
verlassen und sind dir nachgefolgt.
Was werden wir dafiir bekommen?“
In Erinnerung an diese Worte und
mit demselben Vertrauen eines
Freundes wandte sich der hl.
Josefmaria in einer fiir das Werk
schwierigen Situation an den Herrn:
»,Was wirst du jetzt mit uns machen?
Du kannst doch die nicht im Stich
lassen, die auf dich vertraut
haben!“[1]

Was wird aus mir?



Der Beginn einer Berufung bringt
wie der Anfang jedes Weges eine
gewisse Unsicherheit mit sich. Wenn
Gott Unruhe im Herzen aufkommen
lasst und sich ein konkreter Weg
abzuzeichnen beginnt, ist es klar,
dass man sich fragt: Ist das der
richtige Weg fiir mich?

Was steckt hinter dieser
Unsicherheit? Zundchst eine ganz
naturliche Angst vor dem Leben und
VOr unseren eigenen
Entscheidungen. Wir wissen nicht,
was die Zukunft bringen wird, wohin
dieser Weg uns fiithrt; denn wir sind
ihn noch nicht gegangen. Die
Unsicherheit kommt auch aus
unserem Wunsch, die richtige
Entscheidung zu treffen. Wir wollen,
dass unser Leben gelingt, dass es
eine Spur hinterladsst. Etwas Grofes
und Schones verlangt, dass wir unser
Bestes geben, und da wollen wir
nichts Uiberstirzen. Aber der tiefste
Grund ist der geheimnisvollste und



einfachste zugleich: Gott sucht uns,
und wir mochten mit Thm
zusammenleben. Nicht Gott macht
uns Angst, sondern wir selbst sind es.
Wir firchten unsere
Zerbrechlichkeit angesichts einer so
unendlichen Liebe. Wir beflirchten,
ihr nicht entsprechen zu konnen.

Als Petrus Jesus fragt: ,Was wird aus
uns werden?“ und als der hl.
Josefmaria dieselbe Frage stellte oder
wenn ein Christ Jesus fragt: ,Was
wird aus mir?“, wenn ich diesen Weg
wahle — was antwortet Jesus dann?
Er blickt auf das Herz und sagt uns
liebevoll, dass wir so etwas wie
Gottes Einsatz sind und dass Er seine
Einsitze nie verliert. Leben bedeutet
Abenteuer, Risiko, Begrenztheit,
Herausforderung, Miihe. Es verlangt,
dass wir unsere kleine Welt, die wir
unter Kontrolle haben, verlassen und
unser Leben fiir etwas Schones
einsetzen, das grofSer ist als wir
selbst, etwas, das unsere Sehnsucht



nach Glick stillt. Wir konnen uns
den begeisterten Blick Jesu
vorstellen, als er die Worte
aussprach, die in vielen Herzen
Widerhall gefunden haben und
immer wieder finden: ,Jeder, der um
meines Namens willen Hauser oder
Briuder oder Schwestern oder Vater
oder Mutter oder Kinder oder Acker
verlassen hat, wird dafir das
Hundertfache erhalten und das
ewige Leben erben” (Mt 19,29). Gott
belohnt grof3ziigig.

Es geht nicht um eine umstirzende
Offenbarung oder einen bis ins
Kleinste vorgezeichneten Plan. Gott
hat an uns gedacht, und Er rechnet
mit unserer Initiative. ,Wenn
jemand vor der Entscheidung steht,
ob er einen Ruf Gottes zu einem
bestimmten Weg hat, dann ist es
zweifellos notig, den Heiligen Geist
um , Licht® zu bitten, um die eigene
Berufung ,,sehen“ zu konnen. Wenn
aber die betreffende Person und



diejenigen, die Uiber die Berufung
mitentscheiden konnen (geistliche
Leiter), kein objektives Hindernis
sehen und die Vorsehung (...) die
betreffende Person zu dieser
Erfahrung gefiihrt hat, dann soll sie
Gott weiterhin um das , Licht der
Erkenntnis“ bitten. Wichtig — und ich
denke, eigentlich noch wichtiger — ist
es, Thn um die ,Kraft zu wollen‘ zu
bitten, sodass sich mit dieser Kraft,
die die Freiheit hervorbringt, die
ewige Berufung
herauskristallisiert“[2].

Wir sind nicht allein: Die Kirche ist
der Weg

In diesem Prozess der
Unterscheidung der eigenen
Berufung sind wir nicht allein; denn
jede christliche Berufung entsteht
und wachst innerhalb der Kirche.
Durch sie zieht Gott uns an sich und
ruft uns, und es ist die Kirche selbst,



die uns aufnimmt und uns begleitet
auf unserem Weg zu Gott.

Die Kirche zieht an. Gott bedient sich
im Lauf der Geschichte bestimmter
Menschen, die mit ihrem Leben eine
tiefe Spur hinterlassen. Sie erdffnen
anderen Wege der Hingabe. Ihr
Leben, ihre Ideale und ihre Lehren
inspirieren uns und rutteln uns auf.
Sie reifsen uns heraus aus unserem
Egoismus und rufen uns zu einem
Leben der Liebe. Dieser Ruf ist Teil
der Plane Gottes, des Wirkens des
Heiligen Geistes, der uns den Weg
bereitet.

Die Kirche ruft. Gott ,bittet uns nicht
um Erlaubnis, unser Leben
sozusagen durcheinanderbringen zu
durfen. Er mischt sich einfach in
unser Leben ein... und fertig![3]“ Er
rechnet damit, dass Seine Kinder den
Mut haben, sich gegenseitig
einzuladen, die Mdéglichkeit, ihr
Leben hinzugeben, ernsthaft zu



erwagen. Jesus Christus verglich das
Himmelreich mit einem grofden
Gastmahl, an dem nach Gottes Willen
alle Menschen teilnehmen sollen,
auch die, die anfangs nicht
eingeladen zu sein schienen (Lk
14,15-24). Gott rechnet in der Tat
normalerweise mit einer Einladung
von aufSen, um Seine Stimme im
Herzen des Menschen horen zu
lassen.

Alle christlichen Berufungen, die
eine liebende Antwort hervorrufen,
fihren zur Heiligkeit. Deshalb ist die
beste Berufung fur jeden seine
eigene. Es gibt also keine a priori
versperrten Wege. Das Leben mit
Gott in der Ehe oder im Zolibat steht
im Prinzip allen offen. Die eigene
Biographie, die personliche
Geschichte sind der eigene Weg, der
uns an diese oder andere
Wegkreuzungen fihrt. Die
personliche Freiheit bestimmt tber
die Wahl. Es ist eine Wahl. Christus



wiunscht sich freie Menschen: ,Wenn
jemand mir folgen will“... (Mt 16,24),
,2wenn du vollkommen sein willst“...

(Mt 19,21).

Nun gut — was fuhrt dazu, eine
konkrete Berufung unter allen
moglichen zu wahlen? Freiheit sehnt
sich nach weiten, gottlichen
Horizonten der Liebe. Der hl.
Ignatius von Antiochien sagte: ,Das
Christentum ist nicht das Werk der
Uberredung, sondern der inneren
Grofse“[4]. Es gentiigt, es mit dem
eigenen Leben und mit Worten in
seiner ganzen Schonheit und
Einfachheit darzustellen, um Seelen
anzuziehen, die sich von Christus
rufen lassen (vgl. Mk 10,21). Etwas
ganz Tiefes, Personliches im eigenen
Inneren, das fiir die Person selbst
unbekannt und geheimnisvoll ist,
erklingt und tritt in Einklang mit
dem Vorschlag eines konkreten
Weges innerhalb der Kirche. Schon
die Griechen wussten: ,,Gleiche



erkennen einander“[5]. Das
authentische Leben anderer Christen
ruft uns, Jesus ndherzukommen und
IThm das Herz zu schenken. Wir
erkennen etwa in jemandem aus
unserer Umgebung ein Beispiel der
Heiligkeit und denken: ,,Vielleicht
konnte ich auch...“. Das ist genau das
,<Kommt und seht“ des Evangeliums,
das uns hier und heute anspricht (Joh
1,46).

Die Kirche nimmt auf und begleitet.
Jeder Mensch kann, auch ohne eine
besondere Berufung, ein Leben des
Dienstes und der Hingabe fiihren, ob
zOlibatar oder in der Ehe, als Priester
oder in einem Orden. Die
Unterscheidung der personlichen
Berufung verlangt Lauterkeit der
Absicht und Prifung der Fahigkeit
und Geeignetheit des Betreffenden.

Diese Unterscheidung muss mit der
Hilfe anderer erfolgen, insbesondere
der geistlichen Leitung. Aufderdem



ist auch die Meinung der Leiter der
jeweiligen Institution notig; denn die
Aufnahme der Person vonseiten der
Kirche mochte sicherstellen, dass
jeder den fir ihn richtigen Platz
findet. Es ist ein Segen Gottes, dass
wir Menschen an unserer Seite
haben, denen wir bei dieser Frage
vertrauen konnen und die uns
vertrauen, Menschen, die uns gut
kennen und die mit gutem Gewissen
sagen konnen: ,Nur Mut, du kannst
es“, du hast die nétigen Talente und
Voraussetzungen fiir diese Sendung.
Du kannst ,ja“ sagen, wenn du willst
— oder die uns auch sagen konnten:
,Das ist eher nicht dein Weg.“

Die Berufung ist immer eine win-win-
Situation, bei der alle gewinnen. Sie
ist das Beste flir alle Beteiligten, fir
die jeweilige Person sowie fur die
kirchliche Institution. Gott Vater folgt
jeder dieser Geschichten mit
liebevoller Vorsehung. Der Heilige
Geist bewirkt, dass in der Kirche



Wege und Institutionen der
Heiligkeit entstehen, die fir die
einzelnen Menschen Weg und Hilfe
sind. Und der Heilige Geist ist es
auch, der bestimmte Leute in
konkreten Situationen ihres Lebens
anregt, diese Wege innerhalb der
Kirche mit ihrer Hingabe zu beleben.

Der Sprung des Glaubens:
Vertrauen auf Gott

Angesichts der Menge, die Jesus folgt,
fragt Er Philippus: ,,Wo sollen wir
Brot kaufen, damit diese Leute zu
essen haben?“ (Joh 6,5). Die Apostel
wissen genau, dass sie nichts haben,
um den Hunger dieser Menschen zu
stillen. Sie haben nur ,,die finf
Gerstenbrote und zwei Fische“ eines
Jungen, der dabei ist. Jesus nahm
diese Brote, gab allen zu essen, und
es blieb noch so viel ubrig, dass er zu
den Jingern sagte: ,Sammelt die
ubrig gebliebenen Brocken, damit
nichts verdirbt!“ (V. 12) Nur Jesus



kann bewirken, dass nichts in
unserem Leben verloren geht, dass
alles den Menschen dient. Wir
wollen Thm alles geben, was unser
ist. Dann wirkt Er Wunder, und die
Ersten, denen sie zugutekommen,
sind wir selbst.

Wenn wir auf Gott vertrauen, IThm
die Turen unseres Lebens 6ffnen, so
fihrt das dazu, dass uns die Menge
bewegt, die nach IThm hungert wie
Schafe ohne einen Hirten — und dass
wir erkennen: Er rechnet mit uns,
damit Seine Liebe zu all diesen
Menschen gelangen kann. Und
schliefdlich bringt es uns dazu, uns
aufzumachen. Es geht um etwas, das
weit Uber das hinausgeht, was wir
auf eigene Faust getan hatten. Uns
aufmachen in dem Bewusstsein, dass
wir mit Gottes Hilfe vorankommen
werden, indem wir uns Seinen
Héanden voller Vertrauen uiberlassen.
Und da Gott sich nicht aufdrangt, ist
ein Sprung im Glauben notig:



»,Warum gibst du dich Gott nicht hin?
Ein fir alle Mal. Wirklich. Jetzt!“[6]

Selbstverstandlich ist Nachdenken
notig. Die Kirche nennt es eine Zeit
der Unterscheidung. Dennoch sollte
klar sein, dass ,,die Unterscheidung
keine stolze Selbstanalyse oder
egoistische Nabelschau ist, sondern
ein wahrer Ausgang von uns selbst
auf das Geheimnis Gottes zu, der uns
hilft, die Sendung zu leben, zu der
wir zum Wohl der Mitmenschen
berufen sind“[7]. Die Berufung
bedeutet, aus uns selbst
herausgehen, weg von der
personlichen Komfort- und
Sicherheitszone.

Ein Fallschirm muss funktionieren,
er muss sich 6ffnen, sodass man
sanft hinabschweben kann. Zuerst
aber muss man vom Flugzeug
abspringen, ohne den Schirm zu
offnen. Ahnlich ist es mit der



Berufung: Man muss auf Gott
vertrauen, nicht den eigenen
Sicherheiten. Der hl. Johannes
Chrysostomos sagt von den Weisen
aus dem Morgenland: , In Persien
sahen sie den Stern. Als sie von dort
weggegangen waren, sahen sie die
Sonne der Gerechtigkeit, aber
,wenn sie nicht mit Entschiedenheit
ihr Land verlassen hatten, hatten sie
vielleicht nicht einmal mehr den
Stern sehen konnen“[8].

,Du weifst, dass dein Weg nicht klar
ist. Und dass er es nicht ist, weil du
im Dunkeln tappst, wenn du Jesus
nicht dichtauf folgst. Auf was wartest
du noch, dich zu entscheiden?“[9]
Nur wenn ich mich fir den Weg
entscheide, kann ich ihn gehen und
leben, was ich gewdahlt habe. Um den
Stern sehen zu konnen, muss man
sich auf den Weg machen; denn die
Plane Gottes Uibersteigen uns immer,
gehen immer Uber uns hinaus. Nur
im Vertrauen auf Ihn werden wir



dazu fahig. Anfangs schafft man es
nicht. Man muss wachsen. Aber um
zu wachsen, ist Glauben notig.
,Getrennt von mir konnt ihr nichts
vollbringen® (Joh 15,5), mit mir
vermogt ihr alles.

Hier liegt der Grund fir den Irrtum
dessen verborgen, der in seiner
Jugend eine klare Erleuchtung fir
sein Leben erwartet, ohne sich fir
etwas entscheiden zu miussen. Hier
liegen auch die Griinde fiir eine
spezielle Begrenztheit der heutigen
Zeit: Es werden so viele Selfies
gemacht, man sieht sich auf so vielen
Fotos, dass man vielleicht meint, sich
selbst vollkommen zu kennen. Um
die eigene Identitdt zu erkennen, ist
es aber in Wirklichkeit notig, das
wahrzunehmen, was im eigenen
Leben gerade nicht sichtbar ist: alles,
was geheimnisvoll bleibt an der
Gegenwart Gottes und Seiner Liebe
zu jedem Einzelnen von uns. Leben
wollen heifst, sich diesem Geheimnis



vertrauensvoll zu tiberlassen und
eine Logik zu akzeptieren, deren
Griunde wir nicht zu erfassen
vermogen.

Die Geschichten Gottes beginnen
behutsam. Der Weg des Vertrauens
jedoch, der alles auf eine Karte setzt,
schafft es, dass die grofsten Traume
sich verwirklichen konnen, die
Traume Gottes. Wenn wir uns als
Seine Kinder vom Heiligen Geist
leiten lassen (s. Rom 8,14), wird
unser Leben wie im Flug getragen. Es
ist wie der Weg der Drei Weisen, wie
der Marias, des Madchens, das
Mutter Gottes wurde, wie der Josefs,
eines Zimmermanns, der den Sohn
Gottes adoptiert hatte und wie der
Weg der Apostel, die nach ihren
Schwankungen und Irrtimern
schliefslich zu Saulen wurden, auf
denen die Kirche ruht..., und wie der
Weg so vieler Christen, die uns
vorausgegangen sind und die uns
begleiten. Wer von ihnen héatte am



Anfang seines Weges an dieses
Geheimnis denken konnen? Erst am
Ende sieht man in aller Klarheit.
Dann aber ist es moglich, weil jeder
zuerst aus seiner falschen Sicherheit
herauskommen und in die starken
Arme unseres Vaters Gott springen
musste[10].

Wenn die Unterscheidung
vorankommt und die Berufung
konkrete Form annimmt, dann
erkennt man, dass der anfangliche
Sprung im Glauben, das Ja,
notwendig war, um
voranzukommen. Die endgiltige
Entscheidung kann nur so erfolgen.
Deshalb hat die Kirche mit ihrer
Erfahrung von Jahrhunderten eine
ganze Reihe von Etappen
vorgesehen, die nacheinander
zuruckgelegt werden miussen, um
festzustellen, ob jemand fiir einen
bestimmten Weg der Berufung
geeignet ist. Diese Vorgehensweise ist
sehr beruhigend. Sie bestarkt in der



Entscheidung, auf Gott zu vertrauen,
der zur Hingabe einlddt. Nicht an
Ihm zweifeln wir, sondern an uns.
Wir vertrauen uns Ihm und der
Kirche an.

Wir bedenken unsererseits alles, was
wir sind und konnen, um alles zu
schenken, so wie es das Gleichnis von
den Talenten (s. Mt 25,14-30)
darstellt, ohne etwas zuruckzuhalten
oder zu feilschen. Das ist der
Schliissel zu einer reifen,
aufrichtigen Hingabe: die
Bereitschaft, sich ganz zu geben, sich
ganz den Handen Gottes zu
uberlassen, ohne etwas
zuruckzuhalten und wir erkennen,
dass diese Hingabe uns mit einer
Freude und einem Frieden erfillt,
die nicht von uns stammen. So kann
die tiefe Uberzeugung Wurzeln
schlagen, dass man den eigenen Weg
gefunden hat.

KoKk



Im Augenblick ihrer Berufung fragt
Maria den Engel: ,Wie soll das
geschehen, da ich keinen Mann
erkenne?“ (s. Lk 1,34ff). Der Engel ist
der Bote, der Mittler, der im Auftrag
Gottes ruft. Maria stellt keine
Bedingungen, aber sie fragt nach, um
das Richtige zu tun. Der Engel
versichert ihr: Der Heilige Geist wird
wirken; denn was ich dir mitteilte,
ubersteigt deine Krifte, aber ,flr
Gott ist nichts unmaoglich® (V. 37).
Wenn sogar Maria, unsere Mutter,
fragt, ist es dann nicht logisch, dass
wir Christen um Rat bitten anlasslich
einer inneren Anregung der
gottlichen Liebe? Was soll ich tun,
um Ihm mein Leben zu schenken?
Was ist das Richtige fiir meinen Weg
zum Gluck? Wie schon ist es, sich
raten zu lassen, um ja sagen zu
konnen — mit grofSer Freiheit und
voller Vertrauen auf Gott alles
Unsere in Seine Hande zu legen: ,Mir
geschehe, wie du es gesagt hast“.



Pablo Marti

[1] A. Vasquez de Prada, Der Grunder
des Opus Dei, 3. Bd. Kéln 2003, S. 34

[2] F. Ocariz, ,,Die Berufung zum
Opus Dei als Berufung in der Kirche*
in: Das Opus Dei in der Kirche, 1997,
S.107-157.

[3] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 902.

[4] HI. Ignatius von Antiochien, Brief
an die Romer, Nr. 3 (PG 5, c. 690).

[5] Aristoteles, De Anima 1, 2.
[6] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 902.

[7] Franziskus, Apostol. Schreiben
Gaudete et exsultate (19.03.2018).



[8] HI. Johannes Chrysostomus,
Homilien iiber den hl. Matthdaus, VII. 5
(PG 57, c. 78).

[9] Der Weg, Nr. 797.

[10] vgl. hl. Josefmaria, Kreuzweg, 7.
Station.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/gross-wie-die-liebe-viii-
entscheide-ich-richtig/ (09.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-viii-entscheide-ich-richtig/

	Etwas Großes, das Liebe ist (VIII): Entscheide ich mich richtig?

