
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (VII): Wer
sein Leben für seine
Freunde hingibt

Das Geheimnis eines
zölibatären Herzens: einer
Liebe auf Erden zu entsagen,
um die ganze Welt mit dem
Licht der Liebe Gottes zu
erfüllen.

24.08.2019

„Gott schuf den Menschen als sein
Abbild; als Abbild Gottes schuf er
ihn. Als Mann und Frau schuf er



sie“ (Gen 1,27). So heißt es im ersten
Bericht der Genesis über den
Ursprung von Mann und Frau: Gott
schuf sie gleichzeitig. Beide besitzen
die gleiche Würde, denn beide sind
sein lebendiges Abbild. Der zweite
Bericht hält sich bei diesem Ereignis
nochmals auf ( Gen 2,7-25), diesmal
im Zeitlupentempo: Gott erschafft als
erstes den Mann und setzt ihn in den
Garten Eden. Die Welt erstrahlt in
Schönheit in all ihren Facetten: der
Himmel, das Wasser des Meeres, die
Flüsse, die sich ihren Weg durch die
Berge bahnen, und die Bäume aller
Art. Eine außergewöhnliche Kulisse,
vor der Adam sich dennoch alleine
fühlt.

Um ihn aus der Einsamkeit
herauszureißen, erschafft der Herr
die ganze Vielfalt der Lebewesen, die
das Paradies bevölkern: die Vögel des
Himmels, die Fische, die die Meere
durchkreuzen, die Landtiere. Aber
nichts davon scheint dem Menschen



zu genügen. Da beschloss Gott, ihm
„eine Hilfe“ zu gewähren, „die ihm
entspricht“ ( Gen 2,18), entnahm ihm
eine Rippe und baute daraus die
Frau. Endlich entdeckt Adam Augen,
die ihm einen Blick wie den seinigen
zurückwerfen: „Das endlich ist Bein
von meinem Bein und Fleisch von
meinem Fleisch.“ ( Gen 2,23). Die
Begegnung erfüllt ihn mit Jubel, vor
allem aber erhellt sie ihm seine
eigene Identität: Sie sagt ihm auf
neue Weise, wer er ist. Etwas fehlte
dem Menschen, was nur eine Person
wie er selbst ihm geben konnte.

„Es ist nicht gut, dass der Mensch
allein bleibt“

Diese Seiten der Genesis enthalten
grundlegende Wahrheiten über den
Menschen. Und sie vermitteln diese
weniger durch theoretische
Überlegungen als auf erzählerische
Weise, in symbolischer Sprache. Die
Einsamkeit Adams ist daher von



tiefer anthropologischer Bedeutung.
Der hl. Johannes Paul II. sagte, dass
jeder Mann – und jede Frau – an
dieser ursprünglichen Einsamkeit
teilhat; in irgendeinem Moment ihres
Lebens werden sie sich ihr stellen
müssen. 1 Und als Gott sagt: „Es ist
nicht gut, dass der Mensch allein
bleibt“ ( Gen 2,18), bezieht er sich in
Wirklichkeit auf beide 2: Der Mann
wie die Frau brauchen Hilfe, um
dieser Einsamkeit zu entkommen,
brauchen ein Mittel, um gemeinsam
zur Fülle zu gelangen, die ihnen
fehlt. Und das ist die Ehe.

Wenn Jesus Jahrhunderte später die
Pharisäer daran erinnern wird, wie
die Dinge „am Anfang“ waren, wird
er genau auf diese Passage der Bibel
zurückkommen (vgl. Mt 19,1-12). Die
christliche Ehe ist ein Ruf Gottes, der
einen Mann und eine Frau dazu
einlädt, miteinander zu ihm zu
kommen. Und nicht nur
miteinander, sondern auch einer



durch den anderen. Der jeweilige
Gatte ist für eine verheiratete Person
ein unverzichtbarer Weg zu Gott; ein
Weg, in dem das Fleisch Ort der
Liebesvereinigung und -hingabe
wird, Materie und Stätte der
Heiligung. Die eheliche Liebe wird so
zu einer Begegnung von Leibern und
Seelen, die die menschliche
Zuneigung in ihrer vollen Schönheit
entfaltet und verwandelt: Mit der
Gnade des Sakraments verleiht sie
ihr übernatürliche Tragweite.

Die Liebe zwischen Mann und Frau
weist zugleich über sich hinaus.
Wenn sie wahr ist, ist sie immer ein 
Weg zu Gott, kein Ziel. Das Ziel bleibt
die Fülle, die sich nur in Gott findet.
Daher ist nicht verwunderlich, wenn
ein Verheirateter manchmal jene 
ursprüngliche Einsamkeit fühlt. Doch
bedeutet dieses Gefühl nicht, wie es
zuweilen dargestellt wird, dass die
Liebe zu Ende ist und dass er eine
andere Geschichte beginnen sollte,



denn auch die neue Geschichte
würde nicht ausreichen. Vielmehr ist
das ein Zeichen dafür, dass das
menschliche Herz einen Durst hat,
der vollständig nur durch die
unendliche Liebe Gottes gelöscht
werden kann.

Die Psychologie eines Menschen,
der weiß, dass er nicht allein ist

In diesem Gespräch über die Ehe
geht Jesus, nachdem er an die Lehre
der Genesis erinnert hat, noch einen
Schritt weiter. Die gegenseitige
Hingabe von Mann und Frau ist ein
wunderschöner Weg, der zu Gott
führt. Doch ist sie nicht der einzig
mögliche Weg. Der Herr spricht von
jenen, die aufgrund einer
besonderen Gabe „um des
Himmelreiches willen“ auf die Ehe
verzichten ( Mt 19,12). Er selbst ging
diesen Weg: Er blieb zölibatär. In
seinem Leben machte eine
Vermittlung zu Gott keinen Sinn: „Ich



und der Vater sind eins“ ( Joh 10,30);
„Glaubt mir doch, dass ich im Vater
bin und dass der Vater in mir ist“ ( 
Joh 14,11). Und es ist nicht nur so,
dass Jesus diesen Weg ging, er wollte
außerdem zum Weg werden, damit
viele andere auf diese Weise lieben
konnten, die „nur von Gott her Sinn
hat“ 3.

Die Geschichte der Kirche ist voll
Geschichten von Menschen, die Jesu
Ruf, ihm auch in diesem Aspekt zu
folgen, angenommen haben – einem
sehr spezifischen Aspekt, der zum
Leben Jesu gehört, der deshalb aber
nicht für alle Christen verbindlich
ist. Dabei verachteten jene, die seit
den ersten Jahrhunderten den Ruf
zum Zölibat annahmen, die Ehe
nicht. Vielleicht hätte ihnen der
andere Weg ebenso gefallen wie
jener, den sie einschlugen. Doch
gerade deswegen, weil sie das
eheliche Leben als etwas
Anziehendes erachteten, konnten sie



sich diesem Projekt Gottes mit
strahlender Freude hingeben. „Nur
unter diesen, die die menschliche
Liebe in ihrer ganzen Tiefe begreifen
und schätzen“, schreibt der hl.
Josefmaria, „kann auch ein
Verständnis für jenes andere
erhabene Gut aufkommen, von dem
Jesus spricht (vgl. Mt 19,11); für jenes
reine Gnadengeschenk Gottes, das
dazu drängt, Leib und Seele dem
Herrn hinzugeben und ihm ohne die
Mittlerschaft irdischer Liebe ein
ungeteiltes Herz darzubringen.“ 4

Jene, die er zum Zölibat ruft, lässt
Gott gewissermaßen die Quelle und
das Ziel jeder wahren Liebe
entdecken. Sie werden auf besondere
Weise von der Liebe erreicht, die
sein Herz erfüllte und die er über der
Kirche ausströmte.

Der Zölibat ist also ein Weg, der die
Unentgeltlichkeit der Liebe dessen
widerspiegelt, der immer den ersten
Schritt tut (vgl. 1 Joh 4,19). Obwohl



zölibatär lebende Menschen ihre
Freiheit zu beschneiden scheinen, da
sie Gott die Möglichkeit, eine Familie
zu bilden, opfern, weiten sie diese in
Wirklichkeit aus: Ihre
Selbstauslieferung in die Hände
Gottes, ihre Bereitschaft, um
seinetwillen „Häuser oder Brüder,
Schwestern, Vater, Mutter, Kinder
oder Äcker“ ( Mt 19,29) zu verlassen,
macht sie auf besondere Weise „frei,
um lieben zu können.“ 5 Wie
Verheiratete es tun, müssen sie ihr
Herz bewahren, damit die Liebe in
ihrem Inneren nicht von Gott
abkommt und um sie anderen zu
schenken. Doch konzentriert sich
ihre Hingabe nicht auf die Person des
Gatten, sondern auf Christus, der sie
in die ganze Welt hinaus schickt,
damit sie den Menschen ringsum
„die Schläge seines liebenden
Herzens“ 6 weitergeben.

So war das Leben Jesu. Er fühlte sich
nicht allein, denn er wusste seinen



Vater immer bei sich: „Ich danke dir,
dass du mich erhört hast. Ich wusste,
dass du mich immer erhörst“ ( Joh
11,41-42). In unserem Fall bleibt das
Risiko der Einsamkeit bestehen. Doch
wenn Christus das Herz eines
Menschen wirklich erfüllt, fühlt sich
dieser nicht einsam. Daher sagte der
hl. Josefmaria, dass Gott ihm „die
Psychologie dessen“ geschenkt habe,
„der sich nie allein fühlt, weder
menschlich noch übernatürlich
allein“ 7. In wenigen Zeilen, in denen
eine tiefe persönliche Erfahrung
greifbar wird, schrieb er: „Des
Menschen Herz vermag sich
wunderbar zu weiten. Wenn es liebt,
sprengt es, in einem crescendo der
Liebe, alle Fesseln. Wenn du Gott
liebst, findet jedes Geschöpf in
deinem Herzen einen Platz.“ 8

Johannes, der zölibatär lebende
Lieblingsapostel



Beim letzten Abendmahl, wenige
Stunden, bevor er sein Leben hingab,
schüttet Jesus den Aposteln sein Herz
aus: „Es gibt keine größere Liebe, als
wenn einer sein Leben für seine
Freunde hingibt“ ( Joh 15,13). Diese
Worte, die seine Liebe zu den
Menschen auf den Punkt bringen,
sind zugleich ein Weckruf. Der Herr
sagt zu den Aposteln, er habe sie
„Freunde genannt“ ( Joh 15,15). Sie
sind, wie alle Menschen, Empfänger
seiner Liebe „bis zur Vollendung“ ( 
Joh 13,1), sie sind aber auch auf
besondere Weise Freunde. „Der
Freund“ 9 lädt sie ein, es ihm
gleichzutun: ihr Leben für ihre
Freunde hinzugeben. Diese Worte
stehen zweifellos am Beginn jeder
christlichen Berufung; besonderen
Widerhall fanden sie aber immer in
den Herzen jener, die ihm folgten
und dabei alles zurückließen.

Das Kreuz wird Ort des höchsten
Liebesbeweises sein. In dieser



erhabenen Szene tritt neben Maria
und den heiligen Frauen die Figur
des Apostels Johannes kraftvoll in
Erscheinung. „Doch in der Stunde
der Wahrheit fliehen alle, außer
Johannes, der wirklich mit Werken
liebte. Nur er, der jüngste unter den
Aposteln, bleibt unter dem Kreuz.
Die anderen empfanden nicht jene
Liebe, die stark ist wie der Tod.“ 10

Seit seiner frühen Jugend pulsierte in
seinem Herz die Liebe zum Herrn.
Wir wissen, wie er sich an den Tag
erinnerte, an dem er ihm erstmals
begegnete: „Die Blicke von Johannes
und Christus trafen sich, er folgte
ihm und fragte ihn: Meister, wo
wohnst du? Er ging mit und
verbrachte den ganzen Tag mit ihm.
Später erzählt er davon, Jahre später,
mit liebenswerter Offenheit, wie ein
Teenager, der ein Tagebuch schreibt,
in das er sein Herz ergießt, und der
auch noch die Stunde nennen kann: 
hora autem erat quasi decima … Er
erinnert sich an den exakten



Moment, in dem Christus ihn ansah,
in dem Christus ihn anzog, in dem er
Christus nicht mehr widerstand, in
dem er sich in Christus verliebte.“ 11

Wir können uns vorstellen, wie es
Jesus am Kreuz sicherlich bewegte,
den jungen Jünger zu sehen, „der
sich bei jenem Mahl an die Brust Jesu
gelehnt hatte“ ( Joh 21,20). Vielleicht
überraschte es ihn nicht, seine
Mutter vorzufinden. Sie war auf die
eine oder andere Weise immer an
seiner Seite gewesen. Eine Mutter ist
immer da, um den Sohn zu stützen.
Neben ihr entdeckten die Augen des
Herrn aber einen Freund: Johannes.
Inmitten der Qualen dieser Stunde
finden sich ihre Blicke. Was für eine
riesige Freude muss dies im Herzen
des Herrn geweckt haben! Und
genau in diesem Moment, so sagt uns
das Evangelium, als er ihn an der
Seite seiner Mutter sah, führte der
Herr Johannes in die einzigartige
Beziehung ein, die zwischen Maria



und ihm bestand. „Als Jesus seine
Mutter sah und bei ihr den Jünger,
den er liebte, sagte er zu seiner
Mutter: Frau, siehe, dein Sohn! Dann
sagte er zu dem Jünger: Siehe, deine
Mutter!“ ( Joh 19,26-27).

Jahre später würde Johannes
schreiben: „Wir wollen lieben, weil
er uns zuerst geliebt hat.“ (1 Joh
4,19). Diese überraschende
Feststellung entspringt seiner
persönlichen Erfahrung. Johannes
wusste, dass er von Jesus zutiefst
geliebt wurde. Das war, was ihn
erfüllte und seinem Leben einen
neuen Sinn gab: diese Liebe in die
ganze Welt hinauszutragen.
„Johannes“, sagte der selige John
Henry Newman, „hatte das
unaussprechliche Privileg, der 
Freund Christi zu sein. So wurde er
gelehrt, andere zu lieben; zuerst
konzentrierte sich seine Zuneigung,
dann wurde sie geweitet. Zunächst
erhielt er den feierlichen und



tröstlichen Auftrag, sich nach dem
Weggang des Herrn um seine Mutter,
die selige Jungfrau, zu kümmern.
Erkennen wir hierin nicht die
geheimen Quellen seiner besonderen
Liebe zu den Brüdern? Konnte er,
der zuerst durch die Zuneigung
seines Erlösers, dann durch das Amt
eines Sohnes gegenüber seiner
Mutter bevorzugt wurde, etwas
anderes als ein Denkmal und Vorbild
der Liebe sein (soweit der Mensch
das sein kann), einer tiefen,
kontemplativen, inbrünstigen,
unerschütterlichen, unbegrenzten
Liebe?“ 12

Herzen erwecken

Die Hingabe des ganzen Herzens an
Gott verdankt sich nicht einfach
einer persönlichen Entscheidung: Sie
ist eine Gabe, die Gabe des Zölibats.
Und es ist nicht ein Verzicht, der sie
definiert, sondern die Liebe, die
einer Entdeckung entspringt: „Die



Liebe ... ist eine Liebe wert.“ 13 Das
Herz ahnt eine bedingungslose Liebe,
eine Liebe, die auf es gewartet hat,
und will sich dieser mit der gleichen
Bedingungslosigkeit, mit
Ausschließlichkeit, hingeben. Und
zwar nicht nur, um sie selbst zu
erfahren, sondern auch, um sie mit
vielen anderen Menschen zu teilen.
Wie der hl. Johannes, der Jesu Liebe
genoss, aber auch dafür sorgte, dass
sich diese Liebe in der ganzen Welt
ausbreitete. Für den geliebten Jünger
war das eine logische Konsequenz:
„Wenn Gott uns so geliebt hat,
müssen auch wir einander lieben“ ( 1
Joh 4,11).

Manchmal wird der Zölibat
wesentlich mit der zeitlichen
Widmung in Verbindung gebracht,
als ob sich die vollständige Widmung
durch Effizienzgewinn rechtfertigen
ließe: um bestimmte apostolische
Werke voranzubringen und keine
anderen Verpflichtungen zu haben.



Diese Perspektive ist jedoch reduktiv.
Der Zölibat entspringt keinen
praktischen Überlegungen
hinsichtlich der Verfügbarkeit für die
Evangelisierung, sondern einem Ruf
Christi. Er ist eine Einladung, vor
allem nach dem Lebensstil seines
Herzens zu leben: zu lieben wie
Christus, zu verzeihen wie Christus,
zu arbeiten wie Christus; und zu sein
wie Christus, Christus selbst zu sein –
ipse Christus – für alle Seelen. „Die
bloß pragmatischen Begründungen,
der Hinweis auf die größere
Verfügbarkeit reichen nicht aus:
Solches Verfügen über die Zeit
könnte leicht auch zum Egoismus
werden, der sich die Opfer und
Mühsale erspart, die das tägliche
Einander-Annehmen und Ertragen in
Ehe und Familie verlangt; es würde
dann zu geistlicher Verarmung oder
zu seelischer Härte führen.“ 14

Der Zölibat ist also nicht die
Einsamkeit des Elfenbeinturms,



sondern ein Ruf, Herzen zu begleiten
und zu erwecken. Es gibt so viele
Menschen auf der Welt, die sich
bedeutungslos fühlen, die glauben,
ihr Leben sei nicht wertvoll, und die
manchmal in eigenartige
Verhaltensweisen fallen, nur weil sie
im Tiefsten ein wenig Liebe suchen!
Diejenigen, die die Gabe des Zölibats
empfangen haben, wissen, dass sie
auch in der Welt sind, um sich ihnen
allen zu nähern und sie die Liebe
Gottes entdecken zu lassen: um sie
an ihren unendlichen Wert zu
erinnern. So ist das zölibatäre Herz
auf dieselbe Weise fruchtbar, wie das
fruchtbare und erlösende Herz Jesu
es ist. In jedem Menschen versucht
es, dasselbe Gute zum Vorschein zu
holen, das der Herr in jenen zum
Vorschein zu holen verstand, die sich
ihm näherten. Er sieht vor sich keine
Sünderin, keinen Aussätzigen, keinen
verachtenswerten Zöllner ...,
sondern das Wunder eines von Gott



geliebten, von Gott erwählten
Geschöpfes von hohem Wert.

Auch wenn einer, der den Zölibat
lebt, keine leiblichen Kinder hat,
wird er zu einer tiefen und echten
Vaterschaft fähig. Er wird Vater –
oder Mutter – vieler Kinder, denn
„Vaterschaft heißt, Leben zu geben“ 
15. Er weiß, dass er in der Welt ist, um
sich um andere zu kümmern und
ihnen mit seinem Leben und seinem
verbindlichen Wort zu zeigen, dass
nur Gott den Durst stillen kann, den
sie spüren. „Unsere ... Welt, in der
Gott allenfalls als Hypothese, aber
nicht als praktische Wirklichkeit ins
Spiel kommt, braucht dieses Auf-
Gott-Bauen in der konkretesten und
radikalsten Weise, die möglich ist. Sie
braucht das Gotteszeugnis dessen,
der entschieden hat, Gott als Boden
des eigenen Lebens anzunehmen.
Darum ist der Zölibat gerade heute in
unserer gegenwärtigen Welt wichtig,
auch wenn seine Erfüllung in



unserer Zeit immerfort bedroht und
gefährdet ist.“ 16

Eine Gabe, die täglich wachsen
kann

Das göttliche Geschenk des Zölibats
ist nicht wie ein Zauber, der die
Realität sofort und für immer
verändert. Gott gewährt es vielmehr
als Samen, der allmählich auf gutem
Boden wachsen muss. Der Zölibat ist,
wie jede Berufung, eine Gabe und
eine Aufgabe. Er ist Weg. Deshalb
reicht die Entscheidung, sich
hinzugeben, um für das Königreich
des Himmels zölibatär zu leben,
nicht aus, damit sich das Herz von
selbst umwandelt. Es ist eine
ständige Bemühung nötig, das
Unkraut zu beseitigen und der
Insekten und Parasiten Herr zu
werden. Die göttliche Gnade wirkt
immer auf der Grundlage der Natur,
ohne diese zu leugnen oder zu
verdrängen. Mit anderen Worten,



Gott rechnet mit unserer Freiheit
und unserer persönlichen
Geschichte. Und genau dort, auf
dieser Arena von Lehm und Gnade,
wächst leise die schöne Gabe eines
jungfräulichen Herzens, sie wächst ...
oder sie verdirbt.

Wie der jüngere Sohn im Gleichnis
können sich auch diejenigen, die zu
einer größeren Gottesnähe berufen
sind, eines Tages erschöpft und leer
fühlen. Dieser junge Mann beschloss,
die Weite zu suchen (vgl. Lk 15,13),
weil er im Haus seines Vaters eine
innere Leere verspürte. Es war
notwendig, dass er den Tiefpunkt
erreichte, damit ihm schließlich die
Augen aufgingen und er sich des
Sklavendaseins bewusst wurde, in
das er abgesunken war. Es ist
interessant festzuhalten, dass der
Grund für seine Rückkehr laut des
Evangeliumstextes nicht sehr
geistlich war: Er war hungrig,
biologisch hungrig, körperlich



hungrig. Er vermisste das köstliche
Brot aus dem Haus seines Vaters. Als
er schließlich zurückkehrte,
erwartete ihn sein Vater bereits und
„lief dem Sohn entgegen, fiel ihm um
den Hals und küsste ihn“ ( Lk 15,20).
Der Sohn hatte sich in seiner
Phantasie fast ein formelles Gericht
vorgestellt (vgl. Lk 15,18-19),
stattdessen trifft er auf eine lebhafte
Umarmung. Er entdeckt – vielleicht
deutlicher denn je – seine tiefste
Identität: Er ist der Sohn eines so
guten Vaters.

Zu anderen Zeiten kann der
Überdruss eine heimtückischere
Form annehmen: Es kann passieren,
dass man sich im Haus seines Vaters
mehr wie ein Diener als wie ein Sohn
vorkommt, wie der ältere Bruder im
Gleichnis, der „im gleichen Haus wie
sein Vater lebte, aber nicht frei war,
denn sein Herz hatte sich auf
Abwege begeben“ 17. In beiden Fällen
besteht der Ausweg aus der



Traurigkeit darin, dass wir unsere
Augen auf den Vater und die Liebe
richten, die er für uns hat. Gott stillt
den Hunger der Seele mit dem Brot
der Eucharistie, in dem wir den
finden, der einer von uns geworden
ist, damit wir ihn als Freund lieben
können. Dort können wir gesättigt
werden und so unsere Herzen
brennend vor Liebe bewahren, die
„stark wie der Tod“ ( Hld 8,6) ist.

Johannes stand unter dem Kreuz Jesu
und war auch bei seiner
Himmelfahrt dabei, an jenem Tag,
„an dem ein scheinbarer Abschied in
Wirklichkeit zum Beginn einer
neuen Nähe wurde“ 18. Der Meister
musste sich von seinen Jüngern, die
er bis zum Äußersten geliebt hatte,
physisch trennen, um sie und alle
Menschen, die einmal an ihn glauben
würden, aus noch größerer Nähe
lieben zu können. Das ist das
Geheimnis eines zölibatären
Herzens: einer Liebe auf Erden zu



entsagen, um die ganze Welt mit dem
Licht der Liebe Gottes zu erfüllen.

Carlos Villar

1 Vgl. Hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 10.10.1979,
24.10.1079, 31.10.1979.

2 Vgl. Hl. Johannes Paul II.,
Generalaudienz, 10.10.1979, Nr. 2.

3 Benedikt XVI., Ansprache an die
Römische Kurie, 22.12.2006.

4 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 122.

5 F. Ocáriz, Brief, 14.2.2017, Nr. 8.

6 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 884.

7 Hl. Josefmaria, aus der Kritisch-
historischen Ausgabe von En diálogo
con el Señor , Rialp, Madrid 2017, S.
185.

8 Hl. Josefmaria, Kreuzweg, 8.
Station, Nr. 5.



9 So, als „Freund“, bezeichnete der
hl. Josefmaria manchmal Jesus. Vgl. 
Der Weg , Nr. 422; Christus begegnen ,
Nr. 93.

10 Hl. Josefmaria, Christus
begegnen , Nr. 2 (vgl. Hld 8,6).

11 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Beisammensein mit
Jugendlichen, 6.7.1974 (AGP,
Bibliothek, P04, Vol. II, S. 113).

12 Newman, J. H. „Love of Relations
and Friends “, Parochial and Plain
Sermons 2, sermón 5, 
www.newmanreader.org

13 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 171.

14 Benedikt XVI., Ansprache an die
Römische Kurie, 22.12.2006.

15 Papst Franziskus, Frühmesse im
Vatikanischen Gästehaus „Domus
Sanctae Martae“, 26.6.-2013.

https://www.newmanreader.org


16 Benedikt XVI., Ansprache an die
Römische Kurie, 22.12.2006.

17 F. Ocáriz, Brief, 9.1.2018, Nr. 9.

18 J. Ratzinger, „Der Beginn einer
neuen Nähe “, in: Gottes Glanz in
unserer Zeit, Meditationen zum
Kirchenjahr, 2005 Verlag Herder, S.
100.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/gross-wie-die-liebe-vii-
zoelibat-hingabe-freunde/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-vii-zoelibat-hingabe-freunde/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-vii-zoelibat-hingabe-freunde/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-vii-zoelibat-hingabe-freunde/

	Etwas Großes, das Liebe ist (VII): Wer sein Leben für seine Freunde hingibt

