
opusdei.org

Etwas Großes, das
Liebe ist (II): Was
dein Leben sein
könnte

Der Traum jedes Christen ist,
dass sein Name im Herzen
Gottes eingeschrieben ist. Der
zweite Artikel der Serie über
die Berufung – „Etwas Großes,
das Liebe ist“, betrachtet diese
Wirklichkeit.

01.02.2019

Mesopotamien erlebte das Entstehen
und Vergehen mehrerer der ältesten



Kulturen der Welt: der sumerischen,
akkadischen, babylonischen,
chaldäischen … Obwohl wir in der
Schule vielleicht etwas darüber
gelernt haben, scheinen uns diese
Kulturen fern zu sein und nicht viel
mit uns zu tun zu haben. Doch
stammt aus dieser Gegend eine
Persönlichkeit, die Teil unserer
Familie ist. Er hieß Abram, solange
bis Gott seinen Namen zu Abraham
änderte. Die Bibel situiert ihn rund
1850 Jahre vor Jesu Geburt.
Viertausend Jahre später erinnern
wir uns noch immer an ihn, sooft wir
ihn in der Hl. Messe als „unseren
Vater“ i anrufen: Er war der
Begründer unserer Familie.

„Ich habe dich bei deinem Namen
gerufen“

Abraham ist einer der ersten
Menschen, der in die Geschichte
eingegangen ist, weil er einem Ruf
Gottes folgte. In seinem Fall ging es



um eine ziemlich einzigartige
Forderung: „Zieh weg aus deinem
Land, von deiner Verwandtschaft
und aus deinem Vaterhaus in das
Land, das ich dir zeigen werde“ ( Gen
12,1). Nach ihm kamen unter
anderem Moses, Samuel, Elija und
die anderen Propheten ... Alle hörten
auf die Stimme Gottes, der sie auf die
eine oder andere Weise einlud, „aus
ihrem Land wegzuziehen“ und
gemeinsam mit ihm ein neues Leben
zu beginnen. Wie dem Abraham
versprach er jedem, Großes in
seinem Leben zu wirken: „Ich werde
dich zu einem großen Volk machen,
dich segnen und deinen Namen groß
machen. Ein Segen sollst du sein“ ( 
Gen 12,2). Auch rief er jeden bei
seinem Namen. Daher enthält das
Alte Testament neben den Taten
Gottes die Namen jener, die mit ihm
zusammenarbeiteten. Der
Hebräerbrief singt ein begeistertes
Loblied auf sie (vgl. Hebr 11,1-40).



Als Gott seinen Sohn in die Welt
sandte, hörten die Berufenen nicht
mehr nur die Stimme Gottes, sie
konnten auch ein menschliches
Antlitz sehen: Jesus von Nazaret.
Auch sie berief Gott, ein neues Leben
zu beginnen und eine
unauslöschliche Spur in der
Geschichte zu hinterlassen. Wir
kennen ihre Namen – Maria
Magdalena, Petrus, Johannes,
Andreas ... – und erinnern uns voll
Dankbarkeit an sie.

Und später? Es könnte so scheinen,
als ob Gott sich nach der
Himmelfahrt Jesu aus der Geschichte
zurückgezogen hätte. In Wirklichkeit
setzt sich sein Wirken nicht nur fort,
sondern wird auch noch mehr. Wenn
Gott bei seinem Aufenthalt auf Erden
auch nur einige wenige auserwählte,
„änderte“ er in den vergangenen
zweitausend Jahren „die Pläne“ von
Millionen von Männern und Frauen
und eröffnete ihnen Horizonte, die



sie sich selbst nie hätten vorstellen
können. Wir kennen die Namen
vieler, da sie im kirchlichen
Heiligenverzeichnis
niedergeschrieben sind. Und noch
dazu gibt es eine riesige Menge von
Männern und Frauen „aus allen
Nationen, Stämmen, Völkern und
Sprachen“ ( Offb 7,9), unbekannte
Heilige, die wahre „Vorreiter der
Geschichte“ ii sind.

Heute, in diesem Moment, sucht Gott
weiter und klopft an die Tür jedes
einzelnen. Der hl. Josefmaria
betrachtete gerne diese Worte des
Jesaja: „Ich habe dich ausgelöst, ich
habe dich beim Namen gerufen, du
gehörst mir“ (Jes 43,1). Wenn er diese
Worte betrachtete, sagte er, dass sie
die Seele „die Süße des
Wabenhonigs“ iii verkosten lassen,
denn sie lassen einen entdecken, in
welchem Ausmaß man von Gott auf
eine urpersönliche, einzigartige
Weise geliebt wird.



Auch uns können diese Worte die
Süße des Wabenhonigs verkosten
lassen, denn sie zeigen, wie wichtig
unser Leben für Gott ist, dass er mit
uns rechnet, dass er jeden einzelnen
einlädt. Der Traum eines jeden
Christen ist es, im Herzen Gottes
eingeschrieben zu sein. Und dieser
Traum ist für jeden erreichbar.

„Zähle die Sterne, wenn du kannst“

Es kann uns übermäßig erscheinen,
unser Leben als Fortsetzung des
Lebens der großen Heiligen zu
sehen. Wir haben die Erfahrung
unserer Schwäche. Das war nicht
anders bei Mose, Jeremias, Elija, die
auch ihre schlechten Momente
hatten. iv Jesaja sagt einmal:
„Vergeblich habe ich mich bemüht,
habe meine Kraft umsonst und
nutzlos vertan ...“ ( Jes 49,4).
Tatsächlich stellt sich das Leben
manchmal genau so dar, sinnlos oder
unbedeutend, wegen der



Leichtigkeit, mit der unsere Projekte
scheitern. Die Frage „ Wofür will ich
leben“ scheint angesichts der
Erfahrung des Misserfolgs, des
Leidens und des Todes ins Leere zu
laufen.

Gott kennt unsere fehlende Festigkeit
genau und ebenso die Verwirrung, in
die sie uns führt. Und dennoch
kommt er, uns zu suchen. Daher
belässt es der Prophet auch nicht bei
einem Klageschrei, sondern erkennt
die Stimme des Herrn wieder: „Ich
mache dich zum Licht für die Völker;
damit mein Heil bis an das Ende der
Erde reicht“ ( Jes 49,6). Wir sind
schwach, aber das ist nicht die
einzige Wahrheit über unser Leben.
Der Hl. Vater schreibt: „Erkennen wir
unsere Schwachheit, aber lassen wir
zu, dass Jesus sie in seine Hände
nimmt und uns in die Mission
hinaustreibt. Wir sind schwach, aber
Träger eines Schatzes, der uns groß
macht und der die besser und



glücklicher machen kann, die ihn
empfangen. Wagemut und
apostolischer Mut sind grundlegend
für die Mission.“ v

Der göttliche Ruf ist ein großer Akt
der Barmherzigkeit Gottes; ein
Zeichen, dass er mich liebt, dass ich
ihm etwas bedeute: „Gott rechnet mit
dir aufgrund dessen, was du bist,
nicht aufgrund dessen, was du hast:
In seinen Augen ist es absolut
unbedeutend, welches Kleid du
trägst oder welches Handy du
benutzt; es ist ihm nicht wichtig, ob
du mit der Mode gehst, sondern du
selbst bist ihm wichtig, so wie du
bist. In seinen Augen bist du
wertvoll, und dein Wert ist
unschätzbar.“ vi Indem er uns ruft,
befreit uns Gott, denn er gewährt
uns, aus einem nichtssagenden Leben
auszubrechen, das kleinen
Befriedigungen gewidmet war, die
nicht fähig sind, unseren Durst nach
Liebe zu stillen. „Wenn wir uns dazu



entschließen, dem Herrn zu
antworten : Meine Freiheit für dich!
dann sind wir von allen Ketten
befreit, die uns an bedeutungslose
Dinge fesselten.“ vii Gott löst unsere
Freiheit aus ihrer Kleinheit und
öffnet sie für die Weite der
Geschichte seiner Liebe zu den
Menschen, in der wir alle – jede
einzelne und jeder einzelne –
Vorreiter sind.

„Die Berufung zündet ein Licht an,
das uns den Sinn unseres Lebens
erkennen lässt. Im klaren Licht des
Glaubens sehen wir das Warum
unseres irdischen Daseins. Unser
Leben – das vergangene, das
gegenwärtige und das zukünftige –
erscheint dann in einer neuen
Dimension, mit einer nicht geahnten
Tiefe. Alles, was in unserem Leben
geschieht, gewinnt so seinen wahren
Bezugspunkt: Wir begreifen, wohin
der Herr uns führen will, und wir
fühlen uns mitgerissen von der uns



anvertrauten Aufgabe.“ viii Für den,
der den Ruf Gottes empfangen und
angenommen hat, gibt es keine 
nichtssagenden oder geringfügigen
Handlungen mehr. Alle werden
erhellt durch das Versprechen: „Ich
werde dich zu einem großen Volk
machen“ ( Gen 12,2): Mit deinem
Leben werde ich große Dinge
bewirken; du wirst eine Spur
hinterlassen, du wirst freudig Freude
verbreiten. Daher, „wenn Gott um
etwas bittet, bietet er in Wirklichkeit
ein Geschenk an. Nicht wir sind es,
die Gott einen Gefallen tun – Gott ist
es, der unser Leben mit Licht und
Sinn erfüllt.“ ix

Andererseits lässt uns das Licht der
Berufung verstehen, dass die
Bedeutung unseres Lebens sich nicht
an der menschlichen Größe von
Plänen, die wir umsetzen, bemisst.
Nur einige wenige können ihre
Namen unter die Großen der
Weltgeschichte einreihen. Seine 



göttliche Größe bemisst sich
hingegen an seiner Verbindung mit
dem einzig wahrhaft großen Plan:
der Erlösung. „Sicherlich werden die
entscheidenden Wendungen in der
Weltgeschichte wesentlich
mitbestimmt durch Seelen, von
denen kein Geschichtsbuch etwas
meldet. Und welchen Seelen wir die
entscheidenden Wendungen in
unserem persönlichen Leben
verdanken, das werden wir auch erst
an dem Tage erfahren, an dem alles
Verborgene offenbar wird.“ x

„Die Erlösung vollzieht sich immer
noch – jetzt!“ xi Wie dazu beitragen?
Auf tausend verschiedene Weisen, im
Wissen, dass Gott selbst uns Licht
gibt, damit wir die konkrete Weise,
mit ihm mitzuwirken, entdecken.
„Gott ist daran gelegen, die Freiheit
der berufenen Person nicht nur bei
der Antwort eine Rolle spielen zu
lassen, sondern auch bei der näheren
Bestimmung der Berufung selbst.“ xii



Und die Antwort wird – ohne dass
wir aufhören, frei zu sein – von der
aktuellen Gnade Gottes, der uns ruft,
angestoßen. Wenn wir von dort, wo
wir uns befinden, aufbrechen, wird
Gott uns den Traum sehen helfen,
den er für unser Leben geträumt hat:
einen Traum, der „Gestalt annimmt“
im Maße des Fortschreitens, denn er
hängt auch von unserer Initiative
und Kreativität ab. Der hl. Josefmaria
sagte, dass, wenn wir träumten, Gott
unsere kühnsten Träume übertreffen
werde, denn wer richtig träumt,
träumt von Gott. So, in großem Stil,
ließ Gott Abraham träumen: „Sieh
doch zum Himmel hinauf und zähl
die Sterne, wenn du sie zählen
kannst.“ ( Gen 15,5).

Es gehören immer zwei dazu

Gott tritt in das Leben von Abraham
ein, um bei ihm zu bleiben, um sich
gewissermaßen seinem Schicksal
anzuschließen: „Ich will segnen, die



dich segnen; wer dich verwünscht,
den will ich verfluchen. Durch dich
sollen alle Geschlechter der Erde
Segen erlangen“ ( Gen 12,3).
Abrahams Geschichte ist die einer
„geteilten Vorreiterschaft“. Es ist die
Geschichte von Abraham und Gott,
von Gott und Abraham. Das geht so
weit, dass Gott sich selbst vor
anderen Menschen von da an als
„der Gott Abrahams“ xiii vorstellt.

Der Ruf besteht in erster Linie darin,
mit ihm vereint zu leben. Mehr als
besondere Dinge zu tun, geht es
darum, alles vereint mit Gott zu tun,
„alles aus Liebe!“xiv. Den Ersten ging
es genauso: Jesus erwählte sie vor
allem, um sie „bei sich“ zu haben;
erst danach fügt der Evangelist
hinzu: um sie auszusenden, „damit
sie predigten“ ( Mk 3,14). Daher
dürfen auch wir, wenn wir seine
Stimme vernehmen, nicht an eine
Art „mission impossible“ denken, an
etwas irrsinnig Schwieriges, das er



uns von der Höhe des Himmels
herab auferlegt. Wenn es ein echter
Ruf Gottes ist, wird es eine Einladung
sein, in sein Leben, in sein Projekt
einzusteigen: ein Ruf, um in seiner
Liebe zu bleiben (vgl. Joh 15,9). Und
so, vom Herzen Gottes aus, von einer
echten Freundschaft mit Jesus aus,
werden wir seine Liebe in die ganze
Welt hinaustragen. Er möchte mit
uns rechnen ... und bei uns bleiben.
Oder umgekehrt: Er möchte bei uns
bleiben und mit uns rechnen.

So versteht sich, dass jene, die den
Ruf Gottes erhalten haben und ihm
gefolgt sind, jene ermutigen, die ihn
zu hören beginnen. Denn in einem
ersten Moment bekommen sie häufig
Angst. Es ist eine logische Furcht, die
das Unerwartete erzeugt, das
Unbekannte, das den Horizont
Sprengende, die Wirklichkeit Gottes,
der uns in jeder Hinsicht übersteigt.
Es ist eine sehr normale menschliche
Reaktion, die uns nicht überraschen



darf. Es wäre ein Irrtum, wenn wir
uns durch die Angst lähmen ließen:
Vielmehr sollten wir uns mit ihr
auseinandersetzen, es wagen, sie in
Ruhe zu analysieren. Den großen
Entscheidungen des Lebens, den
Projekten, die eine Spur hinterlassen
haben, ging fast immer eine Phase
der Angst voraus, die nach
gelassenem Nachdenken
überwunden wurde; ja, und auch mit
einem Schuss Wagemut.

Der hl. Johannes Paul II. begann sein
Pontifikat mit einer Einladung, die
bis heute widerhallt: „Öffnet, ja reißt
die Tore weit auf für Christus! ...
Habt keine Angst!“ xv Benedikt XVI.
übernahm sie, kaum dass er gewählt
war: Er merkte an, wie der Papst mit
diesen Worten „zu den Menschen,
besonders zu den jungen Menschen“
sprach. Und er fragte sich: „Haben
wir nicht alle irgendwie Angst, wenn
wir Christus ganz herein lassen, uns
ihm ganz öffnen, könnte uns etwas



genommen werden von unserem
Leben? Müssen wir dann nicht auf so
vieles verzichten, was das Leben erst
so richtig schön macht? Würden wir
nicht eingeengt und unfrei?“ xvi

Benedikt XVI. fuhr fort: „Und
wiederum wollte der Papst sagen:
Nein. Wer Christus einlässt, dem geht
nichts, nichts – gar nichts verloren
von dem, was das Leben frei, schön
und groß macht. Nein, erst in dieser
Freundschaft öffnen sich die Türen
des Lebens. Erst in dieser
Freundschaft gehen überhaupt die
großen Möglichkeiten des
Menschseins auf. Erst in dieser
Freundschaft erfahren wir, was
schön und was befreiend ist.“ xvii Und
sich an die Empfehlung des hl.
Johannes Paul II. anschließend,
schloss er: „So möchte ich heute mit
großem Nachdruck und großer
Überzeugung aus der Erfahrung
eines eigenen langen Lebens sagen:
Habt keine Angst vor Christus! Er



nimmt nichts, und er gibt alles. Wer
sich ihm gibt, der erhält alles
hundertfach zurück. Ja, aprite,
spalancate le porte per Cristo – dann
findet ihr das wirkliche Leben.“ xviii

Papst Franziskus hat uns auch oft
daran erinnert: „Er verlangt von dir,
das loszulassen, was dein Herz
belastet, dich von Gütern zu befreien,
um Platz zu schaffen für ihn.“ xix So
werden wir wie alle Heiligen die
Erfahrung machen: Gott nimmt
nichts, sondern er erfüllt unser Herz
mit einem Frieden und einer Freude,
die die Welt nicht geben kann.

Auf diesem Weg weicht die Angst
sofort einer tiefen Dankbarkeit: „Ich
danke dem, der mir Kraft gegeben
hat: Christus Jesus, unserem Herrn.
Er hat mich für treu gehalten (…),
obwohl ich ihn früher lästerte,
verfolgte und verhöhnte. Aber ich
habe Erbarmen gefunden“ (1 Tim
1,12-13). Dass wir alle eine Berufung
haben, beweist, dass die



Barmherzigkeit Gottes sich von
unseren Schwächen und Sünden
nicht bremsen lässt. Er stellt sich vor
uns hin „ Miserando atque eligendo
“ (Aus Barmherzigkeit erwählt), wie
es im Wappen von Papst Franziskus
heißt. Denn für Gott ist Uns-
Erwählen und Barmherzigkeit-
Walten-Lassen – über unsere
Kleinheit hinwegzusehen – ein und
dasselbe.

Wie Abraham, wie Paulus, wie alle
Freunde Jesu wissen auch wir uns
nicht nur gerufen und begleitet von
Gott, sondern sind uns auch seiner
Hilfe sicher: überzeugt, dass jener,
„der bei euch das gute Werk
begonnen hat, es auch vollenden
wird bis zum Tag Christi Jesu“ ( Phil
1,6). Wir wissen, dass unsere
Schwierigkeiten, auch wenn sie
manchmal groß sind, nicht das letzte
Wort haben. Der hl. Josefmaria sagte
den ersten Gläubigen des Opus Dei
immer wieder: „Wenn Gott unser



Herr zum Wohl der Menschen ein
Vorhaben plant, denkt er zuerst an
die Menschen, deren er sich als
Werkzeuge bedienen muss ... und
verleiht ihnen die notwendigen
Gnaden .“xx

Der Ruf Gottes ist also eine Einladung
zum Vertrauen. Nur das Vertrauen
erlaubt uns zu leben, ohne Sklaven
der Berechnung der eigenen Kräfte
und Talente zu sein, und uns für das
Wunder zu öffnen, auch mit den
Kräften und Talenten des Anderen zu
leben. Wie bei der Klettertour auf
hohen Bergspitzen müssen wir auf
den vertrauen, der uns vorausgeht
und mit dem wir sogar das Seil
teilen. Er, der vorausgeht, sagt uns,
wo wir unseren Fuß aufsetzen sollen,
und hilft uns in den Momenten,
wenn uns, wären wir allein, Panik
oder Höhenangst überkommen
würde. Wir kommen also voran wie
beim Klettern, allerdings mit dem
Unterschied, dass wir jetzt unser



Vertrauen nicht auf jemanden wie
uns selbst setzen, ja nicht einmal auf
jemanden wie unseren besten
Freund. Wir setzen unser Vertrauen
jetzt auf Gott selbst, der immer treu
bleibt, „denn er kann sich selbst
nicht verleugnen“ (2 Tim 2, 13).

Ihr werdet die Wege bahnen

„Da zog Abram weg, wie der Herr
ihm gesagt hatte“ ( Gen 12,4). So
begann die Etappe seines Lebens, die
sein Dasein für immer bestimmen
würde. Von da an war sein Leben
von den ständigen Rufen Gottes
geführt: von einem Ort zum anderen
zu gehen, sich von niederträchtigen
Menschen fernzuhalten, daran zu
glauben, dass er einen Sohn
bekommen würde, ihn tatsächlich zu
bekommen ... und bereit zu sein, ihn
zu opfern. Für Abraham gab es
keinen Moment, in dem er nicht
seine Freiheit benötigt hätte, um dem
Herrn weiter Ja zu sagen. So ist das



Leben derer, die Gott folgen, nicht
nur durch die Nähe und die
Vereinigung mit Gott
gekennzeichnet, sondern auch durch
eine reale, volle und fortgesetzte
Freiheit.

Den Ruf Gottes mit einem Ja zu
beantworten, gibt unserer Freiheit
nicht nur einen neuen Horizont,
einen vollen Sinn – „etwas Großes,
das Liebe ist“ xxi, sagte der hl.
Josefmaria –, sondern verlangt von
uns, dass wir sie ständig ins Spiel
bringen. Die Hingabe an Gott ist
nicht, wie wenn ich eine Art
„Förderband“ besteige, das von
anderen gesteuert und gelenkt wird
und das mich – ohne dass ich es will
– bis ans Ende unserer Tage
befördern würde; oder wie eine
vollständig vorgegebene
Eisenbahnstrecke, über die man sich
vorab informieren kann und die für
den Reisenden später keinerlei
Überraschung bereithält.



Tatsächlich werden wir im Laufe
unseres Lebens erleben, dass die
Treue auf den ersten Ruf von uns
neue und manchmal schmerzliche
Entscheidungen verlangt. Und wir
werden begreifen, dass der Ruf
Gottes uns drängt, in unserer eigenen
Freiheit täglich mehr zu wachsen.
Denn um hoch hinauf zu fliegen –
wie es jedem Weg der Liebe eigen ist
–, ist es nötig, vom Schlamm befreite
Flügel und eine große Fähigkeit zu
haben, über das eigene Leben zu
verfügen, das sich so oft in
Kleinigkeiten verfängt. Kurz gesagt,
der Größe des Rufes Gottes muss eine
ebenso große Freiheit
gegenüberstehen, die durch die
Gnade und das Wachstum in den
Tugenden, die uns immer mehr wir
selbst sein lassen, Weite gewinnt.

In den ersten Jahren des Opus Dei
pflegte der hl. Josefmaria den jungen
Leuten, die zu ihm kamen, immer
wieder zu sagen, dass alles noch zu



tun war, auch der Weg, den sie
beschreiten sollten. Und diesen Weg,
den der Herr ihnen wies und der die
ganze Welt durchqueren sollte,
würden sie selbst errichten. „Es gibt
für euch keine gebahnten Wege ...
Ihr werdet sie wohl quer durchs
Gebirge mit euren eigenen Füßen
bahnen müssen.“ xxii So machte er
den offenen Charakter deutlich, der
jeder Berufung eigen ist und der
entdeckt und unterstützt werden
muss.

Heute wie damals bedeutet Dem-Ruf-
Gottes-Entsprechen gewissermaßen
Den-Weg-Bahnen mit dem Tritt der
eigenen Schritte. Gott präsentiert uns
nie einen fertig beschriebenen Weg.
Das machte er nicht mit Abraham,
noch mit Mose. Er machte es auch
nicht mit den Aposteln. Als er in den
Himmel auffuhr, sagte er nur: „Geht
hinaus in die ganze Welt, und
verkündet das Evangelium allen
Geschöpfen!“ ( Mk 16,15). Wie? Wo?



Mit welchen Mitteln? Alles das
erwies sich nach und nach. Wie in
unserem Fall: Der Weg nimmt im
Laufe des Lebens Form an, und er
wird dank dieser herrlichen Allianz
zwischen Gnade Gottes und unserer
Freiheit begangen werden. Ein
Leben lang ist die Berufung „die
Geschichte eines unvergleichlichen
Dialogs zwischen Gott und dem
Menschen , zwischen der Liebe
Gottes, der den Menschen ruft, und
der Freiheit des Menschen, der in der
Liebe Gott antwortet“ xxiii. Unsere
Geschichte wird ein Flechtwerk sein
aus unserem aufmerksamen Hören
auf die göttlichen Eingebungen und
unserer Kreativität, diese auf
bestmögliche Weise umzusetzen.

Die Muttergottes, für uns alle ein
Vorbild durch ihr „Ja“ in Nazaret, ist
es auch aufgrund ihres ständigen
Hörens und ihres Gehorsams
gegenüber dem Willen Gottes
während ihres ganzen Lebens, das



ebenso vom Helldunkel des Glaubens
gekennzeichnet war. „Maria aber
bewahrte alles, was geschehen war,
in ihrem Herzen und dachte darüber
nach“ ( Lk 2,19). An der Seite ihres
Sohnes entdeckte unsere Mutter
Schritt für Schritt, was Gott von ihr
wollte. Daher nennen wir sie auch
die vollkommene Jüngerin des
Herrn. Ihr empfehlen wir uns, damit
sie der Stern sei, der immer unsere
Schritte leite.

Nicolás Álvarez de las Asturias

i Römisches Messbuch, Hochgebet 1.

ii  Papst Franziskus, Gebetswache
mit den Jugendlichen, Krakau,
30.7.2016.

iii Freunde Gottes, Nr. 312.



iv  Vergleiche zum Beispiel Num
11,14f: „Ich kann dieses ganze Volk
nicht allein tragen, es ist mir zu
schwer. Wenn du mich so
behandelst, dann bring mich lieber
gleich um, wenn ich überhaupt deine
Gnade gefunden habe. Ich will mein
Elend nicht mehr ansehen.“; Jer
20,18: „Warum denn kam ich hervor
aus dem Mutterschoß, / um nur
Mühsal und Kummer zu erleben und
meine Tage in Schande zu
beenden?“; 1 Kön 19,4: „Nun ist es
genug, Herr. Nimm mein Leben;
denn ich bin nicht besser als meine
Väter.“

v  Papst Franziskus, Apostolisches
Schreiben Gaudete et Exsultate
(19.3.2018), Nr. 131.

vi  Papst Franziskus, Predigt beim
Weltjugendtag, Krakau, 31.7.2016.

vii Freunde Gottes, Nr. 38.

viii Christus begegnen, Nr. 45.



ix  Fernando Ocáriz, «Luz para ver,
fuerza para querer», ABC, 18.9.2018.

x  Hl. Theresia Benedikta vom Kreuz
(Edith Stein), Verborgenes Leben und
Epiphanias.

xi Der Kreuzweg, 5. Station, Nr. 2.

xii  Fernando Ocáriz, Die Berufung
zum Opus Dei als Berufung in der
Kirche, in: Das Opus Dei in der Kirche,
Bonifatius, 1997, S. 121.

xiii  Vgl. Ex 3,6; Mt 22,32.

xiv  Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen IV, Nr. 296,
22.9.1931 (zitiert in Der Weg,
Historisch-Kritische Ausgabe,
Kommentar zu Nr. 813).

xv  Hl. Johannes Paul II., Predigt am
Beginn des Pontifikats, 22.10.1978.

xvi  Benedikt XVI., Predigt zu Beginn
seines Pontifikats, 24.5.2005.



xvii Ibidem.

xviii Ibidem.

xix  Papst Franziskus, Predigt bei der
Heiligsprechung. 14.10.2018. Vgl.
auch Gaudete et Exsultate, Nr. 32.

xx Instruktion, 19.3.1934, Nr. 48.

xxi  Vazquez de Prada, Andrés: Der
Gründer des Opus Dei, Band 1,
erschienen 2001, S. 94.

xxii Der Weg, Nr. 928.

xxiii  Hl. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Pastores
dabo vobis (25.3.1992), Nr. 36.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/gross-wie-die-liebe-ii-was-
dein-leben-sein-konnte/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-ii-was-dein-leben-sein-konnte/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-ii-was-dein-leben-sein-konnte/
https://opusdei.org/de-ch/article/gross-wie-die-liebe-ii-was-dein-leben-sein-konnte/

	Etwas Großes, das Liebe ist (II): Was dein Leben sein könnte

