
opusdei.org

Gott handeln lassen

Abschrift eines Vortrags von
Kardinal Ratzinger aus einer
Sonderbeilage des Osservatore
Romano (italienische Ausgabe)
anläßlich der Heiligsprechung
Josefmaria Escrivás

17.10.2002

Mich hat immer die Interpretation
beeindruckt, die Josemaría Escrivá
dem Namen Opus Dei gegeben hat.
Es ist gleichsam eine biographische
Interpretation, und sie erlaubt es
uns, den Gründer in seiner
geistlichen Physiognomie zu



begreifen. Escrivá wusste, dass er
etwas gründen musste, und doch war
er sich bewusst, dass dieses Etwas
nicht sein Werk war, dass er nichts
erfunden hatte, sondern dass einfach
Gott es war, der sich seiner bediente.
Es war also nicht sein Werk, es war
das Opus Dei. Er selbst war nur ein
Werkzeug, mit dem Gott fortan
wirken sollte.

Bei der Betrachtung dieser Tatsache
sind mir die Worte des Herrn in den
Sinn gekommen, die uns das
Johannes-Evangelium überliefert
(5,17): „Mein Vater ist noch immer
am Werk“. Jesus spricht diese Worte
im Zuge einer Auseinandersetzung
mit einigen Religionsspezialisten, die
nicht zugestehen wollten, dass Gott
auch am Sabbat handeln kann. Unter
den heutigen Menschen – auch
Christen – dauert diese Debatte in
einer gewissen Weise immer noch
fort. Einige meinen, Gott habe sich
nach der Schöpfung „zurückgezogen“



und interessiere sich nicht mehr für
unsere gewöhnlichen
Angelegenheiten. Nach dieser
Denkweise kann Gott nicht mehr in
das Gewebe unseres Alltagslebens
eintreten. Dem aber widersprechen
die Worte Jesu. Ein Mensch, der auf
Gottes Gegenwart hin offen ist, wird
gewahr, dass Gott immer am Werk
ist, auch heute: Wir müssen ihm
deshalb Einlass gewähren und ihn
handeln lassen. So entsteht das, was
der Menschheit eine Zukunft gibt
und sie erneuert.

All das hilft uns verstehen, warum
Josemaría Escrivá sich nicht als
„Gründer“ von irgend etwas
verstand, sondern bloß als jemand,
der den Willen Gottes erfüllen und
Gottes Handeln – eben Gottes Werk –
sekundieren will. In diesem Sinn ist
Escrivá de Balaguers
Gotteszentrismus für mich eine
Botschaft von größter Bedeutung.
Denn sie stimmt mit den Worten Jesu



überein, das heißt sie gründet auf
jenem Vertrauen, dass Gott sich nicht
aus der Welt zurückgezogen hat, dass
er jetzt am Werk ist und wir uns ihm
nur zur Verfügung stellen und fähig
sein müssen, auf seinen Ruf zu
antworten. Es ist dies eine Botschaft,
die zur Überwindung dessen führt,
was wir die große Versuchung
unserer Zeit nennen können:
nämlich des Anspruchs, dass Gott
sich nach dem Big Bang aus der
Geschichte zurückgezogen habe. Das
Wirken Gottes ist mit dem Big Bang
nicht zum „Stillstand“ gekommen, es
dauert vielmehr fort sowohl in der
Welt der Natur als auch in der Welt
des Menschen.

Der Gründer des Werkes sagte also:
Nicht ich habe etwas erfunden; ein
Anderer ist es, der handelt, ich selbst
bin nur bereit, als Werkzeug zu
dienen. So ist dieser Titel und die
gesamte Realität, die wir Opus Dei
nennen, aufs Tiefste mit dem



Innenleben des Gründers
verbunden, der uns trotz seiner
Diskretion in diesem Punkt
verstehen lässt, dass er in einem
ständigen Dialog, in einem realen
Kontakt mit Dem stand, der uns
geschaffen hat und der durch uns
und mit uns handelt. Von Moses sagt
das Buch Exodus (33,11), dass Gott
mit ihm „Auge in Auge“ sprach, „wie
ein Freund mit einem Freund redet“.
Auch wenn der Schleier der
Diskretion uns viele Einzelheiten
verhüllt, so geht aus jenen kleinen
Anspielungen meines Erachtens doch
hervor, dass man dieses „Reden, wie
ein Freund mit einem Freund redet“
bei Josemaría Escrivá durchaus
feststellen kann; eines, das die Türen
der Welt öffnet, damit Gott
gegenwärtig und tätig werden und
alles verwandeln kann.

In diesem Licht versteht man auch
besser, was Heiligkeit und
allgemeine Berufung zur Heiligkeit



bedeutet. Wenn wir die Geschichte
der Heiligen ein wenig kennen und
wissen, dass in den
Heiligsprechungsprozessen die
„heroische“ Tugend gesucht wird,
dann bekommen wir fast
unvermeidlich eine falsche
Vorstellung von Heiligkeit: „Das ist
nichts für mich“, denken wir
unwillkürlich, „denn ich fühle mich
unfähig zu heroischen Tugenden; das
ist ein zu hohes Ideal für mich“. Bei
einer solchen Sicht bleibt die
Heiligkeit ein paar „Großen“
vorbehalten, deren Bilder auf den
Altären prangen und die ganz anders
sind als wir gewöhnlichen Sünder.
Aber das ist eine irrige Vorstellung
von Heiligkeit, eine falsche
Wahrnehmung, die – und das scheint
mir der zentrale Punkt – korrigiert
worden ist gerade durch Josemaría
Escrivá.

Heroische Tugend bedeutet nicht,
dass der Heilige eine Art „Heiligkeits-



Gymnastik“ betreibt, etwas, was die
gewöhnlichen Menschen nicht zu tun
im Stande sind. Es bedeutet
vielmehr, dass sich im Leben eines
Menschen die Gegenwart Gottes
offenbart, und damit all das, was der
Mensch aus sich und durch sich nicht
tun konnte. Vielleicht handelt es sich
letztlich nur um eine
terminologische Frage, namentlich
um eine falsche Deutung des
Adjektivs „heroisch“. Heroische
Tugend bedeutet nicht eigentlich,
dass einer große Dinge aus sich
selbst heraus getan hat, sondern dass
in seinem Leben Realitäten
erscheinen, die er nicht selbst
vollbracht hat, dank dessen, dass er
durchsichtig und verfügbar gewesen
ist für das Werk Gottes. Oder, mit
anderen Worten, heilig sein ist nichts
anderes als mit Gott reden, wie ein
Freund mit einem Freund redet. Das
ist die Heiligkeit.



Heilig zu sein heißt nicht, über den
anderen zu stehen. Ja, der Heilige
kann sehr schwach sein, mit vielen
Fehlern behaftet in seinem Leben.
Die Heiligkeit ist jene tiefe
Tuchfühlung mit Gott, die
Freundschaft mit ihm: Sie besteht
darin, den Anderen handeln zu
lassen, den Einzigen, der die Welt
wirklich gut und glücklich machen
kann. Und wenn Josemaría Escrivá
von der Berufung aller zur Heiligkeit
spricht, so schöpft er, so scheint mir,
aus seiner persönlichen Erfahrung,
dass er aus sich selbst keine
unglaublichen Dinge bewerkstelligt
hat, sondern Gott hat handeln lassen.
Und deswegen hat eine Erneuerung
das Licht der Welt erblickt, eine Kraft
des Guten in der Welt, auch wenn
alle menschlichen Schwachheiten
immer bestehen bleiben werden.
Wir alle sind wirklich fähig und
gerufen, uns dieser Freundschaft mit
Gott zu öffnen, die Hände Gottes
nicht loszulassen, immer wieder zum



Herrn zurückzukehren und mit ihm
wie mit einem Freund zu sprechen,
wohl wissend, dass der Herr wirklich
der wahre Freund aller ist, auch
jener, die mit eigenen Kräften keine
großen Dinge vollbringen können.

Auf Grund von alledem habe ich die
Physiognomie des Opus Dei besser
verstanden, diese überraschende
Verbindung zwischen einer
absoluten Treue zur großen
Tradition der Kirche, zu ihrem
Glauben, in entwaffnender
Einfachheit, und einer
bedingungslosen Öffnung gegenüber
allen Herausforderungen dieser
Welt, sei es im akademischen Milieu,
sei es in der Welt der Arbeit, sei es
auf dem Gebiet der Wirtschaft, usw.
Wer eine solche Bindung an Gott
besitzt, wer in einem solchen
ununterbrochenen Dialog mit ihm
steht, kann es wagen, auf jene
Herausforderungen zu antworten,
und verliert die Angst; denn wer in



den Händen Gottes ist, fällt immer in
die Hände Gottes. So verschwindet
die Angst, und es entsteht statt
dessen der Mut, auf die Welt von
heute zu antworten.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/gott-handeln-lassen-2/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/gott-handeln-lassen-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/gott-handeln-lassen-2/

	Gott handeln lassen

