
opusdei.org

Gewissenhaft
arbeiten

Wenn wir die Arbeit wirklich
heiligen wollen, dann müssen
wir sie zuallererst einmal ernst
nehmen – vor Gott und vor den
Menschen. Das heißt: gut
arbeiten.

07.05.2018

Wenn wir die Arbeit wirklich
heiligen wollen, dann müssen wir
sie zuallererst einmal ernst
nehmen – vor Gott und vor den
Menschen. Das heißt: gut arbeiten.
1



Wir haben schon im letzten Artikel
gesehen, dass im übernatürlichen
Beweggrund der Arbeit gleichsam die
Seele der Heiligung der Arbeit liegt2.
Jetzt werden wir uns der Materie
zuwenden, der diese Seele Leben
schenkt: es ist die gut getane Arbeit
selbst. Das Bemühen, so gut wie
möglich zu arbeiten, erweist erst das
übernatürliche Motiv – die Liebe zu
Gott und zum Nächsten – als echt.

Der heilige Josefmaria weist darauf
hin, dass die Heiligung der Arbeit
voraussetzt, die Arbeit als solche gut
zu machen, auch menschlich
vollkommen, und dabei auch alle
beruflichen Pflichten gut zu erfüllen,
die mit familiären und sozialen
Verpflichtungen verbunden sind.
Man muss gewissenhaft arbeiten,
verantwortungsbewusst, ausdauernd
und mit Liebe, ohne nachlässig oder
oberflächlich zu sein.



Um diese Lehre fruchtbringend zu
überdenken, ist zu beachten, dass
wir uns vor allem auf die 
Arbeitsaktivität und nicht auf das 
Arbeitsergebnis beziehen, wenn wir
davon sprechen, die Arbeit gut zu
verrichten.

Es kann vorkommen, dass man gut
arbeitet, das Ergebnis aber trotzdem
schlecht ist, sei es wegen eines
unfreiwilligen Missverständnisses
oder aus Gründen, die nicht von
einem selbst abhängen. In diesen
Fällen, die sich oft ergeben, sieht
man deutlich den Unterschied
zwischen einem Menschen, der
seiner Arbeit einen christlichen Sinn
gibt, und dem, der hauptsächlich
einen menschlichen Erfolg anstrebt.
Für den ersteren hat vor allem die
Tätigkeit als solche einen Wert, selbst
wenn das Ergebnis nicht gut ist. Er
weiß, dass nichts verloren geht von
dem, was er gut zu machen versucht
hat aus Liebe zu Gott und aus dem



Wunsch heraus, Miterlöser mit
Christus zu sein. Deshalb lehnt er
sich bei Widrigkeiten nicht auf,
vielmehr bemüht er sich, sie zu
überwinden und darin eine
Möglichkeit zu sehen, sich mit
Christus am Kreuz zu vereinigen.
Doch für den zweiten ist alles
misslungen, wenn es nicht gut
geworden ist. Selbstverständlich
wird der, der so denkt, niemals
verstehen können, was es heißt, die
berufliche Arbeit zu heiligen.

Gewissenhaft arbeiten bedeutet, aus
einem übernatürlichen Motiv und
gleichzeitig menschlich vollkommen
zu arbeiten. Es bedeutet nicht,
menschlich gut zu arbeiten und 
anschließend einen übernatürlichen
Beweggrund hinzuzufügen. Es
handelt sich um etwas Tieferes.
Gerade die Liebe zu Gott sollte einen
Christen dazu führen, seine Arbeit
vollkommen zu verrichten, denn wir
dürfen dem Herrn nichts anbieten,



das nicht in dem Maß, wie unsere
menschliche Unzulänglichkeit es
erlaubt, vollkommen, fehlerlos
und auch im Kleinen vollendet ist.
Gott nimmt eine hingepfuschte
Arbeit nicht an. In der Heiligen
Schrift heißt es: Etwas
Fehlerhaftes dürft ihr nicht
darbringen, denn es wäre seiner
nicht würdig (Lev 22, 20)3.

Wenn man so vorzugehen versucht,
arbeitet man normalerweise gut und
erzielt gute Resultate. Mehr noch,
häufig sticht derjenige im Beruf
unter seinesgleichen hervor, der sich
bemüht, die Arbeit zu heiligen, denn
die Liebe zu Gott treibt ihn an, über
sich selbst hinauszuwachsen im
Dienen und im Opfer4. Doch wir
dürfen niemals vergessen, dass Gott
manchmal menschliche Widrigkeiten
und Niederlagen zulässt, damit wir
unsere Absicht läutern und das
Kreuz des Herrn mittragen. Und das
heißt nicht, dass wir nicht gut



gearbeitet und diese Tätigkeit nicht
geheiligt hätten.

Menschliche Tugenden in der
Arbeit

Um gut zu arbeiten, müssen wir die
menschlichen Tugenden üben, die
durch die caritas geprägt sind. 
Begreift ihr nun, wie viele
Tugenden, alle ineinander
gewoben, wirksam werden, wenn
wir mit dem Willen arbeiten, die
Arbeit zu heiligen: Starkmut lässt
uns bei unserer Aufgabe
ausharren und bewirkt, dass wir
nicht kapitulieren vor den
selbstverständlich nicht
ausbleibenden Schwierigkeiten;
Zucht und Maß machen uns fähig,
uns vorbehaltlos einzusetzen und
Bequemlichkeit und Egoismus zu
überwinden; Gerechtigkeit lässt
uns auf die Pflichten gegen Gott,
gegen die Gesellschaft, gegen die
eigene Familie und gegen die



Berufskollegen achten; die Tugend
der Klugheit ist es, die uns in
jedem konkreten Fall die richtige
Entscheidung treffen und sie zügig
verwirklichen lässt... Und all das –
nochmals sei es gesagt – aus Liebe.
5

Alle menschlichen Tugenden sind
nötig, denn sie bilden ein Gewebe, in
dem die einzelnen Fäden einander
verstärken, dabei aber einer
Ordnung unterliegen: Einige Fäden
werden früher als die übrigen
gespannt, wie bei einem Teppich, der
gewebt wird.

Da die erste Bedingung ist, zu
arbeiten und gut zu arbeiten, ist
leicht zu verstehen, dass der heilige
Josefmaria zwei menschliche
Tugenden besonders hervorhebt. Die
Tugenden der Arbeitsamkeit und
der Sorgfalt verbinden sich zu
einer einzigen inneren Haltung:
zum Bemühen, die von Gott



empfangenen Talente fruchtbar
werden zu lassen6.

Wie im Gleichnis des Evangeliums
hat der Herr jedem die notwendigen
Talente gegeben für die Aufgabe, ihn
durch die Heiligung des Berufes in
allen Tätigkeiten der Menschen
präsent zu machen. Es ist nicht
zulässig, uns wie der schlechte und
faule Diener7 zu verhalten, der das
empfangene Talent vergrub. Gott
will, dass wir aus Liebe zu ihm mit
unseren Talenten Handel treiben.
Und deshalb müssen wir ernsthaft,
beständig, exakt und qualitätsvoll
arbeiten und jeden nötigen Einsatz
dazu leisten.

Arbeitsamkeit und Fleiß helfen, mit
dem zu beginnen, was jetzt zu tun ist,
nicht mit irgendetwas oder mit dem,
das uns gerade gefällt, und es
auszuführen, wie und wann es getan
werden soll. Der Arbeitsame nutzt
die Zeit, denn sie ist mehr als Geld,



sie ist Verherrlichung Gottes. Er
tut, was er soll, und ist
gegenwärtig in dem, was er tut,
aber nicht in einer Haltung
gelangweilten Zeitvertreibs,
sondern mit aufmerksamer,
kluger Überlegung. Deshalb ist er
sorgfältig. Das lateinische Wort
für sorgfältig, diligens, kommt von
diligere, das „lieben“, „schätzen“,
„prüfend auswählen“ heißt.
Sorgfältig ist nicht, wer hastig
agiert, sondern wer mit Liebe und
Umsicht arbeitet.8

Gegen die Arbeitsamkeit widersetzt
sich die Trägheit, die eine
Hauptsünde und aller Laster
Anfang9 ist. Eine ihrer
Ausdrucksformen ist, die Erfüllung
der Pflichten hinauszuzögern10, das,
was schwer fällt, aufzuschieben und
andere Arbeiten, die mehr gefallen
oder weniger Anstrengung
erfordern, zuerst zu machen. 
Verschiebe deine Arbeit nicht auf



morgen11, rät der heilige Josefmaria ,
denn gelegentlich begründen wir
unser übertriebene Bequemlichkeit
mit falschen Ausreden und
vergessen die liebenswerte
Verantwortung, die auf uns lastet;
wir geben uns mit dem zufrieden,
was gerade so ausreicht, um über
die Runden zu kommen, und wir
verschleiern unsere Faulheit
hinter Scheingründen, während
doch Satan und seine Verbündeten
sich niemals eine Pause gönnen12.
Wir dienen unserem Gott nicht mit
Loyalität, wenn wir dazu Anlass
geben, dass man uns als träge,
unzuverlässig, oberflächlich,
unordentlich, faul, unnütz
bezeichnet...13

Ganz im Gegensatz dazu wird die
Arbeitsamkeit verformt, wenn man
der Arbeit nicht die gebührenden
Grenzen setzt für die notwendige
Erholung oder um sich um die
Familie zu kümmern und um andere



Kontakte, die man pflegen muss. Der
heilige Josefmaria warnt vor der
Gefahr einer maßlosen
Beschäftigung mit der Arbeit, der
„Professionalitis“, wie er diesen
Fehler nennt, um verständlich zu
machen, dass es dabei um eine Art
pathologischer Entzündung der
beruflichen Arbeit geht.

Die Berufsarbeit ist das Feld zur
Ausübung aller menschlichen
Tugenden; nach dem Beispiel der
Jahre Jesu in Nazareth. Ordnung und
Gelassenheit, Freude und
Optimismus, Starkmut und
Beständigkeit, Loyalität, Demut und
Sanftmut, Hochherzigkeit und viele
anderen Tugenden machen aus der
beruflichen Arbeit ein fruchtbares
Terrain, das der Regen der Gnade mit
Früchten füllt.

In seiner Predigt über die
menschlichen Tugenden in der
Arbeit zieht der heilige Josefmaria



oft das Bild des kleinen Esels heran. 
Hoffentlich gelingt es dir – du
willst es ja!, die Tugenden des
Eselchens zu erlangen. Es ist ein
anspruchsloses, demütiges Tier,
leistungsfähig, fleißig und emsig
bei der Arbeit; dazu treu, mit
sicherem Schritt, kräftig und –
wenn sein Herr gut ist – auch
dankbar und gehorsam.14

Besonders achtet er auf die Arbeit
des „Eselchens am Schöpfrad“: 
Wunderbare Beharrlichkeit des
Esels am Schöpfrad des Brunnens!
– Immer im gleichen Schritt.
Immer die gleichen Runden. – Ein
Tag und noch einer, alle gleich.
Ohne das würden die Früchte
nicht reif, der Garten nicht üppig,
und seine Beete blieben ohne Duft.
Nimm diesen Gedanken für Dein
inneres Leben.15

Dieses Beispiel dient ihm, um die
Ausdauer bei der Arbeit und in der



Erfüllung der Pflichten zu preisen,
um den Starkmut zu loben und
besonders die Demut dessen, der
weiß, dass er ein Instrument in
Gottes Händen ist und sich nicht
selbst das Verdienst der Werke
zuschreibt, die er vollbringt.16

Die Metapher stammt aus der Bibel.
Der heilige Josefmaria entnimmt sie
dem Gebet des Psalmisten, das er
öfter lateinisch zitiert: „ut iumentum
factus sum apud te…“, „ich war wie
ein Stück Vieh vor dir. Ich aber
bleibe immer bei dir, du hältst mich
an meiner Rechten. Du leitest mich
nach deinem Ratschluss und nimmst
mich am Ende auf in die
Herrlichkeit“ (Ps 72(73) 22-24). Auch
den kleinen Esel betrachtet er, den
der Herr wählte für seinen
triumphalen Einzug in Jerusalem
(vgl. Mk 11,2-7), und dass Jesus
zufrieden ist mit einem armen Tier
als Thron17. Ein Esel war sein
Thron in Jerusalem!18 Der selige



Alvaro erklärt dazu: damit will er
uns lehren, „mit Demut und
Ausdauer zu arbeiten, damit auch
wir Thron des Herrn sein können“19

und ihn im eigenen Herzen
herrschen zu lassen. So heben wir
ihn an die Spitze der menschlichen
Tätigkeiten trotz unserer
persönlichen Armseligkeiten20.

Ohne das tägliche Bemühen, diese
Tugenden in der Arbeit zu üben,
verfällt man leicht in den Irrtum
derer, die sich für praktizierende
Christen halten, weil sie an einigen
Kulthandlungen teilnehmen und ein
paar Gebete sprechen, deren
Berufsleben sich aber durch
Verfehlungen gegen Gerechtigkeit,
Ehrlichkeit und Rechtschaffenheit –
mehr oder weniger offen – abseits
der christlichen Moral bewegt.

Eine solche Arbeit ist Gott nicht
wohlgefällig, und man kann nicht
sagen, dass sie gut verrichtet und



geheiligt ist, auch wenn sie in den
Augen der Menschen glänzende
Ergebnisse erzielt und wegen der 
technischen Vollkommenheit einiger
Aspekte hervorsticht. Der hl.
Josefmaria hat immer gelehrt, den
Glauben in der Berufsarbeit in die
Praxis umzusetzen – ihn geradezu zu
verkörpern –, was man durch die
menschlichen von der Liebe (caritas) 
durchdrungenen Tugenden und
letztendlich mit der Einheit des
Lebens erreicht.

Ohne die Liebe reicht die
menschliche Anstrengung nicht aus,
um die Arbeit zu heiligen, denn die
Liebe – die übernatürliche Liebe zu
Gott und den Menschen – macht das
Wesen der Heiligkeit aus. Mag ein
Christ auch noch so wirkungsvoll
sein, wenn ihm die Liebe fehlt,
heiligt er seine Arbeit nicht. In
Wirklichkeit kann man auch nicht
sagen, dass er gut arbeitet, denn die
Liebe liegt in den Tugenden, und ihr



Fehlen zeigt sich früher oder später
im Zusammenbruch derselben: in
Ungerechtigkeit, Hass, Zorn, Neid...

Die Liebe zu Gott ist kein untätiges
Gefühl. Sie ist ein Akt der
theologischen Tugend der caritas, die
zusammen mit Glaube und Hoffnung
mittels der Übung aller natürlichen
Tugenden die konkrete
Lebenswirklichkeit eines Kindes
Gottes leiten muss. Nur so können
wir Christus gleichförmig werden,
der vollkommener Gott und
vollkommener Mensch ist.

Die kleinen Dinge

Die christlichen Tugenden zeigen
und entwickeln sich in der
beruflichen Arbeit gewöhnlich durch
kleine Dinge. Sogar die
Arbeitsamkeit als solche, die
gewissermaßen die Bedingung für
die übrigen Tugenden im Bereich der
Arbeit ist, besteht nicht allein darin,



viel zu arbeiten, denn man darf nicht
vergessen, wenn jemand
fortwährend die Kleinigkeiten
missachtet, kann es dahin
kommen, dass er trotz rastlosen
Schaffens letztlich doch ein
Faulenzer ist.21

Diese Tugend kann an Wert
verlieren, wenn man das Bemühen
in den Details der Ordnung
vernachlässigt, die einem vielleicht
von Natur aus nicht liegen; wenn
man die Arbeit nicht pünktlich
beginnt oder beendet, wenn man die
Familie hintansetzt oder die
apostolischen Initiativen mit der
Entschuldigung vernachlässigt, die
Arbeit absorbiere fast alle Energien.
Die Pflege der kleinen Dinge aus
Liebe zu Gott schützt vor dieser
Gefahr, denn sie hütet die Lauterkeit
der Absicht, weil viele Kleinigkeiten
nur vor Gott glänzen. Die Heiligkeit
besteht nicht darin, jeden Tag
schwierigere Dinge zu machen,



sondern sie jeden Tag mit mehr
Liebe zu tun.22

Das Geheimnis, die Arbeit jeden Tag
besser zu verrichten, liegt in den
kleinen Dingen, die für ein Kind
Gottes in Reichweite liegen und
unserer Tätigkeit den letzten Schliff
der Vollkommenheit geben.

Etwas anderes ist der 
Perfektionismus, ein Fehler, der darin
besteht, im äußeren Erfolg der Arbeit
die Vollkommenheit um ihrer selbst
willen als Ziel zu suchen. Dieser
Defekt kommt einer Missbildung der
menschlichen Tugenden gleich und
ist ein Zeichen dafür, dass man die
Gesamtübersicht verloren hat. Es
fehlt dann auch die Klugheit, die uns
zuweilen ansagt, dass das Bessere der
Feind des Guten ist, denn um das
Bessere anzustreben, werden andere
Forderungen einer gut getanen
Arbeit missachtet, wie etwa die
Arbeit zum festgesetzten Termin zu



beenden. Der Perfektionismus ist ein
Surrogat der Perfektion und zeigt
Eigenliebe und eitle
Selbstgefälligkeit, die es mit dem
Realismus christlicher Demut zu
bekämpfen gilt, weil diese die
eigenen Grenzen anzuerkennen und
auf Gott zu vertrauen vermag.

Gott hat alles aus Liebe erschaffen
und seine Werke sind vollkommen: 
Dei perfecta sunt opera23. Unsere
Arbeit ist Teilnahme am
Schöpfungswerk Gottes24 und muss,
soweit es von unseren Kräften
abhängt, mit Gottes Gnade auch
vollkommen sein.

Die Pflege der kleinen Dinge
charakterisiert die göttliche
Arbeitsweise eines Kindes Gottes,
denn sie bringt die Vollkommenheit
der Liebe zum Ausdruck. Und
außerdem ist sie grundsätzlich
wichtig, um die Beschaulichkeit bei
der Arbeit zu erreichen. So wie Gott



schuf und sah, dass es gut war25 – da
er in den erschaffenen Dingen den
Widerschein seiner Liebe und
Wahrheit betrachtete –, so wird auch
analog – wobei die Analogie hier eine
unendliche Distanz beinhaltet –
unsere Arbeit gut und ein Mittel der
Kontemplation sein, wenn es eine
Arbeit ist, die nicht nur bis ins letzte
Detail vollendet, sondern auch mit
lauterer Absicht getan ist. So wird
die Arbeit Gebet. Beschauliches
Gebet, denn eine vollkommen
ausgeführte Arbeit, bei der liebevoll
auf die kleinen Dingen geachtet wird,
macht es möglich, diese Spur des
Göttlichen (…), die in den kleinen
Dingen verborgen liegt26, zu
entdecken. Der heilige Josefmaria
folgerte deshalb: Wenn ein Christ
die unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann
erfüllt sich diese Kleinigkeit mit
der Größe Gottes27.



Lernen, gut zu arbeiten

Das wunderbare Panorama, das sich
vor unseren Augen öffnet, muss in
die Tat umgesetzt werden. Gutes tun
zu wollen, genügt nicht, man muss
auch lernen, wie man es tut.28 Gott
und dem Nächsten mit unserer
Arbeit zu dienen erfordert
Vorbereitung, eine nicht nur
technische, sondern auch
moralische, menschliche und
christliche Kompetenz.

Um zu dienen, muss man taugen,
sagte der hl. Josefmaria wiederholt ,
damit wir nie vergessen, dass der 
gute Wille allein nicht ausreicht, um
ein guter Arzt oder eine gute
Hausfrau zu sein, sondern dass es
dazu Kenntnisse und Tugenden
braucht. Ich glaube nicht an die
gute Absicht eines Menschen, der
sich nicht bemüht, das notwendige
Fachkönnen zu erlangen, um gute
Arbeit zu leisten.29 Die 



Berufsausbildung, um die Arbeit zu
heiligen, besteht aber nicht allein im
Erwerb theoretischer Kenntnisse.
Dazu ist wie gesagt viel mehr
notwendig: es bedarf von der Liebe
durchdrungener menschlicher
Tugenden. Hauptsächlich aus diesem
Grund dauert die berufliche
Ausbildung ein ganzes Leben lang.
Sie verbessert sich von Tag zu Tag im
Bemühen, in den christlichen
Tugenden zu wachsen. Ein bloßes
Verlangen nach den natürlichen
Tugenden genügt aber nicht, man
muss sie regelrecht erlernen.
Discite benefacere (Jes 1, 17), lernt
Gutes tun. Es ist nötig, das Tun der
Tugend beharrlich zu üben: die
Taten der Aufrichtigkeit, der
Wahrhaftigkeit, der
Unparteilichkeit, der Gelassenheit,
der Geduld – denn die Liebe
besteht in Taten, und Gott kann
man nicht mit Worten allein,
sondern man muss ihn in der Tat



und in der Wahrheit (1 Joh 3, 18)
lieben.30

Eine wunderbare Leitbahn für diese
Bildung ist die persönliche geistliche
Leitung. Wer imstande ist, seine
Seele sperrangelweit zu öffnen, kann
passende Ratschläge bekommen, die
manchmal Hinweise zu moralischen
Pflichten oder Gewissensfragen sind,
denn der Heilige Geist schenkt sein
Licht und seine Gnade durch dieses
Mittel der Heiligung. Es gilt auch
bereit zu sein, sich am Arbeitsplatz
selbst weiterzubilden, und die
Hilfestellungen derer zu nützen, die
mit uns zusammen sind. Dafür sind
Demut und Einfachheit nötig, um die
eigenen Unzulänglichkeiten
zuzugeben und sich helfen zu lassen,
nicht aber aus Selbstgenügsamkeit,
Einbildung und Eitelkeit jegliche
Hilfe abzulehnen.



Begeisterung für den Beruf

Eine sehr günstige innere
Disposition, um die Arbeit zu
heiligen, liegt in der Begeisterung für
den Beruf. Aber es ist wichtig, eine
richtige, hohe Vorstellung von dem
zu haben, was diese Begeisterung bei
einem Christen bedeutet, um sie
nicht auf eine schlicht natürliche
Neigung oder ein Gefühl zu
reduzieren.

Streng genommen ist es der Eifer,
Gott und dem Nächsten mit unserer
Arbeit zu dienen, mit unserer
christlich orientierten Berufsarbeit
zum menschlichen Fortschritt
beizutragen und die Gesellschaft auf
diese Weise mit dem Geist Christi zu
durchdringen. Darin liegt der Kern
der Begeisterung eines Kindes Gottes
für seine Arbeit, die das Interesse an
der gestellten Aufgabe weckt und sie
von der Wurzel her mit dem Saft
übernatürlicher Hoffnung nährt.



Diese Hoffnung hält den Eifer wach,
der die Prosa des Alltags in epische
Dichtung verwandelt31.

Es gibt keine monotone Abfolge sich
wiederholender Handlungen mehr,
wie es auch im Leben von Jesus,
Maria und Josef in Nazareth nie der
Fall war. Man entdeckt in unseren
Tätigkeiten immer neue
Dimensionen und erfreut sich an der
Gegenwart Gottes, der sie gutheißt
und die Opfergabe einer gut
verrichteten Arbeit gern annimmt.

Für ein Kind Gottes ist die
Begeisterung für den Beruf niemals
eine bloße Geschmacksache oder
eine vorübergehende Laune. Es ist
Begeisterung für diese konkrete
Arbeit, die Gott will, um sie zu
heiligen und Frucht zu bringen.
Deshalb gibt es eine Berufung zum
Beruf, die ein wichtiger Teil der
göttlichen Berufung zur Heiligkeit
und zum Apostolat ist. Die berufliche



Berufung entdeckt man jedoch nicht
nur durch die Neigungen und
Fähigkeiten – die auch wichtig sind –,
sondern ebenso durch die Umstände,
in welche die göttliche Vorsehung
einen jeden stellt, ganz konkret
anhand der zu erfüllenden Pflichten
und der Dienste, die man zu leisten
imstande ist.

Dieses Geflecht von Gegebenheiten
macht die Berufung zum Beruf aus,
und sie wird Berufung genannt, weil
es sich tatsächlich um einen Ruf
Gottes handelt, in Übereinstimmung
mit den persönlichen Umständen die
bestgeeignete berufliche Tätigkeit als
Materie der Heiligung und des
Apostolates zu wählen. In diesem
Rahmen sieht man deutlich, wie weit
die Verformung, die sich 
Professionalitis nennt, von der
gesunden Begeisterung für den Beruf
entfernt ist. Letztere ist die Liebe zur
Arbeit als Mittel der Heiligung und
des Apostolates; erstere ist die



Versklavung an einen Götzen, den
man zu einem Ziel erhoben hat. Und
das kann geschehen, ohne dass man
es ausdrücklich vorgehabt hätte,
einfach weil man versäumt hat, die
Absicht zu läutern, so dass man sich
in der Praxis von irdischen Zielen hat
leiten lassen und den Erfolg nur zur
Selbstbestätigung und aus
Selbstgefälligkeit angestrebt hat.

Der heilige Josefmaria weist auf
diese Gefahr hin: Du musst deiner
beruflichen Arbeit den ihr
zukommenden Stellenwert geben:
sie ist nur Mittel, um ein Ziel zu
erreichen. Auf keinen Fall darfst
du sie jemals für das Wesentliche
halten. Wie oft verhindert die
Vergötzung des Berufs das
Einswerden der Seele mit Gott.32

Lernen, gut zu arbeiten bedeutet
auch, der Arbeit den richtigen
Stellenwert zu geben, den immensen
Wert, der ihr als der Achse der
Heiligung im gewöhnlichen Leben



entspricht. Aber die Achse ist nicht
alles.

Den guten Fachmann erkennt man
an seiner Arbeit. Den hl. Josef
kannten alle als den Zimmermann,
und Jesus als den Sohn des
Zimmermanns, den fabri filius33,
der auch selbst Zimmermann war34.
Das Ergebnis ihrer Arbeit liegt uns
nicht vor, auch keines der Stücke, die
sie hergestellt haben. Aber sicher
arbeiteten sie qualitativ gut und so
perfekt, wie es die damaligen
Werkzeuge eben zuließen. Sie
arbeiteten mit vollem Einsatz,
ordentlich und froh, während die
Muttergottes sich mit dem gleichen
Geist um die Hausarbeit kümmerte.
Erhalten ist uns jedoch die erlösende
Liebe Jesu in dieser Tätigkeit und, in
einem einzigen Herzschlag
verbunden mit der seinigen, die
Liebe von Maria und Josef. Das ist
der Kern der Heiligung der Arbeit.



1 Im Feuer der Schmiede, Nr. 698.

2 Vgl. Der Weg, Nr. 359.

3 Freunde Gottes, Nr. 55.

4 Die Spur des Sämanns, Nr. 527.

5 Freunde Gottes, Nr. 72.

6 Ebd., Nr. 81.

7 Vgl. Mt 25, 26.

8 Freunde Gottes, Nr. 81.

9 Die Spur des Sämanns, Nr. 505. Vgl. 
Katechismus der katholischen Kirche,
Nr. 1866.

10 Vgl. Hl. Thomas von Aquin, S. Th.,
II-II, q. 54, a. 2, ad 1.

11 Der Weg, Nr. 15.

12 Freunde Gottes, Nr. 62.

13 Ebd., Nr. 62.



14 Im Feuer der Schmiede, Nr. 380.

15 Der Weg, Nr. 998.

16 Vgl. Im Feuer der Schmiede, Nr.
607.

17 Christus begegnen, Nr. 181.

18 Der Weg, Nr. 606.

19 Seliger Alvaro del Portillo,
Anmerkung 143 zur Instruktion,
9.1.1935, Nr. 221, zit. in E. Burkhart –
J. López, Alltag und Heiligkeit in der
Lehre des heiligen Josefmaria , Band
3, Adamas, Köln 2017, S. 176.

20 Vgl. Im Feuer der Schmiede, Nr.
607; Freunde Gottes, Nr.137.

21 Die Spur des Sämanns, Nr. 494.

22 Aufzeichnungen der Predigt (AGP,
P10, Nr. 25).

23 Dt 32, 4.



24 Vgl. Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 2427.

25 Gen 1, 10 ff.

26 Gespräche, Nr. 116.

27 Ebd., Nr. 116.

28 Christus begegnen, Nr. 50.

29 Ebd., Nr. 50.

30 Freunde Gottes, Nr. 91.

31 Christus begegnen, Nr. 50.

32 Die Spur des Sämanns, Nr. 502.

33 Mt 13, 55.

34 Vgl. Mk 6, 3.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-ch/article/gewissenhaft-arbeiten/


ch/article/gewissenhaft-arbeiten/
(18.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/gewissenhaft-arbeiten/

	Gewissenhaft arbeiten
	Menschliche Tugenden in der Arbeit
	Die kleinen Dinge
	Lernen, gut zu arbeiten
	Begeisterung für den Beruf


