
opusdei.org

Ich habe euch
Freunde genannt
(IV): Die beste
Lebensversicherung

Wenn Menschen, die zur
gleichen Sendung berufen sind,
eine Freundschaft verbindet,
kann diese zu einem Weg voll
des Glücks werden.

17.12.2020

Ende der 1940er Jahre: In Zurbarán,
einem der ersten
Studentinnenhäuser in Madrid, gibt
es die Gewohnheit, einmal im Monat



eine Nachtanbetung vor Jesus in der
Eucharistie zu halten. Während der
Nacht im Turnus aufzustehen,
verschlafen vor dem eucharistischen
Herrn zu beten, ihm Gesellschaft zu
leisten, ihn nicht alleine zu lassen,
kann den Geist und das Herz so
mancher Universitätsstudentin
bewegen, ja aufwühlen. Leiterin des
Studentinnenheims ist die selige
Guadalupe; sie führt auch diese
nächtliche Anbetung. Für den Fall,
dass eines der Mädchen nach dieser
Weile des Gebets noch mit jemandem
reden will, bleibt sie auf und schreibt
Briefe in ihrem Büro, ganz in der
Nähe der Kapelle. Es kommt öfters
vor, dass Mädchen sich einfinden; in
der Stille der Nacht fällt es leicht,
sich über Wünsche, Vorsätze oder
Sorgen auszutauschen. Guadalupe
geht nicht schlafen, um ihre
Freundschaft anzubieten. Es ist nicht
verwunderlich, dass diejenigen, die
sie kannten, sich erinnern, dass „sie
eine außergewöhnliche Leichtigkeit



besaß, Freundinnen zu finden.
Offensichtlich hatte sie eine
besondere Gabe, Menschen zu
gewinnen, eine sehr anziehende
Sympathie und viele menschliche
Tugenden; aber ich möchte
besonders ihren starken Sinn für die
Freundschaft hervorheben“ (1).

Eine kreisförmige Beziehung

Freundschaft ist immer von
unentgeltlicher Zuwendung geprägt.
Außerdem muss sie in ihrer
Entstehung authentisch sein; man
kann sie nicht aus Pflichtgefühl
suchen oder sie wie ein Ziel
erreichen wollen. Guadalupe zum
Beispiel nahm die durch den
wenigen Schlaf verursachte
körperliche Müdigkeit nicht auf sich,
weil ein Vertrag das verlangte; auch
die Mädchen, die sich kurz zum
Plaudern in ihr Büro setzten, taten
dies nicht, weil sie Rechenschaft über
ihr Leben ablegen sollten, noch



weniger zu dieser nächtlichen
Stunde. Guadalupe und jeder der
jungen Mädchen war etwas
gemeinsam, das sie dazu brachte,
sich einander zu öffnen. Vielleicht
wollte die eine plaudern, weil sie
auch Chemie studierte, eine andere
träumte von einer Weltreise, eine
dritte hatte vor kurzem ihren Vater
verloren; mit wieder einer anderen
tauschten sie sich über ihren
Wunsch nach einem tieferen
Innenleben aus, mit einer anderen
sogar über eine mögliche Berufung
zum Opus Dei.

Schon der heilige Johannes
Chrysostomus dachte über die breite
Vielfalt von Vorlieben und Wünschen
in einer Freundschaft nach. Je
gewichtiger das sei, was uns eint,
desto stärker könnten die Bande sein,
die daraus entspringen: "Wenn schon
die Tatsache, aus derselben Stadt zu
stammen, vielen genügt, um Freunde
zu werden, wie viel größer müsste



die Liebe unter uns sein, die wir
dasselbe Haus, denselben Tisch,
denselben Weg, dieselbe Tür,
dasselbe Leben, dasselbe Haupt
haben; denselben Hirten und König
und Herrn und Meister und Richter
und Schöpfer und Vater?" (2)

Der Prälat des Opus Dei – den viele 
Vater nennen, eben weil er einer
Familie vorsteht – schreibt, dass
"zwischen Brüderlichkeit und
Freundschaft eine enge Beziehung
besteht. Die Brüderlichkeit wird von
einer einfachen, auf der
gemeinsamen Kindschaft
beruhenden Beziehung zu einer
Freundschaft aus Zuneigung
zwischen Geschwistern" (3). Wobei
Gott die Beziehungen der
Freundschaft oft so zu lenken weiß,
dass er zwei oder mehrere Freunde
für dieselbe Mission auswählt.
Unzählige Beispiele von Heiligen in
der Kirchengeschichte zeugen davon.



Zwischen Brüderlichkeit und
Freundschaft gibt es also eine Art

Wechselwirkung: Während die
Brüderlichkeit eine solide
gemeinsame Grundlage bietet –
beispielsweise die gleiche Berufung
empfangen zu haben –, trägt die
Freundschaft dazu bei, dass das
gemeinsame Sehnen in der Zeit in
Form eines glücklichen Weges
bestehen bleibt. Im Jahr 1974 sagte
der heilige Josefmaria in Argentinien
bei einem Treffen mit
Supernumerariern, kaum dass er
angekommen war: "Ich bitte euch
heute zu Beginn, eure Brüderlichkeit
so zu leben, dass ihr, wenn einer eine
Sorge hat, ihr ihn nicht allein lasst,
und wenn er eine Freude erfährt,
genauso. Das ist keine
Lebensversicherung, das ist mehr: es
ist eine Versicherung des ewigen
Lebens" (4).

Der Finger Gottes



Im Jahr 1902 wurde Isidoro Zorzano
als Sohn spanischer Eltern in
Argentinien geboren. Als er drei
Jahre alt war kehrte die Familie
zurück nach Spanien, in die Stadt
Logroño, wo er als Jugendlicher den
heiligen Josefmaría kennen lernte.
Die beiden wurden schnell Freunde.
Nach Abschluss des Studiums
entschied sich der eine für das
Ingenieurwesen, der andere aber für
das Priestertum. Der Kontakt
zwischen beiden brach jedoch nicht
ab. Ein reger Briefwechsel zeugt von
dieser Freundschaft: "Mein lieber
Freund! Da ich inzwischen
ausgeruhter bin, können wir gerne
gemeinsam spazieren gehen, so
lange wie Du willst. Lass mir nur
kurz eine Nachricht zukommen.
Herzliche Grüße, Dein Isidoro" (5).
Während der hl. Josefmaría schon in
der spanischen Hauptstadt lebte,
antwortete er in einem Brief: „Lieber
Isidoro! Wenn Du nach Madrid
kommst müssen wir uns unbedingt



sehen. Ich habe Dir sehr interessante
Dinge zu erzählen. Herzliche Grüße,
Dein guter Freund“ (6). Bald darauf –
er war gerade neunundzwanzig
Jahre alt – sollte der entscheidende
Moment in Isidoros Leben kommen.
Einerseits hatte er irgendwie das
Gefühl, dass Gott etwas von ihm
verlangte, andererseits wollte sein
Freund Josefmaría mit ihm über das
Opus Dei sprechen, das gerade dabei
war, seine ersten Schritte zu machen.
Es bedurfte nur eines Treffens, in
dem die beiden über Heiligkeit
inmitten der Welt sprachen, und
Isidoro war klar, dass Gott in dieser
Freundschaft gewirkt und ihm die
Berufung zum Werk geschenkt hatte.
Die Beziehung, die sie von Jugend an
verbunden hatte, die Sorge
füreinander, nahm einen ganz
anders gearteten Aufschwung und
veranlasste Isidoro zur
Schlussfolgerung: "Hier ist der Finger
Gottes" (7).



Klarerweise ließ Isidoros Entdeckung
seiner Berufung die emotionale
Bindung dieser Jahre der
Freundschaft nicht in den
Hintergrund treten. Gott hat uns mit
Leib und Seele erschaffen; daher
zerstört eine übernatürliche
Vereinigung nicht die natürlichen
Güter, die wir alle suchen. Wir sehen
dies am Beispiel Jesu, der sein Leben
mit Freunden teilte.

Deshalb weist der heilige Josefmaria
darauf hin, dass "Gott, unser Herr, im
Werk die christliche Liebe und das
natürliche Zusammenleben will, das
zur übernatürlichen Brüderlichkeit
wird, und nicht den
Konventionalismus der Form" (8).
Und er führt aus, dass Liebe nicht
etwas Vergeistigtes ist; sie ist
vielmehr konkret, inkarniert, sie
äußert sich von du zu du. Es dreht
sich nicht um Formalismen, um gute
Manieren oder pure Höflichkeit. So
etwas ist bloß dazu angetan, das



Gewissen zu beruhigen. Es geht
darum, jeden und jede so zu lieben,
wie es seine bzw. ihre Mutter tun
würde.

Am 14. Juli 1943, kaum zehn Jahre
nach diesem entscheidenden Treffen
in Madrid, führen die beiden
Freunde – nun Vater und Sohn in
einer übernatürlichen Familie – ihr
letztes Gespräch. Vielleicht erinnern
sie sich an ihre Jugendzeit, an ihre
Briefe, an ihre Arbeit Seite an Seite in
der DYA-Akademie, an die Schritte
zur Eröffnung des ersten
Studentenheims, an die Höhen und
Tiefen des Bürgerkriegs, an Isidoros
Krebsdiagnose ... Der heilige
Josefmaría verabschiedet sich von
Isidoro mit einem Wunsch: "Ich bitte
unseren Herrn, mir einen Tod zu
gewähren wie den deinen." (9) Jesus
lehrte uns, dass "niemand eine
größere Liebe hat, als wer sein Leben
für seine Freunde hingibt" (Joh
15,13), und genau das ersehnte sich



Isidoro in seinen letzten Tagen: vom
Himmel aus mit allen im Werk
vereint zu bleiben, so wie er es auf
Erden war.

Liebe ohne Eifersucht

Wir alle wissen, dass in vielen
wichtigen zwischenmenschlichen
Beziehungen das objektiv einende
Band – Ehemann oder Ehefrau,
Bruder oder Schwester zu sein –
nicht automatisch eine Beziehung
der Freundschaft mit sich bringt.
Auch eine echte, tiefe Freundschaft
außerhalb dieser Bande ist nicht
gegen Abnützungserscheinungen
durch den Lauf der Zeit gefeit.
Benedikt XVI. stellte, als er noch
Kardinal war, im Blick auf die
Brüderlichkeit unter Christen sehr
realistisch fest, dass "die Tatsache,
Geschwister zu sein, nicht
automatisch bedeutet, dass sie ein
Vorbild der Liebe sind" (10). Die
Heilige Schrift sei reich an Beispielen



dafür, vom Buch Genesis bis zu den
von Jesus erzählten Gleichnissen.

Deshalb "drängt es auch die in der
gemeinsamen Berufung zum Werk
wurzelnde Brüderlich-keit, sich in
einer Freundschaft
auszudrücken" (11). Diese entsteht
natürlich nicht sofort, wie ja auch bei
anderen Beziehungen, bei denen die
menschliche Freiheit im Spiel ist. Es
erfordert ständige, geduldige
Bemühung, dem anderen
entgegenzugehen, die eigene innere
Welt zu öffnen, um sie mit dem zu
bereichern, was Gott uns durch
andere schenken will.
Familientreffen zum Beispiel,
ungezwungenes Beisammensein, bei
dem jeder sich seiner Persönlichkeit
gemäß einbringt, sind Momente, in
denen echte Freundschaftsbande
entstehen. Dabei gibt es keine
Sorgen, Freuden, keine Trauer oder
Interessen der anderen, die uns nicht
auch persönlich berühren. Ein



Zuhause zu schaffen, mit hellen
Fluren, mit Türen, die für andere
offenstehen, ist auch Teil eines
persönlichen Reifungsprozesses.
"Der Mensch als Geschöpf von
geistiger Natur verwirklicht sich in
den zwischenmenschlichen
Beziehungen. Je echter er diese lebt,
desto mehr reift auch seine eigene
persönliche Identität. Nicht durch
Absonderung bringt sich der Mensch
selber zur Geltung, sondern wenn er
sich in Beziehung zu den anderen
und zu Gott setzt" (12). Der Mensch
findet nur in einem sozialen Gefüge,
in dem er seine Zuneigung zeigen
kann, auf beglückende Art und Weise
zu sich selbst.

Eine Haltung, die vom anderen
Besitz ergreifen will, ist daher mit
echter, authentischer Freundschaft
nicht einmal in Ansätzen vereinbar.
Im Gegenteil, indem der Mensch
solch großes Gut erfahren hat, weiß
er, was er anderen Menschen alles



geben kann: echte Freundschaft ist
eine Schule von mehr
Freundschaften, sie lehrt uns, die
Gesellschaft anderer Menschen
auszukosten, auch wenn wir
natürlich nicht allen gleich nahe
stehen werden. C.S. Lewis schrieb,
dass "die wahre Freundschaft die am
wenigsten eifersüchtige der Lieben
ist. Zwei Freunde sind glücklich,
wenn sich ihnen ein dritter
anschließt, und drei, wenn ein
vierter dazukommt – sofern der neu
hinzugekommene jeweils fähig ist,
ein wahrer Freund zu sein. Sie
können dann wie die gesegneten
Seelen bei Dante sagen: ’Hier kommt
einer, der unsere Liebe vermehren
wird’; denn in dieser Liebe ’ist Teilen
nicht Wegnehmen’" (13). Er geht
sogar so weit, einen Vergleich mit
dem Bild anzustellen, das wir uns
vom Himmel machen können: dort
wird jeder der Glückseligen die
Freude aller vergrößern, indem er



ihnen seine einzigartige Schau Gottes
mitteilt.

* * *

In seinen Bekenntnissen erinnert sich
der heilige Augustinus mit einer
gewissen Nostalgie an eine Gruppe
seiner Freunde: "Die Zeichen von
Liebe und Gegenliebe schweißen die
Seelen zusammen, so dass aus vielen
eine einzige wird." (14) Er erzählt,
was sie verband: lange Gespräche,
wo auch viel gelacht wurde,
einander gerne Dienste zu erweisen,
das gemeinsame Lesen, und sogar
plötzliche auftauchende
Meinungsverschiedenheiten, die
dazu angetan waren, sich dann doch
auf das Einende zu besinnen; er
erinnert sich an die Bitterkeit
angesichts der Abwesenheit eines
der ihren, die später durch die
Freude über seine Wiederkehr
wieder aufgewogen wurde. „Das
persönliche Glück hängt nicht von



unseren Erfolgen ab, sondern von
der Liebe, die wir empfangen, und
von der Liebe, die wir
schenken“ (15); es beruht darauf, sich
geliebt zu wissen und ein Zuhause zu
haben, wo unsere bloße Anwesenheit
unersetzlich ist, wohin wir immer
zurückkehren können, egal was
passiert. Genau das wollte der heilige
Josefmaria für die Häuser seiner
Söhne und Töchter. Er erinnerte sich
in diesem Sinne an das erste
apostolische Werk des Opus Dei in
Madrid im Jahr 1936: „In die
Wohnung in der Luchana-Straße
kam man durch eine Einladung, man
blieb dagegen dort auf Grund der
Freundschaft“ (16); dies ist das sanfte
Band, das auf menschliche Weise die
Einheit zu erhalten vermag. „Wenn
ihr einander liebt, so wird jedes
unserer Häuser das Zuhause sein,
das ich gesehen habe, von dem ich
will, dass es in jedem unserer
’Winkel’ existiert. Und jeder eurer
Brüder wird einen heiligen Hunger



haben, nach der Arbeit des Tages
nach Hause zu kommen; und danach
wird er Lust haben, auf die Straße zu
gehen, in den heiligen Krieg zu
ziehen, in diesen Krieg des
Friedens.“ (17)

Andrés Cárdenas M.

(1) Mercedes Montero, En
vanguardia , Rialp, Madrid, 2019, S.
79.

(2) Hl. Johannes Chrysostomus, In
Matth. Hom. 32,7.

(3) Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
1.11.2019 , Nr. 14.

(4) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Treffen, 24.6.1974.



(5) José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano , Ed. Palabra, Madrid, 1996,
S. 86.

(6) Ebd., S. 112-113.

(7) Ebd., S. 118.

(8) Hl. Josefmaria, Instruktion über
das Werk des hl. Michael , Nr. 101.

(9) José Miguel Cejas, Amigos del
fundador del Opus Dei , Palabra,
Madrid, 1992, S. 47.

(10) Joseph Ratzinger, La sal de la
tierra , Palabra, Madrid, 1997, S. 206.

(11) Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
1.11.2019 , Nr. 14.

(12) Benedikt XVI., Enz. Caritas in
veritate , Nr. 53.

(13) C.S. Lewis, Los cuatro amores ,
Rialp, Madrid, 2007, S. 73.



(14) Hl. Augustinus, Bekenntnisse, IV,
8.

(15) Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
1.11.2019 , Nr. 17.

(16) José Luis Gullón, DYA, Rialp,
Madrid, 2016, S. 196.

(17) Crónica 1956, VII, S. 7.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/freunde-christi-iv-die-beste-

lebensversicherung/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/freunde-christi-iv-die-beste-lebensversicherung/
https://opusdei.org/de-ch/article/freunde-christi-iv-die-beste-lebensversicherung/
https://opusdei.org/de-ch/article/freunde-christi-iv-die-beste-lebensversicherung/

	Ich habe euch Freunde genannt (IV): Die beste Lebensversicherung

